
บทวิจารณ์หนังสือเรื่อง 
                  “พุทธปรัชญา ในสุตตันตปิฎก” 

เขียนโดย สุเชาว์ พลอยชุม 
 

พระจาตุรงค์ อาจารสุโภ, ดร. 
คณะศาสนาและปรัชญา มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

PhraJaturong Ajarasuphoo Dr. 
Faculty of religion and philosophy 

Mahamakut Buddhist University. 
rong2553@yahoo.com 

 
 

บทนำ  
หนังสือเรื ่อง “พุทธปรัชญา ในสุตตันตปิฎก” เขียนโดย สุเชาว์ พลอยชุม เนื้อหามีจำนวน                

6 ส่วน โดยผู ้เขียนค้นคว้า ข้อมูลปฐมภูมิและทุติยภูมิ จากเอกสาร ตำราวิชาการทั ้งภาษาไทยและ
ภาษาอังกฤษ พิมพ์ที่ สาละพิมพการ พิมพ์ครั้งที่ 2 พ.ศ. 2560 มีจำนวน 170 หน้า   

 

สรุปสาระสำคัญ  
 เนื้อหาในหนังสือ “พุทธปรัชญา ในสุตตันตปิฏก” เขียนโดย สุเชาว์ พลอยชุม มีประเด็น                  
ที่น่าสนใจคือ 1) พื้นฐานพุทธปรัชญา 2) ชีวิตในพุทธปรัชญา 3) ความรู้ในพุทธปรัชญา 4) ความจริง                
ในพุทธปรัชญา 5) ความดีในพุทธปรัชญา และ 6) ความงามในพุทธปรัชญา มีรายละเอียดโดยสังเขปดังนี้  

1.   พื้นฐานพุทธปรัชญา  
พระพุทธเจ้าตรัสรู้หรือว่ารู ้อะไร คำตอบก็คือ ทรงรู้สิ ่งที่มีอยู่แล้วตามธรรมชาติของมัน                  

สิ่งที่มีอยู่นั้นพุทธศาสนาเรียกรวมว่า ธาตุ ซึ่งมีความหมายว่า สิ่งที่ทรงภาวะของตนไว้ ธาตุหรือสิ่งที่มีอยู่
ดังกล่าวหากจำแนกออกไปก็มี 2 อย่างคือ รูปธาตุกับอรูปธาตุ รูปธาตุ คือ ธาตุที่เป็นสสาร อรูปธาตุคือ 
ธาตุที่เป็นอสสาร 

พระพุทธองค์ทรงรู ้หรือทรงค้นพบว่าสิ่งที ่มีอยู ่เหล่านั้น ทั ้งที ่เป็นรูปธาตุและอรูปธาตุ                    
มีอยู่ในลักษณะที่เรียกว่า ธรรมฐิติกับธรรมนิยาม 

สภาวะที่เรียกว่า ธรรมฐิติกับธรรมนิยามนั้น พระพุทธองค์ก็ทรงแสดงว่า ได้แก่ ลักษณะ                
ที่เรียกว่าสามัญลักษณะหรือไตรลักษณ์ กล่าวโดยสรุปก็คือ  การตรัสรู้ของพระพุทธเจ้านั้นเป็นการเห็น 
หรือค้นพบความจริงตามที่มีอยู่แล้ว แต่การเห็นหรือการค้นพบของพระองค์นั้นทรงเห็นด้วยตาใจที่เรียกว่า 
ญาณ การเห็นลักษณะนี้พุทธศาสนาเรียกว่า ญาณทัสสนะคือ เห็นด้วยญาณ และการเห็นด้วยญาณเท่านั้น



106 | ปี ท่ี  1 1  ฉ บั บ ท่ี  1  

 

จึงจะเป็นการเห็นอย่างถูกต้องตามจริง ฉะนั้น พระพุทธศาสนาจึงเรียกการเห็นในลักษณะนี้ให้ชัดเจนลงไป
ว่า ยถาภูตญาณทัสสนะ ซึ่งแปลว่า การเห็นด้วยญาณตามที่มีที ่เป็น โดยใจความก็คือ การเห็นด้วย                
ญาณตามจริง 

ความจริงหรือสิ่งที่ดีที่พระพุทธเจ้าทรงรู้  หรือทรงค้นพบนั้นนอกจากอริยสัจ 4 ปฏิจจสมุป
บาทและไตรลักษณ์แล้วยังทรงพบเห็นความจริงอีกมากมาย กล่าวโดยสรุปก็มี 3 ลักษณะคือ สิ่งที่มีก็รู้ว่ามี 
สิ่งที่ไม่มีก็รู้ว่าไม่มี สิ่งที่เลวก็รู้ว่าเลว สิ่งที่ดีก็รู้ว่าดี สิ่งที่ยังมีที่ยิ่งกว่าก็รู้ว่ายังมีที่ยิ่งกว่าสิ่งที่ไม่มีอะไรยิ่งกว่า 
ก็ไม่รู้ว่าไม่มีอะไรยิ่งกว่า  

บรรดาสิ ่งทั ้งหลายสรุปได้เป็น 3 ลักษณะคือ บางสิ ่งเป็นสิ ่งควรรู ้ก็ทรงรู้  แล้วบางสิ่ง                  
เป็นสิ่งที่ควรเห็นก็ทรงเห็นแล้ว บางสิ่งเป็นสิ่งควรทำให้แจ้งก็ทรงทำให้แจ้งแล้ว 

กระบวนการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้าประกอบด้วยร่างกายมีกำลัง สงัดกาม สงัดอกุศลธรรม           
ที่สงบเป็นสมาธิ จิตบริสุทธิ์ผ่องใส เกิดพลังรู้คือ ญาณ เห็นสิ่งที่ต้องการเห็นด้วยญาณเห็นทุกสิ่งตามจริง 
แล้วจิตพ้นจากกิเลส เมื่อจิตพ้นแล้วก็รู้ว่าตนพ้นแล้ว เมื่อจิตตนสิ้นชาติแล้วก็รู้ว่าสิ้นชาติ 

องค์ประกอบสำคัญที่จะทำให้การปฏิบัติบรรลุผลคือ ความหลุดพ้นมี 5 อย่างคือ 1) ศรัทธา
ถูกต้อง 2) สุขภาพสมบูรณ์ 3) ไม่โอ้อวดมายา 4) เพียรพยายาม และ 5) มีปัญญาในธรรม 

พระพุทธเจ้า ทรงค้นพบด้วยพระองค์เองที่เรียกว่า มัชฌิมาปฏิปทา ซึ่งเป็นแนวปฏิบัติ               
ที่ประกอบด้วยองค์ประกอบสำคัญ 8 ประการที่เรียกว่า มรรคมีองค์ 8 คือ สัมมาทิฏฐิ สัมมาสมาธิ เป็นต้น 
ซึ่งสรุปลงในหลักการ 3 ประการคือ ศีลสิกขา จิตสิกขา ปัญญาสิกขา   

มัชฌิมาปฏิปทาเป็นวิธีการที่ก่อให้เกิดจักษุญาณ อภิญญา สัมโพธิ และนิพพานเป็นที่สุด            
การปฏิบัติตามแนวทางของมัชฌิมาปฏิปทา ทำให้พระองค์ตรัสรู้อริยสัจ 4 อันเป็นสิ่งที่พระองค์ไม่เคยได้
ยินได้ฟังจากใครมาก่อน ความจริงที่ทรงรู้เรียกว่า อริยสัจนั้นก็คือ ทุกข์ เหตุให้เกิดทุกข์ ความดับทุกข์ 
วิธีการนำไปสู่ความดับทุกข์ 

สรุปได้ว่าสิ่งที่พระพุทธเจ้าทรงสอนนั้นคือ จริง มีประโยชน์ เหมาะสมแก่กาลเทศะ 
ลักษณะและวิธ ีสอนของพระพุทธเจ้าปรากฏอยู ่ ในพระสูตรต่าง  ๆ หลายพระสูตร                     

แสดงให้เห็นว่าพระพุทธเจ้าทรงมีวิธีการสอนหลากหลาย ตามความเหมาะสมแก่ผู้แก่บุคคลผู้รับการสอน 
เช ่น สอนด้วยวิธ ีเทศนา ว ิธ ีสนทนา ว ิธ ีอ ุปมาอุปไมย ว ิธ ีเล ่าเร ื ่อง สาธก (ชาดก) ว ิธีใช ้อ ุปกรณ์                       
วิธีใช้เหตุการณ์จริง วิธีแสดงฤทธิ ์เป็นต้น แต่ทุกวิธีการดำเนินไปภายใต้หลักการสำคัญ 3 ประการ                    
ดังปรากฏในโคตมสูตร คือ 1) สอนเพื่อให้ผู้ฟังรู้ยิ่งเห็นจริงในสิ่งที่ควรรู้ 2) สอนอย่างมีเหตุผลเพื่อให้ผู้ฟัง
ไตร่ตรองเห็นตามได้ และ 3) สอนในสิ่งที่ผู้ฟังสามารถนำไปปฏิบัติและได้รับผลจริงตามควรแก่การปฏิบัติ 

หลักการสอนของพระพุทธเจ ้าด ังกล ่าวนี ้ ไม ่ได ้เน ้นเร ื ่องศร ัทธาหร ือความเช ื ่อแต่                        
เน้นเรื ่องความรู้ความเข้าใจเน้นเรื ่องเหตุผล และเน้นเรื ่องการปฏิบัติได้จริง หลักการดังกล่าวนี้ก็คือ               
สอนให้รู้ สอนให้คิดสอนให้ทำ 



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร ม นุ ษ ย ศ า ส ต ร์ แ ล ะ สั ง ค ม ศ า ส ต ร์  | 107 

 

 

2.   ชีวิตในพุทธปรัชญา  
ชีวิตในพุทธปรัชญาชีวิตแบ่งได้ 2 ระดับ คือ ชีวิตที่มีจิตวิญญาณและชีวิตที่ไม่มีจิตวิญญาณ 

ชีวิตทั้ง 2 ระดับมีลักษณะร่วม คือ มีการเกิดและมีการเจริญเติบโต ชีวิตที่มีจิตวิญญาณพระพุทธศาสนา
เรียกรวมว่าสัตว์ซึ่งแบ่งได้เป็น 3 ระดับ คือ โอปปาติกะ มนุษย์ และสัตว์เดรัจฉาน ชีวิตที่ไม่มีจิตวิญญาณ 
ได้แก่ ต้นไม้ และพืชต่าง ๆ ซึ่งพระพุทธศาสนาเรียกรวมรวมว่า ภูตคามหรือพีชคาม   

กระบวนการก่อกำเนิดของชีวิตมนุษย์แบบคร่าว ๆ พอเข้าใจได้ง่าย ๆ ว่าชีวิตไม่ได้เกิดจาก
การสร้างสรรค์ของพระเจ้าหรืออำนาจลึกลับใด ๆ แต่เกิดจากกระบวนการของธรรมชาติ คือ สิ่งที่ดีที่เป็น
ตามธรรมดาของมันเอง จากข้อความในพระสูตรแสดงให้เห็นว่าสาเหตุสำคัญที่ทำให้ชีวิตก่อกำเนิดขึ้นนั้น 
มีทั้งสาเหตุทางวัตถุและสาเหตุทางจิต กล่าวคือ สาเหตุทางวัตถุ คือ บิดามารดาอยู่ร่วมกัน ในสาเหตุ               
ทางจิตคือ ปฏิสนธิจิตหรือปฏิสนธิวิญญาณนั้นยังแฝงสาเหตุที่สำคัญของการก่อกำเนิดชีวิตไว้ 2 อย่างคือ 
กามและกิเลส 

จึงสรุปได้ว่า ตามคำสอนของพระพุทธศาสนา ชีวิตมนุษย์ก่อกำเนิดขึ้นภายใต้สาเหตุสำคัญ
คือ สมุฏฐาน 4 อย่างคือ กรรม จิต อุตุ อาหาร สำหรับชีวิตมนุษย์นั้นก็กล่าวได้ว่าคือ กลุ่มธาตุ 6 ที่เป็นไป
ตามอิทธิพลของสมุฏฐาน 4 คือ กรรม จิต อุตุ อาหาร ตั้งแต่เริ่มปฏิสนธิ คือ ก่อกำเนิดจนกระทั่งถึงวาระ
สุดท้ายของชีวิตคือ ตายเท่านั้น 

ธรรมชาติของชีวิตพระพุทธศาสนาแสดงว่า สัตว์อยู่ได้ด้วยอาหาร 4 อย่างคือ 1) กวฬิงการา
หาร ได้แก่อาหารเป็นคำ ๆ หรืออาหารหยาบ เช่น ข้าวแกง เป็นต้น 2) ผัสสาหาร ได้แก่ ความรู้สึก                      
ที่เกิดจากการสัมผัสหรือรับรู้ด้วยประสาทสัมผัสทั้ง 5 เช่น ความรู้สึกสุข ทุกข์ เป็นต้น 3) มโนสัญเจตนา
หาร ได้แก่ ความจงใจหรือเจตนาที ่แสดงออกมาเป็นความต้องการความอยากในเรื ่องต่าง ๆ และ                    
4) วิญญาณาหาร ได้แก่ ความรู้หรือการรับรู้เรื ่องราวต่าง ๆ ตามความในพระสูตรแสดงให้เห็นว่าชีวิต
มนุษย์นั้นหล่อเลี้ยงด้วยอาหาร 2 ประเภท คือ อาหารที่เป็นวัตถุ และอาหารที่เป็นความรู้สึกนึกคิด 

สัตว์ทุกประเภทมีสัญชาตญาณ หรือความต้องการขั ้นพื ้นฐานตามธรรมชาติของชีวิต
เหมือนกัน สัญชาตญาณหรือความต้องการตามธรรมชาติดังกล่าวนี้แสดงออกมาชัดเจนในสัตว์ประเภท
มนุษย์นั้นคือ 1) ชีวิตุกามะ อยากมีชีวิตอยู่ 2) อมริตุกามะ ยังไม่ตายหรือไม่อยากตาย 3) สุขกามะ                
อยากมีความสุขหรือต้องการสุข 4) ทุกขปฎิกกุละ รังเกียจความทุกข์หรือไม่ต้องการทุกข์ 

ปรากฏการณ์ของชีวิต ในทางพุทธศาสนาแสดงว่า สุข ทุกข์ของชีวิต มิใช่เป็นผลของกรรม
อย่างเดียวแต่เป็นสิ่งที ่เกิดจากสมุฏฐานหลายอย่าง  กล่าวคือ บางอย่างเกิดจากสาเหตุคือ ดีกำเริบ 
บางอย่างเกิดจากสาเหตุคือ เสมหะกำเริบ บางอย่างเกิดจากลมกำเริบ บางอย่างเกิดจากสาเหตุคือ                
ทั้ง 3 อย่างร่วมกัน บางอย่างเกิดจากสาเหตุคือ การบริหารดูแลตนเองไม่ดี บางอย่างเกิดจากสาเหตุ                
คือ ฤดูกาลเปลี่ยนแปลง บางอย่างเกิดจากสาเหตุคือ การกระทำของผู้อื่น บางอย่างเกิดจากสาเหตุคือ              



108 | ปี ท่ี  1 1  ฉ บั บ ท่ี  1  

 

ผลกรรม กล่าวโดยสรุปก็คือสาเหตุของสุข ทุกข์ในชีวิตมนุษย์นั้น ได้แก่ โรคภัยไข้เจ็บ ธรรมชาติแวดล้อม 
การดูแลสุขภาพ การกระทำของผู้อื่น ผลกรรมของตน 

ในทางพระพุทธศาสนาแสดงว่า ความเป็นไปของชีว ิตทั ้งในทางโลกและในทางบวก              
คือ ทั้งทุกข์และสุขของชีวิตเกิดขึ้นและดับไปตามเหตุปัจจัย และพระพุทธองค์ได้ทรงแสดงเหตุปัจจัย             
ของทุกข์และสุขของชีวิตมนุษย์ให้เห็นทั้งกระบวนการตั้งแต่องค์ประกอบขั้นพื้นฐานของชีวิตมนุษย์                 
ไปจนกระทั่งถึงกระบวนการของการดับทุกข์ของชีวิต มนุษย์ประกอบด้วยธาตุ 6 มนุษย์มีอายตนะ                   
6 มนุษย์มีแนวคิด 18 กระบวนการเกิดและดับทุกข์ของชีวิตคือ อริยสัจ 4  

พระพุทธศาสนาถือว่าเป็นมาของความสุขหรือความทุกข์ของชีวิตก็คือ  ตัวชีวิตนั่นเอง                 
ไม่ใช่มาจากการกำหนดหรือการบันดาลจากสิ่งภายนอกใด ๆ เพราะชีวิตมีลักษณะของทุกข์ติดมาตั้งแต่เกิด
แล้ว ฉะนั้นถ้าไม่รู ้จักบริหารชีวิตให้ดี ไม่รู ้จักวิธีแก้ทุกอย่างให้ถูกต้องแล้วชีวิตก็จะมีทุกข์มากยิ ่งขึ้น                    
แต่ถ้ารู้จักบริหารชีวิตให้ดีรู้จักวิธีแก้ทุกอย่างถูกต้องก็สามารถมีชีวิตอยู่อย่างมีทุกข์น้อยลงจนถึงไม่มีทุกข์
เลยก็ได้ 

พระพุทธศาสนามองชีวิตในภาพรวมว่าเป็นเสมือนคนที่เป็นโรค โรคของชีวิตมี 2 อย่าง               
คือ โรคกายและโรคใจ พระพุทธศาสนามองชีวิตว่าเป็นเสมือนคนถูกยิงด้วยลูกศรอาบยาพิษ  จำต้องผ่า            
เอาลูกศรนั้นออกโดยด่วน หากมวัแตถ่ามเรื่องไร้สาระอยู่โดยไม่รีบพาไปหาหมอเขาก็คงตายก่อนเป็นแน่ 

พระพุทธศาสนาแสดงให้เห็นว่าความตายเป็นความจริงอย่างหนึ ่งของชีว ิต เรียกว่า                  
ทุกขอริยสัจ ความตายเป็นการเปลี ่ยนแปลงช่วงหนึ ่งของชีวิตเรียกว่า  อนิจจัง และความตายไม่ใช่                
ความสิ้นสุดหรือจุดจบของชีวิตแต่เป็นเพียงจุดต่อระหว่างชีวิตหนึ่งกับอีกชีวิตหนึ่งเท่านั ้น  ชายแดน                  
ของชีวิตปัจจุบันคือ จุติจิตและชายแดนของชีวิตใหม่คือ ปฏิสนธิจิต และชีวิตก็เดินหน้าต่อไปเช่นเดิม             
นั่นคือ มนุษย์ตายแล้วก็เกิดอีก จนกว่ามนุษย์จะทำให้ปัญหาอันเป็นเสมือนสายใยที่ทำให้ชีกระแสชีวิตไม่รู้
จบขาดสะบั้นหรือหมดสิ้นไปเท่านั้น ชีวิตจึงจะสิ้นสุดหรือดับ จุดจบหรือจุดดับของชีวิตก็คือ ภาวะนิพพาน
ซึ่งจะเรียกว่าจุดจบของความตายก็น่าจะได้ เพราะเมื่อถึงภาวะนิพพานแล้ว  พระพุทธศาสนาเรียกว่า                 
ถึงอมตะธรรมหรือถึงภาวะอมตะคือ ภาวะที่ไม่ต้องตายอีกต่อไปทั้งนี้เพราะไม่มีการเกิดอีก 

คำสอนของพระพุทธศาสนา คำว่า สัตว์เกิดสัตว์ตายหรือว่ามนุษย์เกิดมนุษย์ตายจึงเป็นเพียง
คำสมมติหรือภาษาของชาวโลกเท่านั้น ในความเป็นจริงการเกิดการตายเป็นเพียงกระบวนการรวมกันและ
กระบวนการแยกกันของธาตุทั้งหลายเท่านั้น แต่พระพุทธองค์ก็จำเป็นต้องใช้คำว่า เกิด ตาย ตามภาษา
ของชาวโลกเพื่อสื่อความหมายในเบื้องต้นกับชาวโลก และเพื่อเป็นฐานของการพัฒนาไปสู่ปัญญาหรือ
ความรู้ขั้นสูงต่อไป 

3.   ความรู้ในพุทธปรัชญา  
ความรู้ในพุทธปรัชญา พระพุทธศาสนาแสดงว่ามนุษย์ประกอบด้วยธาตุหรือองค์ประกอบ    

ขั้นพื้นฐาน 6 อย่างคือ ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม ธาตุอากาศ และวิญญาณธาตุ โดย 4 ธาตุแรก             



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร ม นุ ษ ย ศ า ส ต ร์ แ ล ะ สั ง ค ม ศ า ส ต ร์  | 109 

 

 

เป็นธาตุทางศาสนาหรือรูปธาตุ ส่วน 2 ธาตุสุดท้ายเป็นอรูปธาตุหรือนามธาตุ เฉพาะวิญญาณเป็นธาตุ                
ที่มีคุณสมบัติพิเศษคือสามารถรู้ได้ 

คำสอนเรื่องอายตนะหรือทวาร 6 ของพระพุทธศาสนา แสดงให้เห็นถึงกระบวนการคิด             
ของมนุษย์ว่าเป็นขั้นตอนที่ต่อเนื่องจากกระบวนการรับรู้ของประสาทสัมผัสทางกายที่รวมเรียกขั้นตอน  
ช่วงนี้ว่าภาษาหรือว่าเป็นขั้นตอนของทักษะ ฉะนั้น หากพิจารณาจากจุดนี้ก็อาจทำให้เราเข้าใจว่ามนุษย์
เริ่มคิด หรือว่าจิตมนุษย์เริ่มคิดต่อ ประสาททางกายเริ่มทำงาน หากภาษาทางกายไม่ทำงานจิตมนุษย์                
ก็ไม่คิดหรือคิดไม่ได้ หากเข้าใจดังนี้คำสอนเรื่องการทำงานของอายตนะ 6 ของพระพุทธศาสนาก็ตรงกับ
ทฤษฎีประจักษ์นิยมของล็อค แต่ในความเป็นจริงไม่เหมือนกัน พระพุทธศาสนาถือว่าจิตมีธรรมชาติ               
หรือมีคุณสมบัติคือ คิดอยู่ตลอดเวลา นอกจากนี้ยังมีคุณสมบัติคือ ความสามารถรู้วิญญาณ เพราะฉะนั้น 
การคิดของจิตจึงมี 2 ลักษณะคือ 1) การคิดเรื่องราวหรือข้อมูลที่มาจากภายนอกภาษา และ 2) การคิด
เรื่องราวของตัวเองหรือเรื่องราวที่อยู่ที่มีอยู่ในตัวเองอยู่ในภวังค์ 

พระพุทธศาสนาแสดงว่าการทำหน้าที ่คิดหรือทำหน้าที ่รู ้ของจิตมี 4 อย่างซึ ่งถือได้ว่า                  
เป็นหน้าที ่หลักหรือธรรมชาติของจิตคือ 1) เวทนา รู ้สึกแยกแยะ 2) สัญญา รู ้จำจัดเก็บ 3) สังขาร                        
รู้คิดผสมผสาน และ 4) วิญญาณผู้ใช้งาน  

ความรู้และที่มาของความรู้ ความรู้ในความหมายของความรู้ที่แท้จริงคือความรู้ที่เป็นระบบ
นั้นพระพุทธศาสนาแสดงว่าเกิดขึ้นหรือได้มา 3 วิธีหรือ 3 แหล่งด้วยกันคือ 1) สุตะ การฟัง หมายถึง
กระบวนการศึกษาหรือการเรียนรู ้ส ุตมยปัญญา 2) จินตา หมายถึงกระบวนการของการคิดหรือ                        
การใช้เหตุผล เป็นกระบวนการที่ต่อเนื่องมาจากสุตมยปัญญา และ 3) ภาวนา การทำให้เจริญการทำให้มี
ขึ้นหรือการพัฒนา หมายถึงกระบวนการของการพัฒนาจิตหรืออบรมจิต เรียกว่า ภาวนามยปัญญา   

สรุปได้ว่า พระพุทธศาสนาถือว่าแหล่งที่มาของความรู้ของมนุษย์มี 3 อย่างคือ 1) อายตนะ
หรือประสาทสัมผัส 6 2) การคิด หรือการใช้เหตุผล และ 3) ญาณหรือการหยั่งรู้ของจิต 

ในบางพระสูตรพระพุทธศาสนาก็ได้แสดงที่มาของความรู ้แบบต่าง  ๆ ออกไปอีกหลาย
อย่างเช่น ในกาลามสูตร แหล่งความรู้ทั้ง 10 อย่างดังกล่าวอาจสรุปได้เป็น 2 ลักษณะแรกประกอบด้วย 
ข้ออนุสวะ ปรัมป อิติกิรา ปิฎกสัมปทานะ ภัพพรูปตา สมโณ โน ครุ รวม 6 ข้อนี ้จะเป็นประเภท 
authority คือ แหล่งความรู ้ท ี ่ เป ็นบุคคลหรือว ัตถุที ่ เป ็นที ่ยอมรับกันทั ่วไปว่าถูกต้องเช ื ่อถ ือได้                          
โดยไม่จำเป็นต้องตรวจสอบหรือหาเหตุผลอีก เพราะสิ่งเหล่านั้นมีลักษณะหรือคุณสมบัติบางอย่างรับรอง 
หรือรับประกันตัวเองอยู่แล้ว ส่วนลักษณะที่สองประกอบด้วย ตักกะ นยะอาการปริตักกะ ทิฏฐินิชฌานก
ขันติ รวม 4 ข้อนี้จัดเป็นประเภท reason คือ เป็นเรื่องของการใช้ความคิดหรือใช้เหตุผล 

พระพุทธศาสนาแสดงความคลาดเคลื่อนของความรู้เกิดจากสาเหตุ 3 ประการคือ 1) กำหนด
ผิดหรือจำผิดเรียกว่า สัญญาวิปลาส 2) คิดผิดหรือจิตผิดปกติ เรียกว่า จิตวิปลาส และ 3) เข้าใจผิด    
เรียกว่า ทิฏฐิวิปลาส 



110 | ปี ท่ี  1 1  ฉ บั บ ท่ี  1  

 

ความรู ้กับความเชื ่อ ในพระพุทธศาสนาใช้คำหลายคำที ่หมายถึงความรู ้เช่ น ปัญญา                 
ญาณ วิชา ในความหมายกว้าง ๆ คำเหล่านี้ใช้แทนกันได้ แต่ทว่าแต่ละคำก็มีความหมายเฉพาะของตนเอง
ด้วย ในเมื่อนำมาใช้เฉพาะเรื่องเฉพาะกรณี พระพุทธศาสนาแบ่งความรู้เป็นหลายระดับดังกล่าวมาแล้ว             
แต่ละระดับมีความแตกต่างกันในรายละเอียด หรือความประณีตลึกซึ้งของการรู้  แต่ว่าความรู้ทุกระดับ                
มีลักษณะร่วมอย่างหนึ่งคือเป็นประสบการณ์ตรงของผู้ที่รู้เอง ไม่ว่าจะเป็นประสบการณ์ทางประสาทสัมผัส
ทางกายหรือทางประสาทสัมผัสทางใจ ดังที่ท่านใช้สำนวนว่า เอวํ ชานนฺโท เอวํ ปสฺสนฺโต คือ รู้เอง เห็นเอง  

พระพุทธศาสนาแสดงให้เห็นว่าความเชื ่อกับความรู ้มีกระบวนการที ่ต ่างกัน  กล่าวคือ                  
ความเชื่อมาจากการรับรู้โดยไม่ผ่านการไตร่ตรองหรือโยนิโสมนสิการอันเป็นกระบวนการจัดระเบียบ
ความคิดให้เป็นระบบ สิ่งที่รับรู้มาจึงถูกเก็บไว้ทั้งร่วมหรือเก็บไว้อย่างไม่มีการเลือกสรร ฉะนั้นความเชื่อ              
จึงมีลักษณะเป็นความรู้แบบหยาบหรือเป็นความคิดที่ไม่เป็นระบบ  

ความรู้ที่พึงประสงค์ในพระพุทธศาสนาความรู้แบ่งได้ 2 ระดับกว้าง ๆ คือ ความรู้ระดับ
โลกิยะ และความรู้ระดับโลกุตระ ความรู้ระดับโลกิยะหมายถึง ความรู้ทุกประเภทตั้งแต่ความรู้ขั้นธรรมดา
สามัญไปจนถึงความรู้ระดับยาก หรือการหยั่งรู้ที่ยังไม่ถึงขั้นทำให้เป็นพระอริยะหรือยังไม่ถึงขั้นทำให้บรรลุ
อริยมรรค  อริยผล ส่วนความรู้ระดับโลกุตระนั้นหมายถึง ความรู้ที่ทำให้เป็นพระอริยะหรือทำให้บรรลุ
อริยมรรค อริยผล พระพุทธศาสนาถือว่าความรู้ที ่มีคุณค่าต่อชีวิตก็คือ ความรู้ที่ช่วยปกป้องตนเองให้
ปลอดภัยจากหายนะด้านต่าง ๆ ของชีวิตหรือความรู้ที่ช่วยให้เอาตัวรอดจากทุกข์ภัยต่าง ๆ ได ้กล่าวสั้น ๆ 
ก็คือ ความรู้ที่ทำให้มนุษย์ช่วยตนเองได้ ความรู้ประเภทนี้พระพุทธศาสนาเรียกว่า นิกปัญญาหรือเนปักก
ปัญญา ซึ่งหมายความว่า ปัญญารักษาตนหรือรู้รักษาตัวรอด ฉะนั้น ความรู้ที ่ควรมีหรือควรแสวงหา              
ตามหลักของพระพุทธศาสนาก็คือ ปัญญาประเภทนี้เพราะเป็นปัญญาที่มีคุณค่าหรือมีประโยชน์เสมอไป 
ในเรื ่องของความรู ้ที ่ควรรู ้หรือความรู ้ที ่มีคุณค่าต่อชีวิตนั ้นพระพุทธศาสนาแสดงไว้ 3 ประเภทคือ                 
1) อายโกศล ความรู้ความฉลาดในสิ่งที่ดีที่ควรทำ 2) อปายโกศล ความรู้ความฉลาดในสิ่งที่ชั่วที่ควรละ 
และ 3) อุปายโกศล ความรู้ความฉลาดที่จะทำให้บรรลุถึงสิ่งที่ดี และรอดพ้นจากสิ่งที่ชั่ว 

ในมงคลสูตรสรุปความรู้เป็น 2 ลักษณะ คือ ความรู้เชิงปริยัติ หรือเชิงทฤษฎีเรียกว่าพาหุ
สัจจะที่แปลกันว่า ความเป็นพหูสูตคือ ได้เรียนได้ฟังมามาก อีกลักษณะหนึ่งคือ ความรู้เชิงปฏิบัติเรียกว่า 
สิปปะ หรือศิลปะซึ่งก็ได้แก่ ความชำนิชำนาญในการประกอบการ ความรู้ทั้ง 2 ลักษณะนี้พระพุทธศาสนา
ถือว่าเป็นเหตุแห่งความเจริญหรือท่ีเรียกว่ามงคล   

จึงสรุปได้ว ่า ความรู ้ที ่แท้จริงตามหลักพระพุทธศาสนานั ้นคือ รู ้ถึงสภาวะอันแท้จริง                   
ของธรรมชาติมิใช ่เป็นเพียงการรู ้ปรากฏการณ์ของธรรมชาติซ ึ ่งเป็นเสมือนเงาหรือภาพลวงตา                         
ของธรรมชาติเท่านั ้น ฉะนั ้น  การรู ้สภาวะอันแท้จริงของธรรมชาติจึงต้องอาศัยเครื ่องมือที ่พิเศษ                        
ไปกว่าประสาทสัมผัสธรรมดาของมนุษย์นั่นคือ ญาณ และญาณที่จะนำไปสู่การหยั่งรู้สภาวะธรรมชาติ             



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร ม นุ ษ ย ศ า ส ต ร์ แ ล ะ สั ง ค ม ศ า ส ต ร์  | 111 

 

 

ได้อย่างถูกต้องนั ้นก็มิใช่เพียงญาณทัสสนะเท่านั ้น  แต่ต้องเป็นญาณประเภทยถาภูตญาณทัสสนะ                    
จึงจะนำไปสู่ขั้นตอนสุดท้ายของความรู้คือ สัพพทุกขขยญาน หรือ วิมุตติญาณทัสสนะได้ 

ปัญญากับความรู้ ปัญญาที่ได้รับการพัฒนาจนสมบูรณ์แล้วเท่านั้นจึงจะไม่มีการเสื่อมและ
ปัญญาที ่สมบูรณ์ดังกล่าวนี ้ก ็ค ือ  ปัญญาของพระอริยบุคคลหรือพระอรหันต์ ความรู ้ในคำสอน                      
ของพระพุทธศาสนามิใช่เป็นความรู้เพื่อสนองความอยากรู้  แต่เป็นความรู้เพื่อการแก้ทุกข์แก้ปัญหา               
ของชีวิตถือว่าเป็นความรู้เพื่อการละกิเลสอันเป็นรากเหง้าของปัญหา หรือความทุกข์ทั้งปวงของชีวิตและ
ความรู้ดังกล่าวนี้เท่านั้นจึงจะเรียกได้ว่าเป็นความรู้ที่มีคุณค่าหรือมีประโยชน์ต่อชีวิต 

4.   ความจริงในพุทธปรัชญา  
ความคิดทางอภิปรัชญาแบบตะวันตกนั้น คำสอนของพระพุทธศาสนาปฏิเสธที่จะอธิบาย

หรือกล่าวถึง เพราะถือว่าเป็นเรื่องที่ไร้ประโยชน์ ไม่นำไปสู่ความรู้แจ้งเห็นจริง และไม่นำไปสู่การดับทุกข์
กับปัญหาของชีวิต นอกจากนี้ยังมีเหตุผลอยู่หลายประการที่พระพุทธศาสนาไม่สนใจปัญหาทางอภิปรัชญา 
เรื่องท่ีพระพุทธศาสนาไม่ตอบหรือไม่พูดถึงที่เรียกว่า อัพยากตปัญหา คือ โลกเที่ยงหรือไม่เที่ยง โลกมีที่สุด
หรือไม่มีที่สุด ชีวะกับสรีระเป็นอันเดียวกันหรือต่างกัน สัตว์หลังจากตายแล้วยังมีอยู่หรือสูญหรือว่าทั้งมีอยู่
และทั้งสูญ หรือว่ามีก็ไม่ใช่ไม่มีก็ไม่ใช่ พระพุทธศาสนาถือว่าปัญหาทางอภิปรัชญาเป็นปัญหาที่เกิดจาก
ความเข้าใจผิดซึ่งพระพุทธเจ้าเรียกว่าตั้งปัญหาผิด 

สิ่งที่มีอยู่พุทธศาสนาแสดงไว้ 4 ประเภทคือ จิต เจตสิก รูป นิพพาน ถ้ากล่าวโดยสรุปก็คือ 
รูปกับนามหรือรูปธาตุกับนามธาตุ พระพุทธศาสนาแสดงว่าสสารขั้นมูลฐานหรือธาตุหลักมี 4 อย่าง คือ    
ดิน น้ำ ลม และไฟ รวมธาตุเหล่านี้เรียกว่ามหาภูตรูป 

พระพุทธศาสนาถือว ่าธาตุคือ ส ิ ่งที ่ม ีอย ู ่น ั ้น หากจำแนกประเภทแล้วก็ม ีมากมาย                    
แต่จะมีมากมายสักเพียงไรก็รวมอยู่ในจำนวน 18 ธาตุ คือ สิ่งที่มีอยู่เหล่านี้ทั้งที่เป็นรูปธาตุและอรูปธาตุ
หรือว่ารูปธรรมหรือนามธรรม พระพุทธศาสนาแสดงว่าเป็นสภาวธรรมคือ สิ ่งที ่มีอยู ่และเป็นไป                     
ตามสภาวธรรมหรือตามธรรมชาติของมันเอง และธาตุทั้งปวงล้วนมีลักษณะร่วมคือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา 
และเกิดดับหรือเคลื่อนไหวไปตามกฎแห่งอิทัปปัจจยตา หรือปฏิจจสมุปบาท 

5.   ความดีในพุทธปรัชญา  
ในพระพุทธศาสนามีคำตอบหลายคำที่ใช้หมายถึงความดีคือ บุญ กุศล ธัมมจริยา สมจริยา 

สุจริต กรณียะ ซึ่งให้ผลเหมือนกันคือ เป็นเหตุให้บังเกิดในสุคติ โลก สวรรค์ ตามหลักของพระพุทธศาสนา
เรื่องของความดีนั้นตั้งอยู่บนฐานของความจริง ความดีไม่ใช่สิ่งที่พระพุทธเจ้าหรือคนใดคนหนึ่งกำหนดขึ้น
แต่พระพุทธเจ้าเป็นเพียงผู้ทรงค้นพบหลักเรื่องความดีความเป็นจริง  แล้วจึงทรงนำมาสอนหรือเปิดเผย               
ให้ชาวโลกได้รู้เข้าใจเท่านั้น เพราะเรื่องของความดีทั้งความดีส่วนเหตุและความดีส่วนผลนั้นจะมีใครรู้
หรือไม่มีใครรู ้ก ็ตาม ก็คงมีอยู ่และเป็นตามสภาพของมันอย่างไม่ม ีความเปลี ่ยนแปลงอยู ่น ั ่นเอง                     
ดังที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ในธัมมนิยามสูตร 



112 | ปี ท่ี  1 1  ฉ บั บ ท่ี  1  

 

ความดีในพระพุทธศาสนาก็คือ เรื่องของศีลธรรม ซึ่งเป็นหลักปฏิบัติเพื่อความดีของชีวิต 
หรือเพื่อการมีชีวิตอยู่อย่างเป็นสุข เรื่องของศีลธรรมนั้นก็เป็นการปฏิบัติระหว่างมนุษย์ต่อมนุษย์ด้วยกัน
เป็นสำคัญ  อาจจะมีการปฏิบัติบางข้อบางประเด็นที่มีขอบเขตครอบคลุมไปถึงมนุษย์หรือสัตว์เดรัจฉาน
ด้วย 

พระพุทธศาสนามิได้ถือว่าดีทุกอย่างเท่ากันหมด หรือว่าชั่วทุกอย่างเท่ากันหมด แต่ถือว่าดีชั่ว
มีหลายระดับแตกต่างกันไปตามคุณภาพหรือน้ำหนักของผลที่มีต่อชีวิตมนุษย์ 

การจ ัดระดับความดี น ่าจะมีความหมายครอบคลุมความดีท ุกประเภทไว ้หมดคือ                              
ที ่ท่านเรียกว่าประโยชน์ 3 หมายถึงประโยชน์หรือความดีของชีวิต 3 ระดับ คือ ประโยชน์ปัจจุบัน 
ประโยชน์สืบ ๆ ไป และประโยชน์สูงสุด  

พระพุทธศาสนาแสดงว่าความดีมิได้มีลักษณะเป็นความสุขอย่างเดียวเท่านั้น  แต่ได้แสดง
ลักษณะของความดีไว้หลายอย่าง กล่าวคือ การทำดีคือ กรณียหรือสุจริตย่อมให้ผลดี 5 ประการ                    
คือ 1) ตนเองติเตียนตนเองได้ 2) ผู ้ร ู ้ใคร่ครวญแล้ว ย่อมสรรเสริญ 3) ชื ่อเสียงที ่ดีย ่อมฟุ ้งขจรไป                  
4) ย่อมไม่หลงตาย และ 5) เมื่อตายลงย่อมเกิดในสุคติโลกสวรรค์ ในกาลามสูตรแสดงลักษณะของความดี
ความชั ่วไว้ว ่า ความชั ่วมีลักษณะคือ 1) เป็นอกุศล 2) มีโทษ 3) ว ิญญูชนติเตียน 4) ก่อให้เกิด                          
สิ่งไร้ประโยชน์ และ 5) ก่อให้เกิดทุกข์ ส่วนความดีก็มีลักษณะตรงกันข้ามคือ 1) เป็นกุศล 2) ไม่มีโทษ               
3) วิญญูชนสรรเสริญ 4) ก่อให้เกิดประโยชน์ และ 5) ก่อให้เกิดสุข 

นอกจากหลักการหรือกฎแห่งกรรมแล้ว เรื ่องศีลธรรมในพระพุทธศาสนายังขึ ้นอยู ่กับ               
ความจริงของการสอนเรื ่องจิตด้วย เพราะในกระบวนการของศีลธรรมนั ้นพระพุทธศาสนาถือว่า                         
จิตมีบทบาทสำคัญในทุกด้านเกณฑ์ในการพิจารณาหรือกำหนดความหนักเบาของความดีความชั่ว                  
สรุปลงได้ใน 3 ประเด็นคือ จิต เจตนาและประโยค พระพุทธศาสนาถือว่าการกระทำที่ก่อให้เกิดผล               
ทางศีลธรรมคือ ความดีความชั่วนั้นมีทั้งทางกายทางวาจา และทางใจหรือความคิด 

6.   ความงามในพุทธปรัชญา 
ในคำสอนของพระพุทธศาสนาเริ่มต้นด้วยสิ่งที่งามคือ ทำดังท่ีพระพุทธพจน์ที่ว่าพระสุคตนั้น 

ทรงแสดงธรรมงามในเบื้องต้น งามในท่ามกลาง งามในที่สุด ซึ่งประกาศพรหมจรรย์พร้อมทั้งอรรถ                 
และพยัญชนะบริบูรณ์ บริสุทธิ์สิ้นเชิง 

พระพุทธพจน์ และคำอธิบายในอรรถกถาทั้งหมดดังกล่าวสรุปได้ว่า  พระพุทธศาสนา                  
ถือว่าธรรมหรือความจริงนั้นมีลักษณะ คือ งาม ความงามของธรรมนั้นมองหรือกล่าวได้ในหลายมิติ                  
และหลายระดับ กล่าวคือ ในมิติแห่งเนื้อหา ในมิติแห่งการปฏิบัติ ในมิติแห่งผลของการปฏิบัติ ในมิติ              
แห่งคุณค่าต่อชีวิต ในมิติแห่งระดับธรรมก็มีความงาม 3 ระดับคือ งามระดับต้น งามระดับกลาง และงาม
ระดับสูง 



ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร ม นุ ษ ย ศ า ส ต ร์ แ ล ะ สั ง ค ม ศ า ส ต ร์  | 113 

 

 

ในคำสอนของพระพุทธศาสนามิได้กล่าวถึงเฉพาะความงามของธรรมเท่านั้นแต่ยังได้กล่าวถึง
ความงามของคน และวัตถุสิ ่งของ รวมไปถึงความงามของธรรมชาติด้วย พระพุทธศาสนายังแสดงว่า             
ความงามของธรรมนอกจากจะทำให้คนผู้ทรงศีลทรงธรรมเป็นคนที่งามแล้ว ความงามของธรรมยังทำให้
ธรรมชาติหรือสภาพแวดล้อมที่เกี ่ยวข้องกลายเป็นสิ่งที่งามด้วย  นอกจากนี้ พระพุทธศาสนากล่าวถึง             
ความงามใน 2 มิตคิือ ความงามในมิติทางธรรม และความงามในมิติทางโลก 

 

ข้อวิจารณ์และข้อเสนอแนะเพิ่มเติม 
 ในทัศนะของผู้วิจารณ์หลังจากได้อ่านหนังสือเรื ่อง “พุทธปรัชญา ในสุตตันตปิฎก” จบแล้ว              
มีข้อวิจารณ์และข้อเสนอแนะเพ่ิมเติม ดังนี้ 

1.  รูปแบบของหนังสือ 
จุดเด่น การออกแบบปกรูปเล่มใช้ร ูปพระพุทธเจ้ามหายาน แสดงสิ ่งที ่พระพุทธองค์                 

ทรงค้นพบ ซึ่งเป็นการเปิดเผยทางสัญญะบางประการของผู้ออกแบบหนังสือเล่มนี้ที่ต้องการสื่อสารออกมา 
และพื้นสีหนังสือใช้สีโทนสีมีลวดลายไทยบาง ๆ ส่วนชื่อหนังสืออยู่ด้านขนาบข้างของรูปด้านบน ถัดลงมา
ล่างสุดเป็นชื่อของผู้เขียนหนังสือ 

ส่วนขนาดหนังสือมีความกะทัดรัด พอเหมาะในการพกพา จำนวนหน้าไม่หนาหรือมาก
จนเกินไปในการให้ความรู้สึกสำหรับผู้อ่านในปัจจุบันได้เป็นอย่างดี 

จุดด้อยและข้อเสนอแนะเพิ ่มเติม ในการออกแบบปกหากสามารถสะท้อนประเด็น                      
ที่น่าสนใจว่า พุทธปรัชญา ในสุตตันตปิฏก คืออะไร จะทำให้หนังสือเล่มนี้ มีความโดดเด่นและน่าสนใจ
มากยิ่งขึ้น  

2.  เนื้อหาของหนังสือ 
จุดเด่น หนังสือเรื่อง “พุทธปรัชญา ในสุตตันตปิฎก” เป็นการเสนอประเด็น ที่กระชับและ

มีความแตกต่างในการนำเสนอประเด็นทางด้านพุทธปรัชญาที่จำเพาะลงไปในสุตตันตปิฎกเท่านั้น จึงทำให้
เห็นถึงความเฉพาะว่าเป็นอย่างไร หนังสือเล่มนี ้จึงทำให้เห็นได้ว่าการใช้ภาษาเขียนในเชิงวิชาการ                        
ได้อย่างรัดกุม กระชับและง่ายในการทำความเข้าใจขอบข่ายของพุทธปรัชญา 5 ประเด็นกว้าง ๆ                   
ทำให้ผู ้สนใจสามารถนำไปสู่การค้นคว้าในเชิงลึกและต่อยอดต่อไปได้เป็นอย่างดี  แต่ในขณะเดียวกัน
หนังสือเล่มนี้ได้นำเสนอประเด็นย่อย ๆ อีกมาก จึงเป็นเสมือนเป็นการเก็บประเด็นในรายละเอียด                 
ว่ามีอะไรบ้าง  

จุดด้อยและข้อเสนอแนะเพิ่มเติม ผู้วิจารณ์เห็นว่า หนังสือเล่มนี้เป็นการนำเสนอข้อมูล               
ในขอบข่ายของพุทธปรัชญา 5 ประเด็นกว้าง ๆ ซึ่งไม่ได้ตอบคำถามว่า เหตุใดพุทธปรัชญา จึงให้คำตอบ     
ไว้ใน 5 ประเด็นนี้ อนึ่งผู้เขียนหนังสือเล่มนี้ไม่ได้นำเสนอในเชิงวิจารณ์จึงแตกต่างจากท่าทีของปรัชญา
ตะวันตก ที่การจะนำเสนอประเด็นอะไรสักอย่างหนึ่งก็จำเป็นที่จะต้องให้เหตุผลสนับสนุนว่า เพราะเหตุใด
จึงเสนอประเด็นนั้น เช่น ความรู้คืออะไร ความรู้กับความจริง ปัญญากับความรู้ หรือความดีคืออะไร             



114 | ปี ท่ี  1 1  ฉ บั บ ท่ี  1  

 

เป็นอย่างไร ผู ้เขียนเพียงนำเสนอข้อมูลว่า คืออะไร และเป็นอย่างไร โดยไม่ได้พยายามชี้ให้เห็นว่า                
เพราะอะไรจึงเป็นเช่นนั้น และหากสามารถชี้ให้เห็นต่อไปอีกว่า ผู้เขียนคิดอย่างไรและนักปรัชญาสายอื่น 
อย่างเช่น มหายานหรือตะวันตกคิดต่อประเด็นปัญหาเดียวนี้กันอย่างไรบ้าง ก็จะทำให้มีความน่าสนใจมาก
ยิ่งขึ้น แต่อย่างไรก็ตามผู้เขียนหนังสือเล่มนี้ประสงค์เพียงการนำเสนอว่า “พุทธปรัชญาในสุตตันตปฎิก” 
ว่าเป็นอย่างไรก็คงไม่พอ เพราะในท่าทีของปรัชญาต้องสามารถให้เห ตุผลมากกว่าถ่ายทอดความรู้                 
ของพระพุทธศาสนาเท่านั ้น นอกจากนี้ในหนังสือเล่มนี้ย ังมีการใช้คำที ่ทับซ้อนกันระหว่างคำว่า                   
“พุทธปรัชญา” กับ “พระพุทธศาสนา” ดังนั ้นจึงขาดความเป็นเอกภาพและอาจทำให้ผู ้อ่านสับสน                     
ได้ว่า เหตุใดผู้เขียนจึงต้องใช้ทั้งสองคำ ไม่ได้ใช้คำเดียวกันและคำสองคำนี้แตกต่างกันอย่างไร  

ในขอบข่ายทางด้านปรัชญา การที่ผู้เขียนนำเสนอเพียง 1) พื้นฐานพุทธปรัชญา 2) ชีวิต               
ในพุทธปรัชญา 3) ความรู้ในพุทธปรัชญา 4) ความจริงในพุทธปรัชญา 5) ความดีในพุทธปรัชญา และ                
6) ความงามในพุทธปรัชญา ทำให้เห็นว่าประเด็นน้อยจนเกินไป เพราะเป็นเพียงภาพกว้าง ๆ ของปรัชญา
ใน 5 สาขาเท่านั้น แต่ยังมีขอบข่ายปรัชญาในเชิงประยุกต์ได้อีก เช่น ปรัชญาการศึกษา ปรัชญาการเมือง
และสังคม ปรัชญาสิ่งแวดล้อม และปรัชญาวิทยาศาสตร์ เป็นต้น  หากผู้เขียนสามารถนำเสนอประเด็น
ปัญหาเหล่านี ้ได้จักมีความน่าสนใจและหลากหลายมากยิ่งขึ ้น ทั ้งยังก่อให้เกิดประโยชน์ต่อวิถีชีวิต                   
ได้กว้างไกลต่อไปอีก แต่อย่างไรก็ตามหนังสือที่ผู้เขียนเล่มนี้นำเสนอนั้นอาจมีการปรับปรุงในกาลอันใกล้นี้
ต่อไป อย่างไรก็ดี ข้อวิจารณ์และข้อเสนอแนะเพิ่มเติมนี้เป็นเพียงความเห็นของผู้วิจารณ์ในช่วงเวลาหนึ่ง
เท่านั้น  
 

เอกสารอ้างอิง 
สุเชาว์ พลอยชุม. (2560). พุทธปรัชญา ในสุตตันตปิฎก (พิมพ์ครั้งที่ 2). นครปฐม: สาละพิมพการ.  


