
พระสงฆ์กับการสร้างสันติภาพ 
Monks and Peace Enforcement 

 

พระชลญาณมุน1ี 

Most Ven. Dr. Phrachonyanmuni 
 

บทคัดย่อ 

 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาวิเคราะห์ “พระสงฆ์กับการสร้างสันติภาพ” พบว่า ความขัดแย้ง   
ความรุนแรงที่เป็นสาเหตุแห่งความขัดแย้งในอริยสัจ คือ ตัณหา 3 เมื่อไม่มีตัณหา 3 และท าให้ตัณหา 3                  
ดับได้ด้วยมรรคสันติวิธี  8 จึ งจะเข้าสู่ สันติภาพได้  ดั งที่พระสงฆ์ ไทยในปัจจุบัน ได้ เสนอแนวคิด                     
การสร้างสันติภาพ นอกจากหลักธรรมแล้ว ยังเสนอแนวคิดว่า ภาวะของจิตที่ปราศจากกิเลสชั่วคราว                         
ก็เป็นสันติภาพได้ด้วยสมถะกัมมัฏฐานและวิปัสสนากัมมัฏฐาน หรือด้วยทาน ศีล ภาวนา การสร้างสันติภาพ
พระสงฆ์ ของ ไทย ได้ มอง เชื่ อมสั ม พันธ์ ไปยั ง ระหว่ า งคน  สั ตว์  และสิ่ ง แวดล้ อม  โดยมี ธ รรมะ                                        
ของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า เป็นเครื่องมือเชื่อมด้วยความเมตตาและกรุณา ที่ไม่มีประมาณที่ไม่มีขอบเขต                       
แล้วส่ งต่อไปยังสัมมาทิฏฐิ ปัญญาที่ รู้ แจ้ ง เห็นจริงในธรรมชาติ  พระสงฆ์ ไทยจึง มีบทบาทที่ส าคัญ                              
เพ่ือให้สอดคล้องกับความขัดแย้ง คือ งานเผยแผ่พระธรรมวินัย งานวิชาการ งานสังคมสงเคราะห์                             
และงานอนุรักษ์ป่า และสิ่งแวดล้อม แต่สิ่งที่พระสงฆ์ไทยเหมือนกันทุกรูปนั้น ก็คือ ศีล 5 ที่เป็นปัจจัยที่ท าให้
คนปัจจุบันมีอัตราการทุศีลมากขึ้น และนโยบายของรัฐบาลและเถรสมาคมให้คนไทยรักษาศีล 5 อย่างจริงจัง 
ดังนั้น การสร้างสันติภาพนั้น ต้องประกอบด้วยการรักษาศีล (ศีล 5) สมาธิ เมตตา กรุณา ขันติ ภาวนาปัญญา 
ในการด ารงชีวิตอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข คือ อยู่และปฏิบัติให้เข้ากับทุก ๆ สิ่งที่มีอยู่รอบข้างอย่างส ารวมระวัง 
ใช้สติปัญญาใคร่ครวญพิจารณาในการสร้างสันติภาพให้เกิดขึ้นแก่สังคมโลก ซึ่งตรงกับอริยสัจ 4 ที่พระองค์               
ทรงค้นพบความจริง ถึงจะเกิดสันติภาพทั้งในระดับตนเองและสังคม  

 

ค าส าคัญ: พระพุทธศาสนา พระสงฆ ์ การสร้างสันติภาพ 
 

Abstract 
This article aims to study and analyze “Monks and Peace Creation”, found that conflict, 

the violence causes the conflicts in the Noble Truth including the 3 lusts (when there is no 3 
lusts, and the 3 lusts is extinguished by the 8th peaceful way these aim to attain peace)                      

                                                           
1 อาจารย์ประจ าวิทยาลัยสงฆ์ชลบุรี คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Lecturer Faculty of Social Sciences, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

รับบทความ 08/01/2022 

แก้ไขบทความ 18/04/2022 

ยอมรับบทความ 04/05/2022 



44 |  ปี ท่ี  12 ฉบับ ท่ี  1  

 

 

As the present, Thai monks have proposed the concept of creating peace regardless of dharma 
principles.  Also, they proposed the idea that the state of mind that is temporarily devoid of 
defilements can be peaceable either through samatha and introspection, or through alms, 
precepts, and prayers. To create peace, Thai monks look at the connection between people, 
animals, and the environment by using the Dharma of the Lord Buddha as a tool to connect 
with compassion and please with no boundaries and then pass it onto the enlightened 
wisdom of nature.  Therefore, Thai monks play an important role in accordance with the 
conflict, namely, propagation of the Dharma and Disciplines academic affairs, social affairs, 
and forest and environment conservation. However, what all Thai monks have in common is 
the 5 precepts that are the factor that Thai people nowadays have a higher rate of immorality. 
Thus, the policy of the government and the Sangha Council delude for Thai people to 
seriously observe their 5 precepts.  Accordingly, peace enforcement much include observing 
the precepts (the 5 precepts), meditation, mercy, compassion, patience, and prayer seriously 
in order to stay in way of li together peacefully to live and practice in consistent with 
everything that surrounds him carefully, use their intellect to consider and build peace 
enforcement to the world.  This corresponds to the 4 Noble Truths that Lord Buddha 
discovered the truth to achieve peace both at the individual and society level. 

 

Keywords: Buddhism, Monks, Peace Enforcement 

 

บทน า 
สังคมไทยในปัจจุบันมีปัญหา ความทุกข์ ความขัดแย้งหลายด้าน แต่คนจะพัฒนาได้ต้องอาศัยปัญหา                  

ถ้าคนไม่สู้ปัญหาก็ไม่มีอะไรดีขึ้น เคยอยู่เท่าใดก็อยู่เท่านั้น พอเจอปัญหาถ้าคิดก็เริ่มพัฒนาได้ทันทีคนเราพัฒนา
ปัญญาจากการแก้ปัญหา ปัญหาคู่กับปัญญา ปัญหาเป็นเวทีพัฒนาปัญญา ปัญหา คือ แบบฝึกหัดที่ช่วยให้                   
คนพัฒนา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2540: 30) สถาบันหนึ่งที่จะช่วยปัญหาสังคมให้เกิดปัญญา               
เกิดสันติสุขมากขึ้นก็คือสถาบันพระพุทธศาสนา หลังพุทธปรินิพพาน 2600 กว่าปี บทบาทของพระสงฆ์ไทย             
ส่วนใหญ่มีบทบาทไม่สอดคล้องกับพระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่สั่งสอนไว้ กลับมีบทบาทตรงกันข้าม แต่ก็ไม่ได้
หมายความว่าพระสงฆ์ไทยจะไม่ท าตาม พุทธวจนะทุกรูป บางรูป บางกลุ่มก็ยังปฏิบัติตามค าสอนของพระพุทธ
องค์อยู่ ซึ่งก็มีรูปแบบหรือบทบาทในการสร้างสันติภาพที่แตกต่างกันไป ดังนั้น พระสงฆ์ในฐานะที่เป็นผู้น าทาง
จิตวิญญาณต้องมีบทบาทหรือท าหน้าที่ของพระสงฆ์ตามค าสั่งของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า เช่น สมัยต้นพุทธกาล



วารสารวิชาการมนุษยศาสตร์และสั งคมศาสตร์  มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม  |  45 

 

หลังจากทรงสอนปัญจวัคคีย์และมหาสาวก 55 รูป จนบรรลุเป็นพระอรหันต์หมดแล้ว ทรงมอบให้ภิกษุสงฆ์ 
(ภิกฺขุสโฆ) ท าหน้าที่หรือบทบาท ในการสร้างสันติสุขแก่มวลมนุษยชาติว่า “ภิกษุทั้งหลาย เราพ้นแล้ว                   
จากบ่วงทั้งปวงทั้งที่เป็นของทิพย์ทั้งที่เป็นของมนุษย์ แม้พวกเธอก็พ้นแล้วจากบ่วงทั้งปวงทั้งที่ เป็นของทิพย์               
ทั้งที่เป็นของมนุษย์ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอจงจาริกไปเพื่อประโยชน์สุขแก่ชนจ านวนมาก เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก
เพ่ือประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่ทวยเทพและมนุษย์ อย่าไปโดยทางเดียวกันสองรูป จงแสดงธรรม                         
มีความงามในเบื้องต้นมีความงามในท่ามกลางและมีความงามในที่สุด จงประกาศพรหมจรรย์พร้อมทั้งอรรถ       
และพยัญชนะบริสุทธิ์บริบูรณ์ครบถ้วน สัตว์ทั้งหลายที่มีธุลี  ในตาน้อยมีอยู่ย่อมเสื่อมเพราะไม่ได้ฟังธรรมจักร            
มีผู้รู้ธรรม ภิกษุท้ังหลาย แม้เราก็จักไปยังต าบลอุรุเวลาเสนานิคมเพ่ือแสดงธรรม”  

เพราะพระสงฆ์ต้องท าหน้าที่บทบาทเป็นผู้น าในการเผยแผ่พระธรรมวินัย ยิ่งสังคมในปัจจุบันเป็นสังคม              
แห่งการทะเลาะวิวาท แก่งแย่งกันบริโภค ศีลธรรมของคนปัจจุบันลดน้อยลง หรือมีการละเมิดศีล 5 ไม่มี        
การรักษาศีลอีกต่อไป ส าหรับพระสงฆ์ไทยปัจจุบันนั้นก็มีข่าวออกมาตามสื่อต่าง ๆ ในทางที่ท าให้เกิดเสื่อมศรัทธา                                   
มีบางรูป บางกลุ่มจัดทอดกฐินต่างแดน ขายบัตรและเสริมบริการน าเที่ยว ดูพฤติการณ์หาเงินโดยขายบัตร                     
จัดทัวร์ ไม่ใช่กิจหน้าที่บทบาทของสงฆ์ บางแห่งมีฆราวาสเข้ามาเกี่ยวข้องกับกิจการเกิดค าว่า วัดครึ่งหนึ่ง 
กรรมการครึ่งหนึ่ง พัฒนาการเป็นการตลาดขายตรง พระสงฆ์ก็เกิดความละโมบอยากเหมือนคนธรรมดา 
ประชาชนต้องการสร้างบ้านใหญ่ ๆ พระสงฆ์ก็ต้องการสร้างโบสถ์ วิหารใหญ่โตตาม (ธรรมเกียรติ กันอริ, 2542: 
33) พระพุทธองค์ทรงเตือนพุทธสาวกในคณะสงฆ์ให้ด าเนินชีวิตอย่างสมณะที่เรียบง่าย ทรงเตือนไม่ให้              
เป็นพราหมณ์ คือ เจ้าพิธีต่าง ๆ ทรงเตือนให้พ่ึงตนเองไม่ให้พ่ึงเทวฤทธิ์ หรือไสยเวทวิทยา ซึ่งในสมัยนี้         
รวมถึงเทคโนโลยีต่าง ๆ ด้วย แต่พุทธสาวกเป็นอันมากพอใจในความเป็นพราหมณ์ จนตั้งตนเป็นผู้ศักดิ์สิทธิ์ 
ประกอบไปด้วยฤทธิ์เดชต่าง ๆ จนเข้าไปพัวพันกับอ านาจทางการเมืองและทางเศรษฐกิจ ถึงกับบางที                          
ความเป็นลัชชีที่มีความละอายใจเป็นพ้ืนฐาน อย่างที่มีหิริโอตตัปปะ เป็นตัวก าหนดในทางมโนธรรมส านึก                
ความเป็นพระเพียงแค่มีผ้ากาสาวพัสตร์ที่ห่อหุ้มกายอันเต็มไปด้วยความเน่าเหม็น ต่อสุภะของร่างกายเท่านั้น 
หากยังปิดบังความเป็นอลัชชีที่ไม่ละอายในทางต่าง ๆ เข้าไปด้วยนี้แลคือบทบาทอันเลวร้ายสุดของพระสงฆ์                 
ในสังคมปัจจุบันที่มีแนวโน้มสูงขึ้นเรื่อย ๆ พฤติกรรมดังกล่าวนี้ไม่ใช่เป็นบทบาทของพระสงฆ์ พระสงฆ์                        
ต้องละความละโมบ สะสม ผลประโยชน์ส่วนตัวออก ดังที่พระพุทธองค์ทรงสอนว่า “เธอจงตัดความรักของตน
เหมือนตัดดอกบัวที่เกิดในสารทกาลจงเพ่ิมพูนทางแห่งสันติเท่านั้น” พระสงฆ์ต้องมีบทบาทหน้าที่ 2 ประการ คือ 
(1) ฝึกตนเองพร้อมกับการเกื้อหนุนผู้ อ่ืน และ (2) เมื่อฝึกฝนตนเองแล้วก็ท าเพ่ือผู้ อ่ืนอย่างเต็มที่                       
(พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2542: 21) ดังนั้น สังคมไทยส่วนใหญ่นับถือพระพุทธศาสนา จึงมีค ากล่าวกัน
โดยทั่วไปว่า “ประเทศไทยมีพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาติ” แม้ในกฎหมายจะไม่กล่าวไว้ในรัฐธรรมนูญ 
ก็ตาม สังคมไทยส่วนใหญ่จึงมีความเกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนาแทบทุกช่วงของชีวิต เช่น ไปวัดวันพระ                    



46 |  ปี ท่ี  12 ฉบับ ท่ี  1  

 

 

ท าบุญวันเกิด ท าบุญทักษิณานุปาทาน หมายถึงการท าบุญอุทิศให้แก่ผู้เสียชีวิต ท าบุญตักบาตรทุกเช้า เป็นต้น 
กล่าวอีกนัยหนึ่งคือเกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนาตั้งแต่เกิดถึงเสียชีวิต ในอดีตสมัยพุทธกาลหรือหลังพุทธกาล 
พระพุทธศาสนานั้นประกอบด้วยบริษัท 4 คือ ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา ส่วนพุทธศาสนาเถรวาทเชื่อ                 
และปฏิบัติกันว่า ภิกษุณีสูญหายไปนานแล้วและไม่ยอมรับภิกษุณี ปัจจุบันจึงมีพุทธบริษัท 3 คือ ภิกษุ อุบาสก 
อุบาสิกา ซึ่งพระภิกษุหรือเรียกอีกประการว่า ภิกษุสงฆ์ จึงเป็นเสาหลักเป็นที่ พ่ึงของอุบาสก อุบาสิกา                            
จึงท าให้เกิดสันติภาพในพระพุทธศาสนานั้นเอง 
 

พุทธวิธกีารสร้างสันติภาพ  

1. การสร้างสันติภาพเชิงพุทธ 
ก่อนที่จะได้วิเคราะห์สันติภาพเชิงพุทธ ขอกล่าวและวิเคราะห์สันติภาพทั่วไปก่อน ในสันติภาพ                 

ตามแนวคิดของสังคมทั่วไป พอสรุปได้ว่า สันติภาพ คือ ภาวะที่มีความสงบ มีความสุข ไร้ความขัดแย้ง ไร้สงคราม 
ไม่มุ่งหวังเอาชนะ แต่เป็นการค้นหาความจริง ภาวะของสันติภาพจะแปรผันไปตามแต่ภูมิภาค สังคม ประเพณี 
วัฒนธรรม ชาติ ศาสนา และสาขาวิชา เช่น บางภูมิภาคเป็นส่วนเกษตรกรรม มีการขัดแย้งแย่งทรัพยากรธรรมชาติ
กันแล้วมีการเจรจาผลประโยชน์ให้สมดุลกันแล้วก็เกิดสันติภาพขึ้น สันติภาพในที่นี้  คือ ผลประโยชน์ที่จัดสรร             
กันอย่างลงตัว เรียกว่า สาธารณโภคี ประเพณีบางพ้ืนที่ไม่ยอมรับคนต่างชาติ ต่างศาสนา แต่พอมีญาติ ได้ลูกเขย 
ลูกสะใภ้เป็นคนต่างชาติ ต่างศาสนา ก็มีการยอมรับ สันติภาพในที่นี้ก็หมายถึงการยอมรับ บางพ้ืนที่ท้องถิ่น                      
มีวัฒนธรรมที่เข้มแข็ง ไม่ยอมรับวัฒนธรรมอ่ืน แต่พอสื่อสารที่ไร้พรมแดนก็เริ่มรับวัฒนธรรมอ่ืนเข้ามาผสมผสาน
เพ่ือให้วัฒนธรรมของตนเองมีพ้ืนที่อยู่ได้ นัยยะนี้  สันติภาพ คือ การผสมผสานทางวัฒนธรรม ประเทศชาติ                
บางประเทศมีการรบท าสงครามกันเป็นประจ าท าให้เสียทรัพยากรธรรมชาติของประเทศ เสียชีวิต พิการ เห็นโทษ
ในการท าสงครามจึงมีการยุติการท าสงครามระหว่างประเทศ สันติภาพนัยยะนี้ หมายถึง สันติภาพที่ปราศจาก
ความรุนแรง ด้านศาสนา ศาสนาทุกศาสนา แม้จะเป็นศาสนาเดียวกันแต่จะมีความขัดแย้งกัน ในเรื่องของทิฏฐิ             
ที่เรียกว่า ทิฏฐิสามัญญตา และศีลเรียกว่า สีลมัญญตา จึงเกิดความขัดแย้งกัน แต่การจะอยู่ร่วมกันระหว่าง
ศาสนาเดียวกันที่มีความแตกแยก ต้องปรับทัศนคติ และตกลงยอมรับความเห็นของกันและกัน จึงอยู่ร่วมกันอย่าง
สันติภาพ นัยยะนี้คือที่มีทิฏฐิเสมอกัน (ทิฏฐิสามัญญาตา) การมีศีลเสมอกันก็เกิดสันติภาพได้ เรียกว่า                
สีลสามัญญตา และการยอมรับความแตกต่างของทิฏฐิและศีล อันนี้ก็เกิดสันติภาพได้  (พระธรรมปิฎก (ป.อ.               
ปยุตฺโต), 2542: 193–195) 

ส่วนสันติภาพเชิงพุทธแบ่งออกเป็น 2 ประเภท คือ 1) สันติภาพแนวคัมภีร์พระพุทธศาสนา หมายถึง              
ความสงบจากกิเลสชั่วคราว หมายถึง การเจริญศีล สมาธิ ปัญญา และสงบจากกิเลสอย่างยั่งยืน คือ ท าลายกิเลส
หมดโดยสิ้นเชิงตั้งแต่พระโสดาบัน พระสกทาคามี อนาคามี และอรหันต์ สันติภาพระดับนี้เรียกว่า สอุปาทิเสน



วารสารวิชาการมนุษยศาสตร์และสั งคมศาสตร์  มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม  |  47 

 

นิพพานที่สุด คือ การหมดสิ้นชาติการเกิดต่อในภพใหม่เป็นสันติภาพอย่างยั่งยืนอมตะ เรียกว่า อนุปาทิเสส   
นิพพาน และ 2) สันติภาพตามแนวคิดของพระสงฆ์ไทย หมายถึง ความสงบระงับจากกิเลสชั่วคราว                        
ด้วยการให้ทาน รักษาศีล เจริญภาวนา พอสรุปได้ว่า สันติภาพเชิงพุทธ เป็นสันติภาพภายในจิตใจตนเอง                      
ที่ปราศจากการรบกวนจากกิเลส การดับกิเลสอย่างยั่งยืน ที่สุดคือการดับชาติ การเกิดในภพใหม่ต่อไป                            
เป็นการดับทุกข ์ความขัดแย้งอย่างยั่งยืน (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2542: 54-56) 

2. สาเหตุแห่งความขัดแย้ง  
ก่อนการสร้างสันติภาพพระสงฆ์ไทยทุกรูปทั้งนักวิชาการและนักปฏิบัติการมีแนวคิดคล้ายกันว่า 

สันติภาพเป็นผล แต่ก่อนหน้าที่จะมีสันติภาพนั้น ย่อมเกิดจากความขัดแย้งและสาเหตุแห่งความขัดแย้ง                     
สาเหตุแห่งความขัดแย้งของมนุษย์และสังคม ท่านได้เสนอแนวคิดไว้เกิดจาก 2 ปัจจัย คือ ปัจจัยภายใน                   
และปัจจัยภายนอก (อรปรียา วสุมหันต์, 2553: 97) 

2.1 ปัจจัยภายใน  
พระสงฆ์ไทยทุกรูปได้ให้ความส าคัญเป็นอย่างมาก สรุปที่เป็นตัวการแห่งความขัดแย้งคือ กิเลส

ภายใน 4 ตัว ได้แก่ 1) ตัณหา คือ ความปรารถนาในผลประโยชน์ ความจริงการหาผลประโยชน์นี้เป็นเรื่อง                  
ขั้นปลายลึกลงไปก็คือ ความต้องการที่จะเสพรูป รส กลิ่น เสียง โผฎฐัพพะ ต้องการผลประโยชน์นี้เป็นเหตุใหญ่                 
ที่ท าให้มนุษย์แย่งชิงรบราฆ่าฟัน แทบจะเป็นสาเหตุตัวแรก ยิ่งสังคมปัจจุบัน ระบบของสังคมจะเป็นตัวผลักดัน 
ให้คนมีสภาพจิตอย่างนี้มาก คือ ระบบแข่งขัน ระบบผลประโยชน์ ระบบทุนนิยม ระบบวัตถุนิยม ระบบ                             
ที่มุ่งการบริโภค 2) มานะ แปลว่า ความต้องการยิ่งใหญ่ ภาษาพระแปลว่า ความต้องการเป็นดุจธง หมายความว่า                 
ต้องการเด่น ต้องการใหญ่ ต้องการเหนือกว่าผู้อ่ืน ต้องการอ านาจ ถูกจัดเป็นมุ่งหมายของชีวิต ในยุคปัจจุบัน                
ซึ่ งแท้ที่จริ งก็ เป็นมาแต่อดีตแล้ว เพราะว่าโลกเรานี้ ไม่ เคยสงบจริง มันไม่มีสันติภาพมาโดยตลอด                             
เนื่องจากตัวคุกคาม คือ ตัวเหตุปัจจัย ที่จะท าลายสันติภาพนั้นมีมาเรื่อย ตั้งแต่สมัยโบราณ ประเทศต่าง ๆ                         
ก็รบราฆ่าฟันด้วยเหตุเหล่านี้  3) ทิฏฐิ แปลว่า ความเชื่อ ความเห็น ความยึดถือในแนวความคิด ลัทธินิยม 
อุดมการณ์ศาสนา   ถือว่าของฉันเท่านั้นจริง ของคนอ่ืนเท็จทั้งสิ้น พวกฉันเท่านั้นที่จะอยู่ในโลก พวกอ่ืน                      
ต้องพินาศไปหมดเมื่อมีความเชื่อ ความยึดถืออย่างนี้ ก็ท าได้ทุกอย่าง สงครามทิฏฐินี้ร้ายแรงอย่างยิ่ง ดังที่ได้เกิด
สงครามล้างเผ่า ล้างชาติพันธุ์มนุษย์ สงครามโลก ทิฏฐิยังรวมไปถึง การยึดติดในลัทธิอุดมการณ์ เราไม่ปล่อยตัว 
ปล่อยใจให้กิเลสทั้ง 3 ประการนั้นไปสร้างความเดือดร้อนแก่ชีวิตและสังคม จนแทบทุกหนทุกแห่งรุ่มร้อน                 
เพราะการเอาเปรียบและข่มเหงคะเนร้าย รากเหง้าของสงครามและความรุนแรง มาจากจิตส านึกที่เห็นแก่อ านาจ 
ได้แก่ ความถือตนว่าสูงและเหยียบผู้อ่ืนให้ต่ าลงซึ่งพระพุทธศาสนาเรียกว่า มานะแล้ว ความเชื่อและความติดยึด
ในลัทธิอุดมการณ์ซึ่งพระพุทธศาสนาเรียกว่า ทิฏฐิ อีกปัจจัยหนึ่ง ได้แก ่ความต้องการผลประโยชน์ เพ่ือปรนเปรอ
ตัวเองหรือที่เรียกว่า ตัณหา ปัจจุบันเห็นได้ไม่ยาก ว่าสงครามและความรุนแรงตลอดจนความขัดแย้งทั่วโลก                       



48 |  ปี ท่ี  12 ฉบับ ท่ี  1  

 

 

ล้วนเกี่ยวพันกับการแย่งชิงผลประโยชน์ไม่มากก็น้อย (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2540: 4)                    
4) ความสัมพันธ์แห่งอกุศลมูล 3 คือ โลภะ โทสะ โมหะ เพราะมนุษย์มักมีสิ่งมารบกวนจิตใจเสมอ เช่น อยากมีเงิน 
อยากมีชื่อเสียง อยากมีอ านาจวาสนา อยากมีอะไรต่าง ๆ อยากเป็นนั่นอยากเป็นนี่ กระทั่งต้องไปที่นั่นต้องมาท่ีนี่ 
สิ่งเหล่านี้มันเป็นความเคยชินกันมาตั้งแต่แรกเริ่มเดิมทีตั้งแต่เด็ก มันถูกประเล้าประโลม ประคบประหงม                 
บ ารุงบ าเรอ มันก็ติดนิสัยสันดานที่จะต้องให้มีอะไรมาบ ารุงบ าเรอ จึงเรียกว่าสบายใจ นี่ก็คือมีอะไรมารบกวน
จิตใจ มันก็ไม่มีวิเวก หรือสันติเสียที สิ่งที่รบกวนนั้นมีอยู่หลายอย่าง ทั้งข้างนอกและข้างใน ทั้งที่เป็นสัตว์ สังขาร 
หรือว่ามันเป็นธรรมชาติบางทีก็มีแดด มีลม มีฝนมารบกวน มีโรคภัยไข้เจ็บอะไรมารบกวนทางกาย จิตใจ                
ก็ไม่ชอบ แต่สิ่งที่ส าคัญคือการรบกวนภายในคือกิเลส ได้แก่ ราคะ โทสะ โมหะ ฉะนั้นคนที่มีความหิวทางวัตถุหรือ  
ทางจิตก็แล้วแต่ก็หาความวิเวกหรือความสันติสุขไม่พบ สิ่งที่ครอบโลภะ และโทสะ ก็คือ โมหะ เพราะโมหะ                  
คือ ความมืดแห่งจิต เมื่อจิตมืดก็ก่อให้เกิดความโลภแล้วเป็นปัจจัยให้เกิดความโกรธ โลภะ โมหะเป็นสาเหตุ                              
แห่งความขัดแย้ง และความรุนแรง เป็นปฏิปักษ์ต่อการสร้างสันติภาพ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 
2540: 5)   

2. ปัจจัยภายนอก 
สาเหตุแห่งความขัดแย้งที่เป็นปัจจัยภายนอกก็เป็นปัจจัยหนึ่งที่ท าให้เกิดความรุนแรง ประกอบด้วย 

3 ปัจจัย (พุทธทาส, 2536: 62) คือ 1) ระบบสื่อสารมวลชนที่สนับสนุนโครงสร้างความรุนแรง สื่อมวลชนนั้น                   
มีอิทธิพลอย่างมากต่อทัศนคติของผู้คน ไม่ว่าในรูปของหนังสือพิมพ์ วารสาร วิทยุ และโทรทัศน์ และหาก                  
เป็นไปได้แม้กระทั่งรายการภาคบันเทิง หรือเกมต่าง ๆ ในวิทยุโทรทัศน์ ปัจจุบันสื่อมีบทบาทไม่น้อยในการสร้าง
ความเกลียดชังและความระแวงต่อกันและกัน นอกเหนือจากการสั่งสมนิสัยก้าวร้าวและนิยมความรุนแรง                  
ในการแก้ไขปัญหาข่าวที่น าเสนอส่วนใหญ่มักเน้นเรื่องที่หวือหวาดึงดูดใจ ดังนั้น จึงมักหนีไม่พ้นที่จะน าเสนอข่าว
เกี่ยวกับความรุนแรง อาชญากรรม และการทะเลาะวิวาทกัน 2) วัฒนธรรมแห่งความเกลียดชัง โดยการสร้างขึ้น
จากกลุ่มของตนเองเพ่ือให้อีกกลุ่มหนึ่งเกลียดชังอีกกลุ่มหนึ่งเช่น ทางเชื้อชาติ ภาษา ศาสนา ลัทธิ นิกายสีผิว 
ความขัดแย้งทางด้านชาติพันธุ์ ศาสนา ภาษา และสีผิว วัฒนธรรมนี้ได้สร้างอัตลักษณ์ (politics of identity) 
กลายเป็นเรื่องโดดเด่นขึ้นมาในปัจจุบัน แต่ที่เกิดขึ้นควบคู่กันไปก็คือ การท าให้ “วัฒนธรรมแห่งความเกลียดชัง” 
เมื่อทั้ง 2 ฝ่ายต่างปลุกเร้าวัฒนธรรม แห่งความเกลียดชังให้เพ่ิมมากข้ึน ผลก็คือต่างเป็นปฏิปักษ์ต่อกันมากขึ้น
และตกอยู่ในวังวนแห่งความขัดแย้งซึ่งลุกลามเป็นความรุนแรงยิ่งขึ้นทุกที เพราะวัฒนธรรมแห่งความเกลียดชังนั้น
ผลักผู้คนให้เหินห่างจากกัน สันติภาพไม่ว่าในระดับใดก็ตาม ไม่อาจเกิดขึ้นได้ หากวัฒนธรรมแห่งความเกลียดชัง                  
แพร่ระบาดอย่างกว้างขวาง และหยั่งลึกลงไปในจิตใจของผู้คน 3) การล่วงละเมิดศีล 5 กล่าวคือ พระสงฆ์ไทย             
ทุกรูปต่างกล่าวถึงปัญหาสังคม สาเหตุแห่งความขัดแย้งล้วนแล้วแต่เกิดจากการล่วงละเมิดศีล 5 การล่วงละเมิด
ศีล 5 เป็นหลักสากลทุกชาติ  ศาสนาเมื่ อล่ วงแล้ วย่อมเกิดปัญหาและความขัดแย้ งอย่ างแน่นอน                                    



วารสารวิชาการมนุษยศาสตร์และสั งคมศาสตร์  มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม  |  49 

 

จะเห็นได้ว่าการละเมิดศีลข้อที่ 1 ปาณา ติปาตา ท าชีวิตสัตว์ให้ตกล่วงไป หากเราไปล่วงละเมิดก็จะไปละเมิดสิทธิ
ของผู้อื่น ไปท าลายชีวิตของผู้อื่น ซึ่งทุกคน ทุกสัตว์ย่อมรักชีวิตของตน เว้นการฆ่าสัตว์ ถ้าเราไม่ฆ่าสัตว์ หรือไม่ท า
ร้ายผู้อ่ืน ไม่ฆ่าผู้อ่ืน การท าสงครามระหว่างชาติ ศาสนา การแย่งชิงทรัพยากร พอไม่ได้อย่างที่ใจหวังก็ต้อง                 
มีการท าลายชีวิตกัน การละเมิดศีลข้อที่ 2 อทินนาทานา การถือเอาของที่เจ้าของมิได้ให้ หากละเมิดข้อนี้                 
ก็เป็นการละเมิดสิทธิของผู้อ่ืน เกิดการคอร์รัปชั่น คดโกงของที่เจ้าของเขารักเขาหวง ไม่ลักทรัพย์ การละเมิดศีล
ข้อที่ 3 กาเมสุมิจฉาจารา เวรมณี งดเว้นจากการประพฤติผิดในกาม หากไปล่วงละเมิด  เป็นการท าลาย                   
ความมั่นคงของสถาบันครอบครัว ซึ่งประกอบด้วยพ่อ แม่ สามี ภรรยา ลูก หลาน กระทบเป็นคลื่นละลอกน้ า                                     
จากวงเล็กขยายเป็นวงใหญ่ ศีลข้อนี้ จะเป็นเรื่องของสังคมโดยตรง การเว้นจากกาม หรือลักขโมยภรรยาผู้อ่ืน               
คือ การล่วงละเมิดทางเพศหรือการไม่ค้ามนุษย์ ข้อนี้ก็เป็นสันติภาพระดับครอบครัวและสังคม การละเมิดศีล              
ข้อที่ 4 มุสาวาท การกล่าวเท็จ ถ้าล่วงละเมิด เป็นการจัดการสื่อสารที่ผิด มีโทษตามมา เช่นทุกวันนี้ คนไทยเรา
แบ่งแยกเป็นสีนั้นสีนี้เพราะเรามีการจัดการให้หัวหน้าแกนน าพูดเท็จ มาหลอกลวงชาวบ้านเอามาเป็นพวกพ้อง
ของตน คนที่ไม่มีศีลก็เชื่อสุดโต่งไปเลย ความขัดแย้งย่อมเกิดขยายวงกว้างเป็นระดับอ าเภอ จังหวัด และประเทศ
ในที่สุด และการละเมิดศีลข้อที่  5 สุราเมรยมัชชปมาทัฏฐานา การดื่มสุราและเมรัย อันเป็นที่ตั้งแห่ง                        
ความประมาท ถ้าละเมิดข้อนี้ถือว่า ผิดศีลอย่างหนัก เพราะนอกจากจะท าร้ายสุขภาพแล้ว ยังท าลายสังคม               
รอบข้างด้วย และเป็นฐานของละเมิดศีล 4 ข้อ ข้างต้นด้วย ข้อนี้ยิ่งท าให้สังคมเกิดความขัดแย้งทั้งระดับเพ่ือน 
ครอบครัว เสียทรัพย์สินเงินทอง สถาบันครอบครัวก็ล่มสลายในที่สุด สันติภาพก็ไม่มี มีแต่ความขัดแย้งและสังคม
ก็ล่มสลาย การไม่เสพสิ่งเสพติด ทุกวันนี้สังคมไทยเราติดสิ่งเสพติด ค้ายาเสพติด ค้าสิ่งมึนเมา เมื่อมึนเมาสังคม              
ก็เกิดความขัดแย้ง ทั้งในระดับตนเอง ครอบครัว สังคม สันติภาพก็ไม่เกิดขึ้น จะเห็นได้ว่าการละเมิดทั้ง 5 ข้อนี้
เป็นศีลสากลเมื่อล่วงแล้วย่อมปัญหาและความขัดแย้งในสังคมตั้งแต่สังคมครอบครัวและสังคมชุ มชน                 
ประเทศ ระหว่างประเทศและโลกตามมา เป็นที่น่าสังเกต พระสงฆ์ไทยที่เป็นนักวิชาการการให้ความส าคัญ                 
กับกิเลสภายในมากกว่าที่เป็นสาเหตุแห่งความขัดแย้ง กิเลสภายในประกอบด้วยโลภะ โทสะ โมหะ มานะ ทิฏฐิ 
ส่วนพระนักปฏิบัติการให้ความสนใจไปที่การล่วงละเมิดศีล 5 (พุทธทาส อินฺทปญฺโญ, 2549: 14) 

เมื่อมีปัจจัยหรือสาเหตุแห่งความขัดแย้งดังกล่าวมาแล้ว ความขัดแย้ง ความทุกข์ย่อมเกิดขึ้น                   
ภายในจิตกลายเป็นมโนกรรม ที่สุดก็ระเบิดออกมาทางกายกรรม วจีกรรม มโนกรรมนั้ นมีผลท าร้ายต่อจิตใจ                
โดยตรงต่อคน ๆ นั้น ต่อเมื่อระเบิดออกมาทางกายกรรมและวจีกรรมแล้ว ผลที่ตามมา คือ ความเดือดร้อน               
ความขัดแย้ง ความรุนแรงต่อคนกับคน ขยายวงกว้างออกมาเป็นความขัดแย้งสังคมเล็ก กลายเป็นระดับประเทศ 
โลกและสิ่งแวดล้อม นั่นเอง 
 
 



50 |  ปี ท่ี  12 ฉบับ ท่ี  1  

 

 

3. การสร้างสันติภาพของพระสงฆ ์ 
การสร้างสันติภาพของพระสงฆ์แบ่งออกเป็น 2 ประเภท ได้แก ่
3.1 การสร้างสันติภาพภายนอก 

 การอยู่ร่วมกับสังคมต้องมีกฎกติกาและหลักธรรมที่เป็นสากล เพ่ือที่จะได้อยู่ร่วมกันอย่างสันติภาพ 
ดังนี้ 

 1) ต้องเคารพสิทธิมนุษยชน เคารพกฎหมาย คือ การเคารพและปฏิบัติตามกฎที่ตกลงกันรักษา
ผลประโยชน์ร่วมกัน ไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน ตามเงื่อนไขที่ตกลงกันไว้ด้วยดี ที่เรียกว่า สิทธิมนุษยชน 3 ประเด็น คือ                    
1.1) สังคม คือ การอยู่ร่วมกัน มีกฎกติกาที่ตกลงกันเ พ่ือเอ้ือผลประโยชน์กันด้วยดี  เป็นฐานส าคัญ                                 
ที่จะไม่ก่อให้เกิดความขัดแย้งระหว่างกลุ่ม สงคราม 1.2) ศาสนา เคารพในการนับถือศาสนา ไม่มีการบังคับ                  
และ 1.3) สัมมาชีพ การประกอบอาชีพที่สุจริต 

 2) วัฒนธรรมแห่งความดีงาม คือ ปัญญาและกรุณาควรเป็นพ้ืนฐานของวัฒนธรรมแห่งสันติ                  
ต้องเริ่มจากชาวพุทธด้วยกันเอง ก่อนสิ่งที่ชาวพุทธทั่วโลกควรให้ความสนใจและพยายามริเริ่ม 3 แนวทาง คือ 2.1) 
เสริมสร้างความไว้วางใจและความร่วมมือระหว่างผู้คนในโลก  การจัดเสวนาวิสาสะระหว่างศาสนา                     
ทั้งในระดับประเทศและระดับนานาประเทศ เบื้องต้นก็เพ่ือให้เกิดความคุ้นเคยและไว้วางใจกัน ศาสนาทั้งหลาย
ควรรู้จักกันมากขึ้นว่ามีความเชื่อและหลักปฏิบัตินอกจากความร่วมมือระหว่างศาสนาแล้ว ความไว้วางใจและ
ความร่วมมือระหว่างคนต่างเชื้อชาติ ภาษา และสีผิว 2.2) การศึกษาเพ่ือสันติภาพ เป็นสิ่งที่ขาดหายไป                       
จากการศึกษาทั่วโลกนี้คือบทบาทที่ชาวพุทธสามารถเข้าไปมีส่วนร่วมได้มาก ทั้งโดยการน าเสนอในโรงเรียนต่าง ๆ 
และการฝึกฝนอบรมนอกโรงเรียน การศึกษาเพ่ือสันติที่ควรส่งเสริมให้มีมากขึ้น และ 2.3) จัดท าสื่อเพ่ือสันติภาพ 
สื่อมวลชนนั้นมีอิทธิพลอย่างมากต่อทัศนคติของผู้คน ปัจจุบันสื่อมีบทบาทไม่น้อยในการสร้างความเกลียดชัง             
และความระแวงต่อกันและกัน นอกเหนือจากการสั่งสมนิสัยก้าวร้าวและนิยมความรุนแรงในการแก้ไขปัญหา                   
ชาวพุทธทั่วโลกควรให้ความส าคัญกับการพัฒนาสื่อเพ่ือสันติภาพ เพ่ือสร้างทัศนคติที่ใฝ่สันติภาพและสันติวิธี             
การเดินธรรมยาตราก็เป็นการจัดท าสื่อเพ่ือสันติภาพอย่างหนึ่งเป็นสัญลักษณ์แห่งสันติภาพ (พุทธทาส                       
อินฺทปญฺโญ, 2549: 21) 

3.2 การสร้างสันติภาพภายใน  
     พระสงฆ์ไทยได้เสนอสันติภาพภายใน ซึ่งพระสงฆ์ทุกรูปได้ให้ความส าคัญกับภายในจิตใจมากว่า

ภายนอก ดังนี้  
1) การขจัดกิเลส 5 ตัว คือ โลภะ โทสะ โมหะ มานะ ทิฏฐิ เป็นตัวการส าคัญที่ท าให้มนุษย์                  

เกิดจากการแย่งชิง ผลประโยชน์และอ านาจ อันนี้แหละเป็นตัวการท าให้มนุษย์ล้างผลาญกัน โทสะเกิดขึ้นได้               
ทุกระดับ ตั้งแต่ระดับระหว่างชาติ มาจนกระทั่งถึงระหว่างบุคคล และเป็นตัวการส าคัญที่ท าให้มนุษย์                    



วารสารวิชาการมนุษยศาสตร์และสั งคมศาสตร์  มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม  |  51 

 

ออกไปแสดงบทบาทต่าง ๆ ที่ท าให้เกิดภาวะที่เรียกว่า ลิดรอนสันติภาพ หรือท าลายสันติภาพ การแก้ปัญหา                
ที่จิตใจของคนจะท าได้ก็ด้วยการพัฒนามนุษย์ให้เป็นคนดีขึ้นให้เหนือกิเลส 3 ด้วยไตรสิกขา  

2) รักษาศีล หมายถึง การฝึกฝนพัฒนาคน ในด้านพฤติกรรมทางกาย วาจา หลักการของมนุษย์                  
ต้องมีการฝึก คือ การเรียนรู้ การฝึกหัด การพัฒนาเพราะนี่เป็นธรรมชาติของมนุษย์ ผู้เป็นสัตว์ที่ต้องฝึกและฝึกได้             
(พระไพศาล วิสาโล, 2553: 13) เมื่อมีศีล 5 เป็นหลักประกันแล้ว เราก็มีโอกาสที่จะท าความดีขยายกว้าง                   
และสูงขึ้นไป คือพัฒนาชีวิตต่อไปให้เป็นอารยชน สันติสุขก็เกิดขึ้นกับตนเองเป็นเบื้องต้น ค าว่า ศีล เป็นเรื่องปกติ                   
ของสังคมไม่ว่าชาติไหน ศาสนาไหนก็ต้องรักษาศีล ส าหรับชาวพุทธ ต้องรักษาศีล 5 ดังนี้ ศีลข้อที่ 1 คือ งดเว้น                
จากการท าชีวิตสัตว์ให้ตกล่วงไป หากเราไปล่วงละเมิด ก็จะไปละเมิดสิทธิของผู้อ่ืน ไปท าลายชีวิตของผู้ อ่ืน                    
ซึ่งทุกคน ทุกสัตว์ย่อมรักชีวิตของตน เว้นการฆ่าสัตว์ ถ้าเราไม่ฆ่าสัตว์ หรือไม่ท าร้ายผู้อ่ืน ไม่ฆ่าผู้อ่ืน ศีลข้อนี้               
ก็ไม่ต้องเกิดความขัดแย้ง ศีลข้อนี้เป็นสันติภาพโดยตรง ศีลข้อที่ 2 คือ งดเว้นจากการถือเอาของที่เจ้าของมิได้ให้    
หากละเมิดข้อนี้ เป็นการละเมิดสิทธิของผู้อ่ืน เกิดการคอรัปชั่น คดโกงของที่เจ้าของเขารักเขาหวง ไม่ลักทรัพย์ 
ข้อนี้เป็นเรื่องของธรรมาภิบาลโดยตรง เมื่อสังคมเราโปร่งใส สุจริต ความขัดแย้งก็ไม่มี สันติภาพก็เกิดขึ้น                    
ศีลข้อที่ 3 คือ งดเว้นจากการประพฤติผิดในกาม หากไปล่วงละเมิดเป็นการท าลายความมั่นคงของสถาบัน
ครอบครัว ซึ่งประกอบด้วย พ่อ แม่ สามี ภรรยา ลูก หลาน กระทบเป็นคลื่นละลอกน้ าจากวงเล็กขยายเป็นวงใหญ่ 
ศีลข้อนี้ จะเป็นเรื่องของสังคมโดยตรง การเว้นจากกาม หรือลักขโมยภรรยาผู้อ่ืน คือ การล่วงละเมิดทางเพศ  
หรือการไม่ค้ามนุษย์ ข้อนี้ เป็นสันติภาพระดับครอบครัวและสังคม ศีลข้อที่ 4 คือ งดเว้นจากการกล่าวเท็จ                  
ถ้าล่วงละเมิด เป็นการจัดการสื่อสารที่ผิด มีโทษตามมา เช่นทุกวันนี้ คนไทยเราแบ่งแยกเป็นสีนั้นสีนี้เพราะเรามี
การจัดการให้หัวหน้าแกนน าพูดเท็จ มาหลอกลวงชาวบ้านเอามาเป็นพวกพ้องของตน คนที่ไม่มีศีลก็เชื่อสุดโต่ง             
ไปเลย เพราะคนมีศีลกับไม่มีศีล เป็นพวกเดียวโดยธรรมชาติ ความขัดแย้ง ย่อมเกิดขยายวงกว้างเป็นระดับอ าเภอ 
จังหวัด และประเทศในที่สุดการเว้นจากกล่าวเท็จ ข้อนี้ก็เป็นการรักษาซื่อสัตย์สุจริต ด้วยค าพูดที่ถูกต้อง                   
ไม่เสแสร้ง เมื่อสังคมเราพูดความจริง บอกความจริง ความขัดแย้งก็จะน้อยลง สันติภาพก็เกิดขึ้น และศีลข้อที่ 5 
คือ งดเว้นจากการดื่มสุราและเมรัย อันเป็นที่ตั้งแห่งความประมาท ถ้าละเมิดข้อนี้ถือว่า ผิดศีลอย่างหนักเพราะ    
จะท าร้ายสุขภาพแล้ว ยังท าลายสังคมรอบข้างด้วย และเป็นฐานของละเมิดศีล 4 ข้อข้างต้นด้วย ข้อนี้ยิ่งท าให้
สังคมเกิดความขัดแย้งทั้งระดับเพ่ือน ครอบครัว เสียทรัพย์สินเงินทอง สถาบันครอบครัวก็ล่มสลายในที่สุด 
สันติภาพมันก็ไม่มี มีแต่ความขัดแย้งและสังคมล่มสลาย การไม่เสพสิ่งเสพติด ทุกวันนี้สังคมไทยเราติดสิ่งเสพติด 
ค้ายาเสพติด ค้าสิ่งมึนเมา เมื่อมึนเมาสังคมเกิดความขัดแย้งทั้งในระดับตนเอง ครอบครัว สังคม สันติภาพ                
ก็ไม่เกิดขึ้น แต่ถ้าสังคมเราไม่มีสิ่งนี้ ทรัพย์สินไม่ต้องเสีย ร่างกายก็สุขภาพดี มีศักยภาพในการท า งานเต็มที่ 
สันติภาพก็เกิดขึ้น ศีลทั้ง 5 ข้อนี้ เป็นรากเหง้าของสันติภาพ ศีล จึงเป็นบิดามารดาของคนเรา บิดามารดาของเรา
เสียชีวิตไปเป็นเรื่องธรรมดา ชีวิตเราด ารงอยู่ได้แต่ถ้าเราไม่มีศีลย่อมมีชีวิตอยู่อย่างล าบาก มีแต่ความขัดแย้ง 



52 |  ปี ท่ี  12 ฉบับ ท่ี  1  

 

 

ดังนั้น ศีลจึงเป็นเครื่องปกป้อง ป้องกัน รักษาตนเอง สังคม สิ่งแวดล้อมให้เกิดสันติภาพได้ สันติภาพจะเกิดขึ้นได้
ต้องมีชีวิตด ารงอยู่ในศีล 5 เป็นการอยู่อย่างถูกต้องและชอบธรรมของชีวิต ถ้าคนเรารักษาศีลเสมอกัน                        
แม้จะมีอายุมาก อายุน้อยก็ไม่ส าคัญ แต่มีศีลเสมอกัน ศีลจึงท าให้คนเสมอกัน พอมีความเสมอกันก็เกิดสันติภาพ 
ภารดรภาพ คือ มีความเป็นมิตรภาพพ่ีน้องกัน อีกประการหนึ่ง การรักษาศีลก็คือการเข้าใจเรื่องอกุศลมูล คือ 
โลภะ โทสะ โมหะ เมื่อเข้าใจก็จะเกิด การละอกุศลไปในตัว มนุษย์ต้องรักษาศีล  ถึงจะเกิดสันติภาพ ส าหรับผู้น า
แล้วต้องมีศีลเหนือมนุษย์ทั่วไป แม้พระสงฆ์ก็เป็นมนุษย์ แต่พระสงฆ์ยิ่งต้องมีศีลเหนือมนุษย์และผู้น ามนุษย์ 

3) ความกรุณา ขันติธรรม อหิงสาและการให้อภัย เมื่อเกิดปัญหาต้องมีความอดทน อดกลั้น                 
ในการรับฟัง การแก้ปัญหาร่วมกัน สันติภาพนั้นจะมีพลังได้ก็ต่อเมื่อมีคุณธรรมดังกล่าวเป็นพ้ืนฐาน ไม่มีอะไร                 
ที่สามารถเอาชนะความโกรธ เกลียด และพยาบาท ได้ดีเท่ากับความกรุณา ขันติธรรม อหิงสา และการให้อภัย 
พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่เน้นคุณธรรมดังกล่าวมาก 

4) สมาธิ หมายถึง การฝึกฝนพัฒนาคนในด้านจิตใจ ฝึกให้มีใจแน่วแน่อยู่ตัว แนบสนิทและมั่นคง                
ไม่วอกแวก ไม่ฟุ้งซ่าน ไม่หวั่นไหว ไม่มีอะไรรบกวน เรียบ สม่ าเสมอ อยู่กับกิจ อยู่กับงาน ความสุขก็เกิดขึ้นได้             
ทุกที่ ทุกขณะ การท าสมาธิภาวนานั้นจะมีประสิทธิภาพได้ดีเยี่ยม ต้องมีศีลเป็นพ้ืนฐาน สมาธินี้เป็นการจัดระบบ
สารการรับรู้ ก่อนจะตัดสินใจใช่ไม่ใช่ ก่อนจะตัดสินใจว่าใช่หรือไม่ใช่นี้ส าคัญ เพราะถ้าไม่มีสมาธิตัดสินใจท าอะไร                    
เกิดผิดพลาดไปหมด เมื่อตัดสินใจผิดพลาดก็เกิดความขัดแย้ง ไม่มีสันติภาพ ในทางตรงกันข้ามถ้ามีสมาธิจิต              
ก็มีพลังที่จะจัดระบบกับความคิดที่มีประสิทธิภาพ เมื่อจิตมีประสิทธิภาพการตัดสินใจก็ถูกต้องเป็นธรรม                    
เมื่อมีจิตที่คิดถูกต้อง เป็นธรรม สันติภาพก็เกิดขึ้นภายในจิตใจของเรา 

5) ปัญญา หมายถึง การฝึกฝนคนในเรื่องความรู้ความเข้าใจ ให้เข้าถึงความจริง ความสงบ                     
ที่เกิดขึ้นจิตใจที่แท้จริง การศึกษานั้นต้องเกิดขึ้นเริ่มต้นจากการใช้ตา หู ลิ้น กาย ใจ เพ่ือการเรียนรู้ที่ถูกต้อง 
จะต้องท าให้มนุษย์มีชีวิตที่ดีงาม และสังคมมีสันติสุขพร้อมกันนั้นธรรมแวดล้อมก็จะอยู่ได้ด้วยดีซึ่งส า เร็จ                   
ได้ต่อเมื่อมนุษย์พัฒนาการมาถึงขั้นที่สามารถประสานประโยชน์ตนกับประโยชน์ของสังคมเข้ามาเกื้อหนุนกันได้
การเข้าถึงจิต วิญญาณของพุทธศาสนา สามารถลดละความเห็นแก่ตัว จนเกิดกรุณาและความใจกว้าง มีสติและ
ปัญญารู้เท่าทันความติดยึดหรืออุปาทานต่าง ๆ ในการปฏิบัติดังกล่าว สมาธิภาวนาเป็นสิ่งส าคัญไม่น้อยไปกว่า
การฝึกตนด้านศีล อย่างไรก็ตามสมาธิภาวนาหรือการปฏิบัติเพ่ือเข้าถึงมิติด้านจิตวิญญาณดังกล่าว ได้ถูกมองข้าม
ไปเพื่อให้เกิดสันติภาพภายใน อย่างไรก็ตามสมาธิภาวนาดังกล่าวจะต้องไม่เป็นไปเพ่ือหลีกหนีโลกหรือปฏิเสธ   
การเกี่ยวข้องกับสังคม สมาธิภาวนาควรเป็นพ้ืนฐานส าหรับการเข้าไปเกี่ยวข้องกับโลกด้วยเมตตา กรุณา                    
และอหิงสากล่าวอีกนัยหนึ่ง การท างานเพ่ือสร้างสันติภาพในโลกควรมีสันติสุขภายในเป็นพลังขับเคลื่อน                 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2542: 54) ต้องอยู่กันด้วยไมตรีหรือเมตตา กรุณาที่ประกอบด้วยปัญญา คือ               
การอยู่ร่วมกันมองคนอ่ืนทุกชนชาติ ศาสนาเป็นมิตรกันเรียกว่า เมตตา เห็นอกเห็นใจต่อเพ่ือนร่วมเกิดเมื่อประสบ



วารสารวิชาการมนุษยศาสตร์และสั งคมศาสตร์  มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม  |  53 

 

ทุกข์เรียกว่า กรุณา และเมตตา และกรุณานั้นต้องมีปัญญา คือ เข้าใจตนเองและคนอ่ืนอย่างลึกซึ้งโดยสาว                 
ไปถึงเหตุและปัจจัยแห่งปัญหา จึงจะเห็นได้ว่าสันติภาพในระดับภาวนา เป็นสันติภาพระดับปัญญา และสันติภาพ
ระดับโลกุตตระ สันติภาพชนิดนี้ไม่มีในสังคมโลกทั่วไป เป็นสันติภาพแนวพุทธศาสนาเท่านั้น ที่พระสัมมา              
สัมพุทธเจ้าค้นพบ โดยใช้กระบวนการของสติปัฏฐาน 4 คือ กาย เวทนา จิต ธรรม เป็นเครื่องมือในการเข้าถึง                         
เป็นสันติภาพที่ดับทุกข์ ความขัดแย้งอย่างยั่งยืน สันติภาพระดับโลกุตตระนี้ ต้องปฏิบัติไปตามโพธิปักขิยธรรม  
37 ประการ โดยการก าหนดสติปัฏฐาน 4 เป็นเบื้องต้น ซึ่งท่านพระครูภาวนาวิรัชได้พยายามสร้างสันติภาพระดับ
นี้อยู่ จะว่าไปแล้วท่านได้สร้างสันติภาพตามท่ีพระสัมมาสัมพุทธเจ้าของเราได้บัญญัติแสดงไว้ ดังนั้น การสร้าง
สันติภาพภายในนี้พระสงฆ์ไทยได้ให้ความส าคัญทุกรูปนั่นเอง  

4. สันติภาพในอริยสัจ 4 
จะเห็นได้ว่า พระสงฆ์ไทยได้เสนอแนวคิดสันติภาพแบ่งออกเป็น 2 ประเภท คือ 1) สันติภาพภายนอก 

คือ การอยู่ร่วมกับสังคมต้องมีกฎกติกาและหลักธรรมสากลเพ่ือที่จะได้อยู่ร่วมกันอย่างสันติภาพประกอบด้วย 
ต้องเคารพสิทธิมนุษยชน เคารพกฎหมาย สร้างวัฒนธรรมแห่งความดีงาม คือ ปัญญา และกรุณา                              
โดยการเสริมสร้างความไว้วางใจและความร่วมมือระหว่างผู้คนในโลก ส่งเสริมการศึกษาเพ่ือสันติภาพ และจัดท า
สื่อเพ่ือสันติภาพ และ 2) สันติภาพภายใน ต้องขจัดกิเลส 5 ตัว คือ โลภะ โทสะ โมหะ มานะ ทิฏฐิ รักษาศีล 5               
การเจริญสมาธิและปัญญา หรือไตรสิกขา อันเป็นเครื่องพัฒนามนุษย์ที่จะท าให้เข้าถึงตัวความจริง คือ ความสงบ 
สูงสุดคือ สันติภาพอย่างยั่งยืน หรือพระนิพพานได้ แต่เมื่อจัดกระบวนการแห่งสันติภาพทั้งหมดสังเคราะห์                
ในหลักการอริยสัจ 4 ของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า แบ่งออกเป็น 2 คู่ คือ 

คู่ท่ี 1 จัดเป็นเหตุผล คือ 
 1. ความขัดแย้ง ความรุนแรง จัดเป็นทุกขสัจจะ 
 2. สาเหตุแห่งความขัดแย้ง ความรุนแรง จัดเป็นสมุทยสัจจะ 

คู่ท่ี 2 จัดเป็นผลและเหตุ คือ 
 3. ภาวะปราศจากความขัดแย้ง ความรุนแรง จัดเป็นนิโรธสัจจะ 
 4. แนวทางแห่งการขจัดความขัดแย้ง ความรุนแรง (สันติวิธี) จัดเป็นมรรคสัจจะ 

 

พระสงฆ์กับการสร้างสันติภาพ 

1. บทบาทในการสร้างสันติภาพในด้านกิจกรรมของพระสงฆ์ 
บทบาทในการสร้างสันติภาพในด้านกิจกรรมของพระสงฆ์ไทย พอสรุปได้ดังนี้ คือ  
1.1  นักเผยแผ่ (พระครูประโชติรัตนากร รตนโชโต (น้อยศิริสุข), 2558: 141) 



54 |  ปี ท่ี  12 ฉบับ ท่ี  1  

 

 

  พระธรรมค าสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า พระสงฆ์แต่ละรูปนั้นมีจิตวิญญาณแห่งความ                  
เป็นสาวกที่ดี แต่ในด้านเผยแผ่นั้นมีจุดเด่น ดังต่อไปนี้ 

  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) มีจุดเด่นด้านนี้โดยตรง คือ โดยเฉพาะงานเขียน ได้แก่                 
พุทธธรรม พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ล้วนแล้วแต่อ้างอิงพระไตรปิฎกทั้งสิ้น นอกจากนี้ท่านยังเผยแผ่ในรูปแบบ                   
ของปาฐกถาธรรม บรรยายธรรม สนทนาธรรม ตามสื่อต่าง ๆ 

  พุทธทาสภิกขุ ท่านก็มีงานเขียนที่ส าคัญ คือ หนังสือธรรมโฆษณ์ ธรรมะจากพระโอฏฐ์ หนังสือ 
เหล่านี้ก็ล้วนแล้วแต่เผยแผ่พระธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้า 

  พระไพศาล วิสาโล ท่านก็เผยแผ่พระธรรมค าสอนในลักษณะบรรยายธรรม โดยเฉพาะ                       
ด้านมรณานุสสติ อันนี้เป็นหลักธรรมของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่ท่านเน้นสื่อสาร สอนพุทธศาสนิกชนทั่วประเทศ 

  พระประชานาถมุนี (อานันท์ อานนฺโท) แม้ท่านจะมีจุดเด่นด้านสังคมสงเคราะห์ แต่พอลงพื้นที่                  
ไปสัมภาษณ์ สิ่งที่ผู้วิจัยได้สนทนาธรรมกับท่าน ท่านสอนหลักธรรมของพระพุทธเจ้าแนวภาษาท่ัวไป แต่เข้าถึง
ธรรมชาติได้ดี แม้ญาติโยมจะมาหาท่านในฐานะแห่งความเป็นผู้มีคาถาอาคมก็ตาม แต่ท่านก็สนทนาธรรม                   
กับญาติโยมทีม่าถวายสังฆทานเป็นระยะ ๆ 

  พระครูภาวนาวิรัช (สุพันธ์ อาจิณฺณสีโล) ท่านมีจุดเด่นที่ตรงกับธุระในพระพุทธศาสนา คือ 
วิปัสสนาธุระ ท่านถือได้ว่ามีบทบาทกิจกรรมที่มีในสมัยพุทธกาล ท่านได้ท าหน้าที่เผยแผ่พระธรรมค าสอน                     
ของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าโดยตรง 

  พระครูสุนทรมันตาคม (ไพทูล มนฺตาคโม) แม้ท่านมีบทบาทที่โดดเด่นด้านอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม 
โดยเฉพาะป่า สร้างสันติภาพให้กับคน สิ่งแวดล้อม สัตว์ได้อย่างสมดุลก็ตาม ท่านเป็นพระที่คิดแตกต่าง คือ                
ท่านลาออกจากเจ้าคณะอ าเภอเมืองตาก แล้วมาท าหน้าที่เผยแผ่พระธรรมค าสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า              
ทุกวันพระจะมีการแสดงธรรมเป็นประจ า 

   พระสงฆ์ไทยทั้ง 6 รูปนี้ ล้วนแล้วแต่ได้ท าหน้าที่เป็นสาวกของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่แตกต่างกัน
ไปประดุจดังพระสงฆ์เอตทัคคะ 41 รูปในสมัยพุทธกาลที่มีหน้าที่ กิจกรรม บทบาททางพระพุทธศาสนาที่แตกต่าง
กันไป อย่างไรก็แล้วแต่แม้จะแตกต่างกัน แต่ท่านทั้ง 6 รูปก็ได้สร้างสันติภาพเชิงพุทธให้เกิดขึ้นให้ประจักษ์                   
แก่ชาวโลก 

1.2  นักวิชาการ (พระครูประโชติรัตนากร รตนโชโต (น้อยศิริสุข), 2558: 142) 
พระสงฆ์ไทยที่มีความโดดเด่นด้านวิชาการ ส่วนใหญ่พระสงฆ์ที่มีความโดดเด่นด้านนี้มักจะจบ

การศึกษาเป็นมหาเปรียญธรรม หรือปริญญาตรี ขึ้นไป เช่น พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) จบเปรียญธรรม 9 
และพุทธศาสตรบัณฑิต (มจร.) พุทธทาสภิกขุ จบเปรียญธรรม 3 ทั้ง 2 ท่านนี้อ่านพระไตรปิฎก สอนพระไตรปิฎก               
เป็นประจ า ส่วนพระไพศาล วิสาโลนั้น ท่านจบปริญญาตรีที่ธรรมศาสตร์ ได้ร่วมกิจกรรมทางการเมือง                         



วารสารวิชาการมนุษยศาสตร์และสั งคมศาสตร์  มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม  |  55 

 

เคยท าวารสาร ในมหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ ท่านจึงได้คลุกคลีอยู่กับวิชาการมาโดยตลอด พอได้บวชท่านได้ศึกษา
พระธรรมวินัย ท่านก็ใช้มาประยุกต์กับสหสาขาที่ท่านได้เรียนมา 

ที่น่าจับตามองอีกรูปหนึ่ง คือ พระครูภาวนาวิรัช (สุพันธ์ อาจิณฺณสีโล) ท่านได้สอนกัมมัฏฐาน                      
แก่ชาวต่างชาติด้วยภาษาอังกฤษและได้เขียนหนังสือสรรพธรรม มีการถามตอบ บรรยายธรรมด้วยหลักการ                     
ที่แฝงไปด้วยพระอภิธรรม เพราะท่านจบอภิธรรมบัณฑิต (พธ.บ.) และพยายามที่จะเป็นอภิธรรมประยุกต์                   
โดยการน าธรรมะทางพระอภิธรรม แปลงเป็นภาษาร่วมสมัยมากข้ึน ปัจจุบันท่านเขียนหนังสือชื่อว่า สรรพธรรม 
เล่มที่ 5 ท่านอาจจะเป็นนักวิชาการรุ่นใหม่ที่สังคมทั่วไปอาจรู้จักอีกรูปหนึ่งก็เป็นได้ ในสมัยพุทธกาล อาจจะมี
พระที่มีความรู้หลายสาขามาบูรณาการกับพระพุทธศาสนาอยู่แล้วก็เป็นได้ เช่น พระสารีบุตร ผู้มีปัญญามาก                            
พระมหากัจจายนะ พระมหากัสสปะ เป็นต้น เพราะท่านเหล่านี้มีการศึกษาที่ดีก่อนบวชอยู่แล้ว พระครูภาวนา
วิรัช ยังมีความโดดเด่น ด้านการอนุรักษ์ศิลปะ วัฒนธรรมธรรมเชิงพุทธ และสิ่งแวดล้อมอีกด้วย 

พระสงฆ์ไทยในบทบาทของความเป็นนักวิชาการเชิงพุทธนี้ ได้สร้างสันติภาพทางด้านจิตวิญญาณ
โดยตรง และสมกับความเป็นผู้น าด้านจิตวิญญาณเชิงพุทธที่น่ายกย่องทั้งสิ้น 

1.3  นักสังคมสงเคราะห์  
พระสงฆ์ไทยทั้ง 6 รูปนั้นจริง ๆ เป็นนักสังคมสงเคราะห์อยู่แล้ว แต่ที่โดดเด่นมากที่สุด คือ               

พระประชานาถมุนี ท่านเป็นที่รู้จักของคนในภาคเหนือ ถ้ากล่าวว่า พระสงฆ์ที่สงเคราะห์ที่อยู่ ที่กิน ที่นอน 
เครื่องนุ่งห่ม ยารักษาโรคแก่เด็ก เยาวชน วัยรุ่น ทุกท่านก็ต้องคิดไปถึงพระสงฆ์รูปนี้ แม้ท่านจะเป็นพระ                           
ที่จบทางธรรมไม่สูงนัก แต่จิตใจของท่านก็สูง ท่านจึงได้เป็นรับพระราชทานให้เป็นเจ้าคุณ ในพระราชทินนามว่า                      
ประชานาถมุนี แปลว่า ผู้มีปัญญาเป็นที่พ่ึงของประชาชน กิจกรรมที่ท่านท านั้นเป็นบทบาทที่สร้างสันติภาพ
โดยตรง เป็นที่น่าสังเกตว่า พระนักสังคมสงเคราะห์ไม่มีในสมัยพุทธกาล แต่กลับมีในสมัยปัจจุบัน แต่ถ้าจะมี                 
ก็เป็นจริยาวัตรของพระโพธิสัตว์ที่ปรากฏในชาดกและธรรมบท 

1.4  นักอนุรักษ์ธรรมชาติ (พระครูประโชติรัตนากร รตนโชโต (น้อยศิริสุข), 2558: 143) 
พระสงฆ์ไทยทั้ง 6 รูปนั้น วัดที่ท่านอาศัย ล้วนแล้วแต่อยู่ป่า และอนุรักษ์ธรรมชาติหมดทั้ง 6 รูป               

แต่ที่โดดเด่นที่สุด คือ พระครูสุนทรมันตาคม ท่านเป็นพระสงฆ์ที่ต่อสู้กับชาวบ้านที่ตัดไม้ ท าลายป่า ท ามิจฉาชีพ                
เช่น หมักสุรา ท าสุราขาย ตัดไม้ขาย ในพ้ืนที่ที่ท่านต่อสู้นั้นล้วนแล้วแต่มีความขัดแย้ง ด้วยความที่ท่านไม่อยากให้
ชาวบ้านท าลายสิ่งแวดล้อมประดุจดังชีวิตของคนและสัตว์ที่ต้องอยู่ร่วมกันอย่างสมดุล เป็นพระสงฆ์ที่มีศีล               
จริยาวัตรที่น่านับถือ จึงได้รับการยอมรับจากชาวบ้านและส่วนราชการจึงได้อาศัยสิ่งแวดล้อมที่สมบูรณ์                      
ที่มีเนื้อที่ 700 กว่าไร่ สร้างระบบนิเวศน์กับคน สัตว์ ป่า น้ า อากาศ ในบทบาทพระครูสุนทรมันตาคม                          
จึงสร้างสันติภาพที่ครบวงจร ที่สอดคล้องกับพระเถระรูปหนึ่งในสมัยพุทธกาลคือพระขทิรวนิยเรวตเถระ      
(น้องชายของพระสารีบุตร) ที่ไปปฏิบัติธรรมและอนุรักษ์ป่าไม้ตะเคียนตั้งแต่ยังเป็นวัยรุ่น จนถึงวัยชรา 



56 |  ปี ท่ี  12 ฉบับ ท่ี  1  

 

 

สรุปได้ว่า พระสงฆ์ไทยนั้น มีบทบาทในการสร้างสันติภาพแต่ละรูปที่แตกต่างกันไป แต่อย่างไร             
ก็ตามแม้จะมีบทบาท กิจกรรมที่แตกต่างกัน บทบาทท่ีท่านสร้างล้วนแล้วแต่มีเป้าหมายเดียวกันคือ สันติภาพ               
เชิงพุทธ 

2. ผลแห่งการสร้างสันติภาพของพระสงฆ์ 
ผลแห่งการสร้างสันติภาพของพระสงฆ์ไทยทั้ง 6 รูปนั้นได้แบ่งออกเป็น 4 ประเด็น  
2.1  ผลแห่งการเผยแผ่พระธรรมค าสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า (พระครูประโชติรัตนากร รตนโชโต 

(น้อยศิริสุข), 2558: 143) 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) ได้เผยแผ่พระธรรมค าสอนของพระสัมมาพุทธเจ้าในรูปแบบ                      

ที่เป็นเอกสาร หนังสือ ปาฐกถาธรรม สนทนาธรรมที่เผยแผ่ไปทั่วประเทศ ท่านได้เป็นต้นแบบต่อวงการ
พระพุทธศาสนาด้านจริยาวัตร ด้านจิตวิญญาณที่ท่านรักสงบ ไม่ฝักใฝ่ด้านยศ ต าแหน่ง ผลงานของท่านจึงได้สร้าง 
สันติสุข สันติภาพต่อคนไทยที่สนใจพระพุทธศาสนาทั่วประเทศ 

พุทธทาสภิกขุ มีบทบาทที่สร้างสันติภาพด้านเผยแผ่ที่โดนเด่นมาก โดยใช้หลักธรรมมาประดิษฐ์               
เป็นวาทกรรม หรือวาทธรรม เพ่ือเตือนให้สังคมมีสติอยู่ร่วมกันอย่างสันติภาพ ด้วยการเผยแผ่ด้วยการบรรยาย
ธรรม เผยแผ่ไปทั่วประเทศตามสถานีวิทยุคลื่นหลัก ๆ ของหน่วยงานราชการ ท าให้คนไทยไม่น้อยที่หันมาสนใจ
งานเผยแผ่ของท่าน ผลงานของท่านจึงสร้างสันติสุขและสันติภาพภายในจิตใจของผู้คนที่สนใจหลักธรรม                  
อันเป็นผลงานที่ประจักษ์ไปทั่วโลก 

พระไพศาล วิสาโล เป็นพระเผยแผ่อีกรูปหนึ่ง ที่มีผลงานโดดเด่นด้านน าพระธรรมค าสอน                 
ด้านบริโภคนิยม เป็นเวลา 10 กว่าปี ต่อมาในยุคหลัง ๆ จนถึงปัจจุบันท่านได้มีบทบาทต่อกระทรวงสาธารณสุข
เผยแผ่หลักธรรมสันติภาพก่อนตาย หรือมรณานุสสติ ผลที่ได้คือท่านได้สร้างแนวคิด ทฤษฎีวิธีก่อนตาย                  
หรือตายอย่างไรจึงจะมีเกิดสันติสุข ท าให้หน่วยงานราชการโดยเฉพาะกระทรวงสาธารณสุขได้นิมนต์ท่าน                     
ไปเผยแผ่ค าสอนด้านมรณานุสสติ ตามโรงพยาบาลใหญ่ ๆ ทั่วประเทศ ผลงานของท่านจึงได้สร้างสันติภาพ               
เกิดขึ้นกับคนไทยจ านวนมาก 

พระประชานาถมุนี แม้ท่านจะท างานด้านสังคมสงเคราะห์ แต่ท่านก็ได้สนทนาธรรมกับญาติโยม                 
ที่มาท าบุญถวายสังฆทานจ านวนหลายร้อยคนต่อวัน ส่วนใหญ่ท่านก็น าหลักศีล 5 ไป หลักธรรมแนวธรรมชาติ           
ไปสอนแก่ผู้ที่เกิดความทุกข์แล้วก็ไปสนทนาธรรม ท่านจึงได้สร้างสันติสุขให้แก่ผู้ที่เกิดความทุกข์ อยู่เป็นประจ า            
ทุกวัน ไม่มีวันหยุดสักวันต่อปี 

พระครูภาวนาวิรัช ท่านเผยแผ่พระธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้า เป็นเวลาต่อเนื่องมาหลาย 10 ปี               
ที่ท่านท าเป็นประจ า คือ แสดงธรรมเป็นประจ าทุกวันพระ และสอนหลักกัมมัฏฐานทุกวัน ท าให้ประชาชน



วารสารวิชาการมนุษยศาสตร์และสั งคมศาสตร์  มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม  |  57 

 

พุทธศาสนิกชนทั่วไปทั้งชาวไทยและต่างประเทศเกิดสันติสุขอย่างเห็นได้ด้วยประจักษ์ตนเองเมื่อไปถึงวัดราเปิง                
และไดน้ าหลักกัมมัฏฐานที่ได้ไปฝึกอบรมมาใช้ในวิถีชีวิตประจ าวันจนเกิดสันติสุข 

พระครูสุนทรมันตาคม น าหลักธรรมโดยเฉพาะศีล 5 มาเผยแผ่แก่ญาติโยมทุกวันพระ                         
โดยประยุกต์หลักศีล 5 มาใช้ในชีวิตประจ าวัน เชื่อมโยงกับการอนุรักษ์ป่า และสร้างสัมมาอาชีพให้กับสังคมที่อยู่
ต าบลและอ าเภอ ที่อยู่ติดป่าพระราชด าริ มีคนจ านวนหลายพันคนต่อปีไปรับฟังการแสดงธรรมของท่าน                    
ท่านจึงได้สร้างสันติสุขทั้งกายและใจ ให้เกิดขึ้นแก่ประชาชนทั่วจังหวัดตาก 

2.2  ผลทางวิชาการ (พระครูประโชติรัตนากร รตนโชโต (น้อยศิริสุข), 2558: 144) 
พระพรหมคุณาภรณ์ นับว่ามีผลงานโดดเด่นด้านวิชาการพระพุทธศาสนาที่โดดเด่น เช่น                    

พุทธธรรม พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ และฉบับประมวลธรรม นอกจากนี้แล้วท่านยังมีผลงาน
วิชาการที่เกี่ยวข้อง ได้แก่ วิทยาศาสตร์ สังคมศาสตร์ นิติศาสตร์ รัฐศาสตร์ สิ่งแวดล้อม ฯลฯ จ านวนหลาย            
ร้อยเล่ม เป็นที่ยอมรับของสถาบันการศึกษาทั่วประเทศ และนานาชาติ ท่านจึงมีผลงานที่ท าให้เกิดสันติภาพ            
แก่สังคมโลกทุกชนชาติ 

พุทธทาสภิกขุ ท่านมีผลงานด้านหนังสือ ชุดของธรรมโฆษณ์ ธรรมจากพระโอษฐ์ คู่มือมนุษย์                      
งานวิชาการของท่านที่เกี่ยวกับสันติภาพโดยตรงคือ คริสธรรม-พุทธธรรมและปณิธาน 3 ประการ และเน้นด้าน 
จิตว่างจากกิเลส เมื่อผู้สนใจงานของท่านได้อ่านศึกษางานของท่านแล้ว ผลที่ตามมาสังคมทั่วไปเป็นที่ประจักษ์            
ว่าสันติภาพได้เกิดขึ้นในใจของสังคมทั่วไปแล้ว 

พระไพศาล วิสาโล นอกจากจากเป็นพระนักเผยแผ่แล้ว ยังมีความโดดเด่นด้านงานวิจัย                            
จากสถาบันวิจัยที่ได้ยอมรับหลายสถาบัน ท่านจึงได้สร้างผลงานวิชาการด้านหนังสือ และงานวิจัย ผู้อ่านงาน              
ของท่านจึงได้ประจักษ์แก่ใจว่า ความสันโดษ ความพอใจในสิ่งที่ตนมีอยู่ สันติสุขก็เกิดขึ้นต่อผลงานของท่าน 

พระประชานาถมุนี พระครูภาวนาวิรัช พระครูสุนทรมันตาคม แม้จะไม่มีผลงานวิชาการ                       
ที่เป็นรูปธรรม แต่ก็มีผลงานวิชาการแนวแสดงธรรมที่ประยุกต์กับศาสตร์สมัยใหม่บูรณาการกับพระพุทธศาสนา   
ที่น่าฟังยิ่งนัก ผู้ฟังย่อมเกิดสันติสุขเมื่อได้ฟังธรรมจากท่าน 

2.3 ผลของการสังคมสงเคราะห์ 
 พระประชานาถมุนี ผลงานที่ท่านได้สร้าง พอเข้าไปถึงภายในวัดจะเห็นเด็ก ๆ วัยรุ่นที่อาศัยภายใน

วัดอยู่อาศัยเรียน ทุกคนที่อยู่ในวัด เมื่อเข้าไปสังเกตการณ์รู้สึกถึงความอบอุ่น และปลอดภัย เด็กเยาวชนที่อยู่ที่นี่
ได้รับผล คือ ความปลอดภัยทางด้านร่างกายและจิตใจ สันติภาพจึงเกิดแก่ทุกคนที่อยู่ในวัดแห่งนี้ จ านวน 700 
กว่าคน นอกจากนี้แล้วยังได้รับผลคือการปลูกฝังพระพุทธศาสนาทั้งทางตรงและทางอ้อม 

 
 



58 |  ปี ท่ี  12 ฉบับ ท่ี  1  

 

 

2.4 ผลของการอนุรักษ์ธรรมชาติ (พระครูประโชติรัตนากร รตนโชโต (น้อยศิริสุข), 2558: 145) 
 พระครูสุนทรมันตาคม ท่านได้สร้างผลงานด้านอนุรักษ์ป่า ผลงานที่ท่านท าจึงได้สร้างผล คือ 

ประชาชนมีที่อยู่อาศัยที่มีระบบนิเวศน์ที่สมบูรณ์ มีสัมมาอาชีพที่เข้มแข็ง มีสุขภาพกายที่แข็งแรงจากการบริโภค
อุปโภคอาหารที่ปลอดสารพิษ สัมมาอาชีวะชาวบ้านท า ยังน ารายได้ส่งลูก หลานให้ได้รับการศึกษาที่ดีขึ้น
ตามล าดับ  สันติภาพจึงเกิดกับชาวบ้านอย่างเห็นได้ชัดจ านวนหลายร้อยครอบครัว 
 

บทสรุป 
จากการวิเคราะห์เรื่อง “พระสงฆ์กับการสร้างสันติภาพ” พบว่า ความขัดแย้ง ความรุนแรง                       

ในยุคปัจจุบันพระสงฆ์ไทย ได้เสนอแนวคิดสันติภาพที่นอกจากหลักธรรมแล้ว ยังเสนอแนวคิดว่า เพียงภาวะ             
ที่จิตปราศจากกิเลสชั่วคราวก็เป็นสันติภาพได้ ด้วยสมถะกัมมัฏฐาน และวิปัสสนากัมมัฏฐาน หรือด้วยทาน                   
ศีล ภาวนา การสร้างสันติภาพพระสงฆ์ไทยมองเชื่อมสัมพันธ์ระหว่างคน สัตว์ สิ่งแวดล้อม โดยมีธรรมะ                
ของพระสัมมาสัมพุทธ เข้าเป็นเครื่องมือเชื่อมหลักธรรมที่ว่า อัปปมัญญาธรรม ซึ่งเป็นหลักการแผ่จิตไปไม่มี
ประมาณ คือ การไมเ่จาะจงญาติ พ่ี น้อง วงศ์ตระกลู หมายถึง เมตตาและกรุณา ที่ไม่มีประมาณท่ีไม่มีขอบเขต 
แล้วส่งต่อไปยังสัมมาทิฏฐิ ปัญญาที่รู้แจ้งเห็นจริงในธรรมชาติ  พระสงฆ์ไทยจึงสร้างบทบาทที่ส าคัญ                     
เพ่ือให้สอดคล้องกับงานเผยแผ่พระธรรมวินัย งานวิชาการ งานสังคมสงเคราะห์ และงานอนุรักษ์ป่า                    
ในการสร้างสันติภาพและท าให้ประชาชนได้เกิดสันติภาพทั้งกายภาพ คือ มีสุขภาพร่างกายที่สมบูรณ์                    
และจิตภาพที่ปราศกิเลสชั่วคราวและยั่งยืน สิ่งที่เหมือนในเรื่องของความขัดแย้ง ทุกรูปล้วนแล้วแต่กล่าวว่า 
ตัณหา โลภะ เป็นต้นเหตุแห่งความขัดแย้ง พอกล่าวถึงสันติภาพ ตัวแก้ปัญหาที่แท้จริง ทุกรูปกล่าวเหมือนกัน 
คือ ปัญญา ความต่าง คือ พระพรหมคุณาภรณ์ กล่าวถึง ไตรสิกขา ส่วนพุทธทาสภิกขุ กล่าวถึง สมถะและ
วิปัสสนา และพระไพศาลกล่าวถึงกรุณา ขันติ อหิงสา อันเป็นโอวาทปาฏิโมกข์ ในเรื่องของบทบาทท่ีเหมือนกัน
ทุกรูปแล้วแต่เป็นพระนักเผยแผ่ปาฐกถา ที่แตกต่างและโดดเด่น คือ พระพรหมคุณาภรณ์ เป็นพระสาย
วิชาการ ส่วนพุทธทาสภิกขุแสดงธรรมแนวปฏิรูปสังคม ปฏิรูปความคิด นอกจากนี้พระไพศาลเน้นเรื่อง      
การสัญจรแสดงธรรมเสนอแนวคิดตามที่ต่าง ๆ พระสงฆ์ไทยกลุ่มนักวิชาการจะไม่ความส าคัญกับการรักษาศีล 
5 โดยเน้นที่การขจัดกิเลสภายในจิตใจ อันเป็นสันติภาพภายในส่วนพระครูภาวนาวิรัชและพระครูสุนทรมันตา
คม กล่าวถึง เรื่องการให้ทาน รักษาศีล เจริญภาวนา (อนุบุพพิกถา) บทบาททั้ง 3 รูป แตกต่างกันอย่างสิ้นเชิง                             
พระประชานาถมุนี โดดเด่นเรื่องสังคมสงเคราะห์ พระครูภาวนาวิรัช  เน้นเรื่องสอนกัมมัฏฐาน และพระครู
สุนทรมันตาคมอนุรักษ์ป่า สิ่งแวดล้อม แต่สิ่งที่เหมือนกัน คือ ทุกรูปให้ความส าคัญต่อศีล 5 ซึ่งก็ไปตรงกับ
อริยสัจ 4 ที่พระองค์ทรงพบความจริง ดังที่พระสงฆ์ไทยทั้ง 6 รูปได้เสนอว่าต้องศึกษาและปฏิบัติตามธรรม            
ด้วยศีล สมาธิ ปัญญา ถึงจะเกิดสันติภาพทั้งในระดับตนเองและสังคมนั่นเอง 

  



วารสารวิชาการมนุษยศาสตร์และสั งคมศาสตร์  มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม  |  59 

 

เอกสารอ้างอิง 
ธรรมเกียรติ กันอริ. (2542). พุทธวิบัต.ิ กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชชิ่ง. 
พระครูประโชติรัตนากร รตนโชโต (น้อยศิริสุข). (2558). สันติภาพเชิงพุทธ: แนวคิดและบทบาทการสร้าง 

สันติภาพของพระสงฆ์ไทย. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา  
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2542). มองสันติภาพโลกผ่านภูมิหลังอารยธรรมโลกาภิวัตน์. กรุงเทพฯ: 
กองทุนรักษ์ธรรม. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2540). การศึกษาเพื่อสันติภาพ (พิมพ์ครั้งที่ 6). กรุงเทพฯ:  
สหธรรมิก.  

______________. (2542). มองสันติภาพโลก. กรุงเทพฯ:  ธรรมสาร. 
พระไพศาล วิสาโล. (2553). ขอคืนพื้นที่ธรรม. กรุงเทพฯ: มติชน.  
พุทธทาส. (2536). สันติภาพของโลก. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา.  
พุทธทาส อินฺทปญฺโญ. (2549). ธรรมส าหรับคนเกลียดวัด. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา.  
อรปรียา วสุมหันต์. (2553). พุทธวิธีจัดการความขัดแย้งในทัศนะของพระไพศาล วิสาโล.  

วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย  
มหาวิทยาลัยจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



60 |  ปี ท่ี  12 ฉบับ ท่ี  1  

 

 

 
 
 

 


