
บทวิจารณ์หนังสือเรื่อง “อภิปรัชญา Metaphysics” 
เขียนโดย วนิดา ข าเขียว 

Book Review: Metaphysics Written by Wanida Kumkeiw 
 

พระจาตรุงค์ อาจารสุโภ1* และพระเกรียงศักดิ์ สิรสิกฺโก2 
PhraJaturong Ajarasupho1 and PhraKriengsak Sirisakko2 

 

พระพระจาตุรงค์ อาจารสุโภ คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั1* 

พระเกรียงศักดิ์ สิริสกฺโก คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย2 

 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University1 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University2 

 
*Corresponding Author, E-mail: rong2553@yahoo.com 

 
Received: April 17, 2024 Revised:  May 25, 2024                               Accepted: June 18, 2024 

 

บทน า  
หนังสือเรื่อง “อภิปรัชญา Metaphysics” เขียนโดย วนิดา ข าเขียว ภาคีสมาชิกราชบัณฑิตย

สภา ส านักธรรมศาสตร์และการเมือง สาขาอภิปรัชญาและญาณวิทยา พิมพ์ครั้งที่ 1 กรกฎาคม 2563 
พิมพ์ที่ห้างหุ้นส่วนจ ากัดบางกอกบล็อก กรุงเทพมหานคร หนังสือเล่มนี้มี 6 บท จ านวน 160 หน้า 

 
สรุปสาระส าคัญ   

หนังสือเรื่อง “อภิปรัชญา Metaphysics” เขียนโดย วนิดา ข าเขียว  มี 6 บท คือ บทที่ 1 
ปฐมบท บทที่ 2 แนวคิดอภิปรัชญาสมัยความเจริญของกรีก บทที่ 3 แนวคิดอภิปรัชญาสมัยหลัง
อริสโตเติล บทที่ 4 แนวคิดอภิปรัชญาสมัยกลาง บทที่ 5 แนวคิดอภิปรัชญาสมัยใหม่ บทที่ 6 ปัจฉิมบท 
มีรายละเอียดโดยสังเขปดังนี้ 

บทที่ 1 ปฐมบท  
มนุษย์เป็นสัตว์โลกที่มีลักษณะแตกต่างจากสัตว์อื่น  คือ ช่างสงสัยอยากรู้อยากเห็นและรู้คิด 

ดังนั้นเมื่อเกิดปรากฏการณ์ต่าง ๆ ทางธรรมชาติ เช่น ฝนตก ฟ้าร้อง ฟ้าผ่า ภูเขาไฟระเบิด แผ่นดินไหว 
น ้าท่วมรวมถึงปรากฏการณ์ทางธรรมชาติที่มีการเกิดการตาย เป็นเหตุที่ท าให้พวกเขาต้องคิดใคร่ครวญ
ในความมีอยู่ของตัวเองและสรรพสิ่ง เกิดความประสงค์ที่จะรู้จักโลกจักรวาล ความหมายของชีวิตและ
ธรรมชาติของความจริงขั้นสูงสุดเพราะมนุษย์ต้องการพ้ืนฐานที่มั่นคงและต้องการรูปแบบในการใช้ชีวิต 



Journal of Humanities and Social Sciences Nakhon Pathom Rajabhat University Vol 16 No 1 | 123 

 

ความเป็นมาของค าว่า อภิปรัชญา ทากาตูระ อันโด (Tagatura Ando) ศาสตราจารย์ปรัชญา
มหาวิทยาลัยริตสึเมคัง (Ritsumeikan) ที ่เกียวโตได้กล่าวไว ้ว ่าอภิปรัชญานี ้ในภาษาอังกฤษใช้ 
metaphysics ซึ่งมาจากภาษากรีกที่ออกเสียงว่า ta meta ta physika อันเป็นงานของอริสโตเติล แต่
อริสโตเติลไม่ได้เป็นคนตั้งชื่อนี้ ท่านเรียกงานชุดนี้ว่า first philosophy หรือ theology โดยมีเป้าหมาย
ในการในเรื่องการฝึกฝนด้านปัญญาและประวัติของค าว่า metaphysics เกิดข้ึนโดยบังเอิญเมื่อประมาณ
ศตวรรษก่อนคริสตศักราชโดยมีแอนโดรนิคุส (Andronicus) ผู้ท าหน้าที่รวบรวมงานเขียนของอริสโตเติล
เพื่อน าไปเผยแพร่ ในขณะที่มีการจัดเรียงงานเขียนทั้งหมดตามล าดับรายชื่อนี้ถูกวางไว้หลังงานฟิสิกส์ 
และเป็นงานที่แต่เดิมมามิได้เป็นงานที่สมบูรณ์อย่างต่อเนื่องแต่เกิดจากการบรรยายหลายครั้งในช่วงเวลา
ที่แตกต่างกันและผู้เขียนคืออริสโตเติลไม่ได้ให้ชื่อแน่นอน แอนโดรนิคุสเรียกว่า ta meta ta physika 
ซึ่งตรงกับภาษาลาตินว่า metaphysics และภาษาอังกฤษใช้ค าว่า metaphysics ซึ่งมีความหมายว่า
งานที่มาหลังฟิสิกส์ 

ประเด็นปัญหาทางอภิปรัชญาสรุปได้ 3 กลุ ่ม ได้แก่ จิตนิยม สสารนิยมหรือวัตถุน ิยม                
ธรรมชาตินิยม ประโยชน์ที่ได้จากการศึกษาอภิปรัชญา 1. ท าให้ผู้ศึกษาเป็นคนมีความรู้ความสามารถใน
การเข้าใจอะไรต่าง ๆ ได้ชัดเจนและดีขึ้น 2. ท าให้เป็นผู้มีความสามารถในการวินิจฉัยสิ่งต่าง ๆ ได้อย่าง
ละเอียดและเป็นขั้นตอน 3. ท าให้มีความสามารถในการใช้เหตุผลโต้แย้งหรือยืนยันสนับสนุนแนวคิดของ
ตนได้อย่างมั่นใจ 4. ท าให้มีความสามารถในการประนีประนอมความคิด  และ 5. ท าให้เกิดปัญญา           
อันเป็นสาระส าคัญท่ีสุดที่ท าให้มีความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์  

บทที่ 2 แนวคิดอภิปรัชญาสมัยความเจริญของกรีก  
แนวคิดอภิปรัชญาสมัยก่อนโสกราตีส ส านัก ไมเลเซียน (Milesian) มี 3 ท่านคือ เทลีส 

(Thales) อแนกซิแมนเดอร์ (Anaximenes) อะแนกซิเมนิส (Anaximenes) โดยสรุปคือ เทลีส (Thales) 
เชื่อว่าปฐมธาตุคือน ้า อแนกซิแมนเดอร์ (Anaximenes)  เชื่อว่าปฐมธาตุคือ อนันต์ (infinite) อะแนกซิ
เมนิส (Anaximenes) เชื่อว่าปฐมธาตุคืออากาศเพราะเป็นสิ่งจ าเป็นต่อทุกชีวิต พิทาโกรัส (Pyhagorus) 
ยอมรับจ านวนเลขที่ครอบครองจักรวาล เฮราคลิตุส  (Heraclitus) สังเกตว่าทุกอย่างรอบตัวล้วนมีไฟ        
เข้ามามีอิทธิพลต่อชีวิตและมีความส าคัญต่อมนุษย์ไฟจึงเป็นความจริงสูงสุดเพราะทุกอย่างเกิดจากไฟ
และกลับสู่ไฟ สรรพสิ่งมีการเคลื่อนไหวเปลี่ยนแปลงไปเพราะไฟมีพลังที่ท าให้เกิดความเปลี่ยนแปลง  
หลักค าสอนที่ส าคัญของท่านคือ ท่านไม่สามารถก้าวเป็นครั้งที่ 2 ในแม่น ้าสายเดียวกันเพราะน ้าใหม่ก็
ไหลผ่านเรา ปาร์เมนิเดส (Parmenides) เห็นว่า ทุกสิ่งคือหนึ่งเดียว แก่นของสรรพสิ่งจะต้องไม่มี             
การเปลี ่ยนแปลง คือสิ ่งที ่ เร ียกว่าส ัต (being) ส ่วนการเปลี ่ยนแปลงคืออสัต (non-Being หรือ 
becoming) สิ่งที่เป็นอสัตไม่มีอยู่เพราะเป็นความว่างเปล่าไว้ (void)  



124 | วารสารวิชาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม ปีที่ 16 ฉบบัที่ 1 

 

แนวคิดอภิปรัชญาของซีโน (Zeno) ซีโนเป็นนักปรัชญา ผู ้บุกเบิกการโต้แย้งเชิงตรรกะ          
เพ่ือพิสูจน์ให้เห็นว่าความเปลี่ยนแปลงที่ดูเหมือนว่ามีอยู่ในโลกนี้มันไม่ได้มีอยู่จริงเป็นแต่ภาพลวงตาที่ท า
ให้เราคิดว่าความเปลี่ยนแปลงมีอยู่ โดยน าเสนอข้อโต้แย้งที่เรียกว่าปฏิทรรศน์ของซีโน 

อภิปรัชญาของอะแนกซาโกรัส (Anaxagoras) เห็นว่าสสารมีจ านวนที่มหาศาลนับไม่ถ้วนและ
แบ่งถอดออกไปเรื่อย ๆ อย่างไม่สิ้นสุด การรวมตัวของท่านก็เป็นไปไม่สิ้นสุดจึงไม่มีธาตุบริสุทธิ์แต่มีการ
ปนกันของศาสนาอื่น ๆ สรรพสิ่งในโลกก็เช่นกันเป็นการรวมตัวกันของต่าง ๆ และมีธาตุที่แฝงอยู่ไม่
ปรากฏอย่างเด่นชัด การที่มีการเปลี่ยนแปลงเกิดข้ึนเป็นเพราะมีจิต 

อภิปรัชญาของเดโมคริตุส (Democritus) ท่านเชื่อว่าความแท้จริงนี้ไม่มีอะไรมากไปกว่าความมี
อยู่ของปรมาณูหรืออะตอม ซึ่งมาจากภาษากรีกมีความหมายว่าไม่สามารถแบ่งได้อีกต่อไป  และสิ่ง
ทั้งหลายนั้นสามารถแบ่งแยกหรือทอนลงไปได้เรื่อย ๆ สิ่งที่เหลืออยู่คือปรมาณูที่มีขนาดต่างกัน แต่มีวัสดุ
พื้นฐานเดียวกันเป็นสสารที่มีจ านวนอนันต์ ขนาดของปรมาณูเล็กมากจนไม่สามารถรับรู้ด้วยผัสสะ 5 
และไม่มีใครสร้างให้เพ่ิมขึ้น ไม่มีการสูญหาย ปรมาณูสามารถเคลื่อนที่ไปในช่องว่างจึงท าให้เกิดการรวม
และการแยก 

แนวคิดอภิปรัชญาของเพลโต (Plato) เป็นเรื่องเก่ียวกับทฤษฎีว่าด้วยแบบ (Form) หรือมโนคติ 
(idea) อะไรคือความจริงแท้ อะไรคือธาตุแท้และจุดหมายปลายทางของมนุษย์  

อะไรคือความจริงแท้ มีโลกแห่งมโนคติ (world of ideas) หรือโลกแห่งแบบ (Form) ว่าเป็นสิ่ง
จริงแท้ซึ่งมีอยู่อย่างเป็นอิสระและแยกออกจากโลกเรานี้ ประสาทของมนุษย์ไม่สามารถรับรู้สิ่งเหล่านี้ได้
โดยตรงต้องผ่านการใช้เหตุผลและโลกที่เรารับรู้อยู่นี้เป็นเงาหรือภาพจ าลองจากโลกแห่งมโนคติมันจึง
เป็นโลกของสิ่งเฉพาะหน่วย อะไรคือธาตุแท้และจุดหมายปลายทางของมนุษย์ ธรรมชาติของมนุษย์มี 2 
ส่วนคือจิตและกายจิตเป็นอรรถสารท าหน้าที่บังคับบัญชาการอันเป็นสถานจิตมี 3 ภาคคือ  ภาคความ
อยากหรือตัณหา(Appetitive soul) ภาคน ้าใจ (Spiritual soul) และภาคเหตุผลหรือปัญญา (Rational 
soul) 

แนวคิดอภิปรัชญาของอริสโตเติล (Aristotle) โลกนี้มีจริงหรือไม่  โลกนี้มีการเปลี่ยนแปลง
หรือไม่อะไรคือธาตุแท้และเป้าหมายสุดท้ายของมนุษย์ อริสโตเติลเชื่อว่าความเป็นจริงคือสัต  และสัต
เป็นสัตเป็นสิ่งที่มีอยู่ เป็นอยู่โดยการที่เราจะเข้าถึงในเรื่องนี้ต้องใช้ปัญญา ซึ่งสัตในความหมายของ
อริสโตเติลคือ สิ่งเฉพาะหน่วยที่ประกอบไปด้วยส่วนเฉพาะตัว อันได้แก่ ความมีอยู่และส่วนที่ร่วมกับสิ่ง
อื่น ๆ คือจรสมบัติ (accident) ได้แก่ปริมาณ คุณภาพ เวลา สถานที่ ความสัมพันธ์ สถานภาพ และ
ติดตั้ง อริสโตเติลได้อธิบายขั้นตอนของการค้นหาสิ่งสากลซึ่ งมีการด าเนินเป็นขั้นตอนดังนี้ 1. วิเคราะห์
สิ่งต่าง ๆ ออกเป็นส่วนส่วน2. ตัดส่วนที่ไม่เหมือนกันทิ้งไป และ 3. น าส่วนที่เหมือนกันมาสังเคราะห์ 
โลกนี้มีการเปลี่ยนแปลงหรือไม่ อริสโตเติลได้กล่าวถึงการเปลี่ยนแปลงของวัตถุจะเกิดขึ้นได้ต้องมีสาเหตุ
ที่อธิบายด้วยธรรมชาติของวัตถุ อริสโตเติลได้กล่าวถึง การเปลี่ยนแปลงว่ามีสาเหตุมาจากปัจจัยที่มีความ



Journal of Humanities and Social Sciences Nakhon Pathom Rajabhat University Vol 16 No 1 | 125 

 

เกี่ยวข้อง คือ สสาร (Matter) รูปแบบ (Form) สาเหตุ (Efficient cause) เป้าหมายสุดท้าย (Final 
cause) 

บทที่ 3 แนวคิดอภิปรัชญาสมัยหลังอริสโตเติล  
ลัทธิสโตอิก (stoicism) เชื่อว่า แต่เดิมมามีพระเป็นเจ้าที่เป็นไฟพระองค์ เป็นเหตุผลบริสุทธิ์  

เป็นตัวการกัมมันต์แล้วไปกระท าต่อสสารซึ่งเป็นตัวการอกัมมันต์จึงท าให้เกิดสิ่งต่าง ๆ โลกเรานี้เป็นผล
มาจากหลักการดังกล่าวจึงมาจากไฟ และไฟก็ไปเป็นอากาศ น ้า และดินตามล าดับ ในที่สุดโลกก็ต้อง
กลับมาสู่ไฟบริสุทธิ์คือพระเป็นเจ้า ในเรื่องมนุษย์นั้นพวกสโตอิกเชื่อว่ามนุษย์ประกอบไฟด้วยส่วนกาย
และจิตอันเป็นส่วนที่ได้รับมาจากไฟอันบริสุทธิ์หรือพระเป็นเจ้า ดังนั้น แนวคิดของสโตอิกเป็นการ
ประนีประนอมแนวคิดต่าง ๆ ของนักปรัชญากรีกคนส าคัญและส านักต่าง ๆ เช่น เฮราคลิตุส อริสโตเติล 
ส านักอาคาเดมี ส านักไซนิก 

แนวคิดอภิปรัชญาของเอพิคิวรัส (Epicurus) เอพิคิวรัสยอมรับในอภิปรัชญาของเดโมคริตุสและ
ลัทธิปรมาณูนิยมที่ว่าสิ่งทั้งหลายทั้งปวงล้วนเป็นสสารซึ่งอยู่ในรูปของปรมาณู หรืออะตอมที่มีขนาดเล็ก
ที่สุดและมีจ านวนอนันต์โดยที่มีรูปร่างแตกต่างกันไป อะตอมเหล่านี้มีมาแต่เดิม ไม่มีการเกิดขึ้นใหม่ไม่มี
การสูญสลายไม่มีการเปลี่ยนแปลงอะตอม แต่ละอะตอมเป็นเชิงเดี่ยว ไม่มีสี ไม่มีกลิ่น ไม่มีรส ไม่มีเสียง 
ไม่เย็น ไม่ร้อนเพราะล้วนเป็นสิ่งสมมุติที่อารมณ์มากระทบที่ประสาทของเรา ส าหรับเรื่องพระเป็นเจ้านั้น
เอพิคิวรัสปฏิเสธการมีอยู่ของพระเป็นเจ้าและไม่ยอมรับว่าพระเป็นเจ้าควบคุมธรรมชาติ  อีกทั้งไม่มี
อ านาจในการควบคุมมนุษย์ เพราะถ้ามีพระเป็นเจ้าจริงแล้วพระเป็นเจ้าต้องเป็นสสาร  

แนวคิดอภิปรัชญาของพลอไทนัส (Plotinus) มนุษย์เชื่อว่ามีพระเป็นเจ้าเป็นสิ่งสูงสุดที่มีเพียง
องค์เดียวพระองค์เป็นองค์เอกะ ที่อยู่พ้นจากการรับรู้ของมนุษย์ ผัสสะทั้ง 5 ของมนุษย์มีสมรรถภาพที่
ต ่า แม้แต่ภาษาของมนุษย์ก็ไม่สามารถที่จะบรรยายได้ว่าพระองค์เป็นแบบใด เป็นสิ่งที่ยากที่จะเข้าใจ
ด้วยภาษา พลอไทนัสให้ความส าคัญในเรื่องจิตและมีการวางแบบแนวคิดของเพลโตให้มีการประสาน
ความคิดระหว่างปรัชญากับศาสนา และมีระบบข้ันตอนในการอธิบายอย่างปรัชญา  

บทที่ 4 แนวคิดอภิปรัชญาสมัยกลาง  
นักบุญออกัสติน (Saint Augustine) เชื่อว่า พระเป็นเจ้าเป็นอันติมะสัจจะหรือความจริงแท้ที่มี 

ความสมบูรณ์อย่างที่สุด ความจริง ความด ีความงาม และความบริสุทธิ์ มีอยู่ในพระองค์จะขาดสิ่งใดไป
ไม่ได้ เพราะมิฉะนั้นจะไม่สามารถเรียกได้ว่ามีความสมบูรณ์ และสิ่งที่สมบูรณ์ต้องมีอยู่อย่างสมบูรณ์
มาตรฐานมีความบริสุทธิ์และเป็นนิรันดร จึงจะเป็นพระเป็นเจ้าผู้ประทานความจริงนิรันดร 

นักบุญ ทอมัส อไควนัส (Saint Thomas Aquinas) ใช้วิธีการสงสัย ไม่แน่ใจว่าจะตอบอย่างไร 
ที่จะได้ค าตอบที่น่าเชื่อถือ ไม่มีเหตุผลมาในการอธิบายความมีอยู่ของพระเป็นเจ้าว่าพระองค์เป็นสิ่งที่มี
อยู่จริงโดยเสนอข้อพิสูจน์ไว้ 5 ประการคือ 1. การเคลื่อนที่ 2. สาเหตุ 3. ภาวะจ าเป็น 4. ความสมบูรณ์ 
และ 5. ระเบียบของจักรวาล 



126 | วารสารวิชาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม ปีที่ 16 ฉบบัที่ 1 

 

บทที่ 5 แนวคิดอภิปรัชญาสมัยใหม่  
ระยะเวลาสมัยใหม่นิยมแบ่งเป็น  2 ระยะ คือ 
1. ระยะเวลาแห่งการฟื้นฟูปรัชญากรีกและโรมันจนกระทั่งถึงช่วงระยะเวลาของปรัชญาฮูม 

(Hume) ระยะเวลานี้ที่จะกล่าวถึงคือ โทมัส ฮอบส์ (Thomas Hobbes) สปิโนซา (Spinoza) และจอร์จ 
เบิร์กลีย์ (George Berkeley) 

 แนวคิดอภิปรัชญาของฮอบส์ คือสสารเท่านั้นที่มีอยู่จริงและเป็นจริง เป็นรูปธรรมที่เห็นและ
รับรู้ได้ด้วยประสาทสัมผัส สรรพสิ่งในโลกจึงอธิบายได้ด้วยสสารและความมีอยู่ของสสารอยู่ภายใต้กฎ
ฟิสิกส์ อภิปรัชญาของฮอบส์ จึงมีเนื้อหาที่เกี่ยวข้องกับเรื่องการเป็นสาเหตุและลักษณะของกายภาพอัน
เป็นวัตถุท่ีมีรูปร่าง ฮอบส์ ได้จ าแนกลักษณะของกายภาพออกเป็น 3 ประเภทคือ 1. กายภาพของมนุษย์ 
2. กายภาพทางฟิสิกส์ เช่น พวกหิน ดิน ทราย และ 3. กายภาพทางการเมือง  

 อภิปรัชญาของสปิโนซา (Spinoza) ให้ความส าคัญมากในเรื่องพระเป็นเจ้า พระเป็นเจ้าเป็น
เรื่องแรกที่ท่านได้พูดถึงปัญหาเกี่ยวกับธรรมชาติและการมีอยู่ของพระองค์ ท่านคิดว่าถ้าทุกคนเข้าใจใน
เรื่องนี้ก็จะน าไปสู่ข้อสรุปในการกล่าวถึงโลก มนุษย์และพระเป็นเจ้า ในความคิดของสปิโนซาพระเป็น
เจ้ามิได้เป็นบุคคลที่มีตัวตนหรือเป็นผู้สร้างโลกตามความหมายในคัมภีร์ของยิวและคริสต์ พระเป็นเจ้าใน
มุมมองของสปิโนซาเป็นสาระ (Substance) หรือแก่นแท้ที ่มีอยู ่หนึ ่งเดียว อันประกอบไปด้วย
คุณลักษณะที่นับจ านวนไม่ถ้วนและคุณลักษณะแต่ละอย่างก็แสดงถึงสารัตถะอันเป็นนิรันดร์ และ
ปราศจากขอบเขต  พระองค์ทรงเป็นสาเหตุของสรรพสิ่ง ทรงอยู่ได้ตามล าพังโดยไม่พึ่งพาสิ่งอื่นใด และ
ทรงอยู่ได้ท่ามกลางความเปลี่ยนแปลง พระเป็นเจ้าจึงเป็นสัต (Being) ที่เป็นอนันตกาลมีอยู่ในทุก ๆ สิ่ง 
พระองค์มิได้สร้างทุกสิ ่งขึ ้นมาพร้อมกัน แต่ทุกสิ่งทุกอย่างเกิดจากการหลั่งไหลจากธรรมชาติของ
พระองค์ ดังนั้นจึงมีอยู่จริงในพระองค์ 

 แนวคิดอภิปร ัชญาของเบิร ์กล ีย ์ (Berkeley) ความร ู ้ เก ิดจากประสบการณ์แต ่เป็น
ประสบการณ์ทางจิต ตรงประเด็นนี้น าไปสู่การศึกษาค้นคว้าไปไกลจนสุดขั้วถึงกับเป็นที่รู้จักกันดีว่าท่าน
เป็นเอกสารนิยม (immaterialist idealism) ที่เชื่อว่ามีสิ่งที่เป็นแก่นแท้หรือสาระของสรรพสิ่งมีเพียง
หนึ ่งและมีลักษณะเป็นกิจ ประโยคค าพูดของท่านที ่สนับสนุนในเรื ่องนี ้ได้ดีคือ to be is to be 
perceived ซึ่งหมายความว่าสิ่งที่เป็นอยู่คือ สิ่งที่ถูกรับรู้หรือสิ่งทั้งหลายมีอยู่ เป็นอยู่ได้เพราะมีการรับรู้ 
ท่านคิดว่าโลกนี้เกิดจากจิตที่มีการรับรู้ เบิร์กลีย์ เชื่อว่ามีพระเป็นเจ้าและทุกอย่างมีอยู่ได้ก็เพราะมี            
พระเป็นเจ้าทรงรับรู้สรรพสิ่ง จึงไม่สามารถมีอยู่ได้อย่างอิสระและเราก็ไม่สามารถรู้อะไรได้หากสิ่งนั้น
มิได้อยู่ในจิต มันต้องอยู่ในจิตของเราหรือไม่ ก็ของใครคนใดคนหนึ่ง สิ่งที่เรารู้ได้โดยตรงคือมโนภาพ 
(idea) ฉะนั้น ความมีอยู่ของสิ่งใดก็ตามมีอยู่เพียงเท่าท่ีรับรู้ได้เท่านั้น 

2. ระยะเวลาปรัชญารุสโซ (Rousseau) จนกระทั่งถึงสมัยปัจจุบัน คือ คานท์  (Immanuel 
Kant) 



Journal of Humanities and Social Sciences Nakhon Pathom Rajabhat University Vol 16 No 1 | 127 

 

เฮเกล (Hegel) โชเพนเฮาเออร์ (Arthur Schopenhauer) แบร์กซง (Henri Bergson) และมาติน           
ไฮเดกเกอร์ (Martin Heidegger)   

 แนวคิดอภิปร ัชญาของคานท์  ( Immanuel Kant)  คานท์ค ิดว ่าความร ู ้ท ี ่ต ้องอาศัย
กระบวนการท าตามแบบวิทยาศาสตร์และความรู้ที่ต้องอาศัยความสามารถในการคิดความรู้เหล่านี้ต่าง
เป็นโครงสร้างของพุทธิปัญญาจึงไม่ถือว่าให้ความรู้ที่ตรงกับความเป็นจริงภายนอกได้ สิ่งที่มีอยู่ซึ่งท่าน
เรียกความเป็นจริงนี ้ว ่า นูมีนา(noumena) ซึ ่งเป็นสิ ่งที ่มีอยู ่ในตนเอง (thing in itself) เมื ่อผ่าน
โครงสร้างของพุทธิปัญญาเราไม่รู้ว่าสมรรถภาพของผู้ที่มีปัญญาจะมีการบิดผันความเป็นจริงอย่างไร 
ก่อนที่จะมาปรากฏในสิ่งที่คานท์เรียกปรากฏการณ์เท่าที่ปรากฏแก่ผัสสะนี้ว่าฟีโนมีนา (phenomena) 
กลไกของพุทธิปัญญาหรือสมรรถภาพของปัญญาที่คานท์คิดมี 2 ขั้นคือ 1 . แบบบริสุทธิ์แห่งความรู้สึก 
(pure form of sensibility) 2. แบบบริสุทธิ์แห่งความเข้าใจ (pure form of understanding)  คานท์
กล่าวถึงโลกที่มีความส าคัญ 2 สภาวะคือ 1. โลกที่เป็นจริงในตัวเองเป็นโลกที่เราไม่สามารถรู้ได้  และ          
2. โลกแห่งประสบการณ์ เป็นโลกที่เรารับรู้ด้วยตัวเราเอง 

 แนวคิดอภิปรัชญาของเฮเกล (Hegel) กล่าวว่า ความเป็นจริงนั้นเป็นสิ่งที่มีอยู่จริง ไม่มีการ
แบ่งแยกแต่เป็นสิ่งที่มีอยู่เพียงหนึ่งเดียวนั่นคือจิต ซึ่งเป็นพลังรวมที่ดิ้นรนวิวัฒน์ในหน่วยย่อยทั้งหลาย 
จึงมีความรู้ส านึกในตัวเองและเป็นสิ่งที่ไม่มีขอบเขตจ ากัด ไม่มีอะไรมาจ ากัดขอบเขต และความส านึกรู้ 
ต่างเป็นสิ่งเดียวกันนั่นคือเป็นจิตที่ไม่หยุดนิ่ง แต่วิวัฒน์แบบค่อยเป็นค่อยไปอย่างคงที่และปรากฏตัวใน
รูปแบบของมันเอง กระบวนการที่แสดงออกซึ่งการเคลื่อนที่เป็นสภาวะโครงสร้างทั้งสามภาวะนี ้มี
ความสัมพันธ์กันคือ  1. ความรู้พื้นฐาน (thesis) 2. ภาวะขัดแย้ง (antithesis) และ 3. ภาวะสังเคราะห์ 
(synthesis) แนวคิดอภิปรัชญาของเฮเกลเป็นจิตนิยม กล่าวได้ว่าจิตนิยมแบบเข้มข้นสุดขีดที่เห็นว่า
สรรพสิ่งเป็นจิตที่ไม่หยุดนิ่ง แต่เคลื่อนไปตลอดเวลาและเปลี่ยนแปลงไปในทางสร้างสรรค์โดยมีเป้าหมาย
คือองค์อสัมพัทธ์ (The Absolute) 

 แนวคิดอภิปรัชญาของโชเปนฮาวเออร์ (Schopenhauer) ได้กล่าวถึง เจตจ านงไว้ว่า 
เจตจ านงแสดงออกซึ่งพลังงานบริสุทธิ์ โดยไม่มีอะไรมาผลักดัน ไม่ว่าจะเป็น กาละหรือเวลา กฎสาเหตุ
หรือกฎใด ๆ เจตจ านงจึงมีความเป็นอิสระ และมีการดิ้นรนตลอดเวลา ทุกสิ่งที่มองเห็นและทุกสิ่ง                
ที ่ปรากฏในเอกภพ ล้วนเป็นการแสดงออกของเจตจ านงในระดับต่าง ๆ ตั ้งแต่ระดับต ่าที ่สุด คือ
สิ่งไม่มีชีวิตสูงขึ้นมาอีกคือ พืช สัตว์มนุษย์ เป็นไปตามล าดับ 

 อภิปรัชญาของเซอเร็น อาบี คีร์เคกอร์ด (Soren Aabye Kierkegaard) คีร์เคกอร์ดวิเคราะห์
อัตถิภาวะโดยแบ่งเป็น 3 ระดับมีดังนี้ 1. ระดับสุนทรียะ เป็นขั้นพื้นฐานของอัตถิภาวะที่พอใจกับ
ความสุขที่มาจากผัสสะและสัญชาตญาณ 2. ระดับจริยะ อัตถิภาวะที่ยอมรับกฎเกณฑ์และคุณค่าทาง
ศีลธรรม และ 3. ระดับศาสนา เป็นขั้นตอนของภาวะที่พ้นจากความกลัวและความวิตกกังวลเพราะไม่มี
การยึดมั่นอะไรอีกไม่ว่าจะเป็นกฎสังคมหรือกฎศีลธรรม อภิปรัชญาของคีร์เคกอร์ด มีความสัมพันธ์เป็น



128 | วารสารวิชาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม ปีที่ 16 ฉบบัที่ 1 

 

สายเดียวกับแนวคิดทางความรู้และจริยศาสตร์ แนวคิดปรัชญาของท่านจึงไม่ใช่การสร้างระบบปรัชญาที่
ใช้ตรรกศาสตร์เป็นพื้นฐาน  หากแต่เป็นปรัชญาที่ต้องการให้มนุษย์ทุกคนสามารถเข้าถึงความมีอยู่ของ
ตนเองด้วยตนเอง  เพราะอธิบายภาวะเป็นเรื่องส าคัญ เป็นความรู้พื้นฐานที่ทุกคนต้องรู้ จึงสรุปว่ามนุษย์
ไม่ใช่มโนคติแต่เป็นสิ ่งที ่มีอยู ่  เป็นอัตถิภาวะ  ฉะนั ้น ความเป็นจริงคืออัตนัยภาพ (Truth as 
subjectivity) 

 อภิปรัชญาของอ็องรี ลูย แบร์กซง (Henri Bergson) เป็นเอกนิยม (monism) แบบชีวิตนิยม 
(Vitalism) โดยพิจารณาจากการยอมรับช่วงเวลาที่พลังทะยานแห่งชีวิตเป็นแก่นแท้ของสรรพสิ่ง และท า
ให้สิ ่งทั้งหลายทั้งปวงต้องทะยานเคลื่อนไปอย่างไม่มีจุดจบ  การเปลี่ยนแปลงจึงเกิดขึ้นในด้านที่มี
คุณภาพสูงขึ้น  การดิ้นรนอย่างต่อเนื่องนี้ท าให้เกิดประสบการณ์ใหม่ ๆ ช่วงเวลาที่แท้จริ งของแบร์กซง
เป็นสิ่งที่วัดไม่ได้  ไม่มีจุดจบ  เป็นประสบการณ์อย่างมีเสรีที่จะทะยานขึ้นสูงไปเรื่อย ๆ การที่แบร์กซง 
ไม่ให้ความส าคัญของเหตุผลน่าจะเป็นเพราะว่าสังคมในสมัยของท่านเน้นการใช้เหตุผลในการเสนอความ
จริงและนักคิดทั้งหลายต่างก็ใช้เหตุผลในการหักล้างกันเอง แนวคิดของแบร์กซง มีคุณประโยชน์ต่อ             
การด าเนินชีวิต คือ 1. ท าให้เกิดการเรียนรู้ที่จะหมุนไปตามกระบวนการเปลี่ยนแปลง  2. ท าให้เกิด             
การเรียนรู้ที ่จะปรับตนเองเข้าหาช่วงเวลา 3. ท าให้เกิดการเรียนรู้อยู่เสมอ 4. ท าให้มองโลกในแง่ดี          
5. ท าให้เกิดแง่คิดในด้านความร่วมมือระหว่างวิทยาศาสตร์และปรัชญา 6. ท าให้เป็นมนุษย์ที่มีพลังและมี
ความร่าเริง  และ 7. ท าให้เกิดแรงบันดาลใจต่อนักคิดต่าง ๆ ที่ต้องการอิสรภาพทางความคิด 

 แนวคิดอภิปรัชญาของมาติน ไฮเดกเกอร์ (Heidegger) ไฮเดกเกอร์ คิดว่าสัตเป็นสิ่งที่มีอยู่
จริง  แต่มีขอบเขตตามกาละและอวกาศที่มีอยู่จริง  เมื่อสัตถูกก าหนดโดยช่วงเวลาใดช่วงเวลาหนึ่งจะมี
สถานภาพเป็นภวันต์ย่อย ซึ่งไฮเดกเกอร์ เรียกว่าดาร์ไซน์ (Dasein) อันเป็นภาษาเยอรมันที่มีความหมาย
ตรงกับภาษาอังกฤษว่า Being there หมายถึง มนุษย์ ซึ่งไม่ผิดแต่ต้องท าความเข้าใจก่อนว่าไม่ใช่มนุษย์
ในความหมายทั่วไป  แต่ในความหมายทางภววิทยา  มนุษย์ในฐานะผู้รู้การมีอยู่ของตนเองและของ    
สรรพสิ่งนั่นคือ Dasein หมายถึงการมีอยู่หรือการด ารงอยู่ หรืออัตถิภาวะ (Existence) โครงสร้างส าคัญ
ของ Dasein มี 3 ประการคือ 1. สภาวะที่เป็นจริง คือ Dasein เป็น Being in the world 2. สภาวะ
ความมีอยู่ และ 3. สภาวะตกต ่า (Fallenness)  

บทที่ 6 ปัจฉิมบท 
อภิปรัชญาในฐานะที่เป็นสาขาหนึ่งในวิชาปรัชญา น่าจะน ามาใช้ได้ในการให้แง่คิด และ           

ข้อส าคัญคือช่วยให้มนุษย์เล็งเห็นถึงปัญหาที่เป็นพ้ืนฐานที่สุดของโลกและชีวิต เพ่ือน าไปสู่การสร้างสรรค์
ทางความคิดและจิตวิญญาณซึ่งมีผลต่อการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมของตน ท าให้มีความรู้ความสามารถ
ในการเข้าใจอะไร ๆ ได้อย่างชัดเจนขึ้น เพราะอภิปรัชญามีหลักการส าคัญคือ  การค้นหาสิ่งที่เป็น
พื้นฐานที่สุดโดยลงลึกถึงรากเหง้าของสิ่งต่างๆ ท าให้มีความสามารถในการวินิจฉัยสิ่งต่าง ๆ ได้อย่าง



Journal of Humanities and Social Sciences Nakhon Pathom Rajabhat University Vol 16 No 1 | 129 

 

ละเอียดและเป็นขั้นตอน ท าให้มีความสามารถในการใช้เหตุผลโต้แย้งโดยยืนยันสนับสนุนในแนวคิดของ
ตนได้อย่างมั่นใจ ยังประโยชน์ต่อตนเองและสังคม 
 
ข้อเสนอแนะเพิ่มเติม 
 ในทัศนะของผู้วิจารณ์หลังจากได้อ่านหนังสือเรื่อง “อภิปรัชญา Metaphysics” เขียนโดย 
วนิดา ข าเขียว จบแล้ว มีข้อวิจารณ์และข้อเสนอแนะเพ่ิมเติม คือ   
 1. จุดเด่น หนังสือเรื่อง “อภิปรัชญา Metaphysics”  

 ประเด็นแรก เนื้อหาเป็นการเสนอเนื้อหาแนวคิดทางอภิปรัชญาตั้งแต่แรกเริ่มของกรีกจนถึง
อภิปรัชญาของมาติน ไฮเดกเกอร์ (Martin Heidegger) ซึ่งผู้เขียนหนังสือเล่มนี้ไม่เพียงน าเสนอประเด็น
หลักของอภิปรัชญาของแต่ละท่านเท่านั้น  หากแต่ยังได้น าเสนอชีวประวัติย่นย่อท าให้สามารถเข้าใจ
บริบท บรรยากาศ สภาพแวดล้อมของบุคคลที ่เป็นส่วนหนึ ่งที ่หล่อหลอมให้ก่อเกิดแนวคิดทาง         
ด้านอภิปรัชญาของตนได้เป็นอย่างดีและผู ้อ่านสามารถเชื ่อมโยงอย่างเข้าใจถึงแนวคิดทางด้าน
อภิปรัชญาของนักปรัชญาท่านนั้น ๆ ได้มากยิ่งข้ึน 

 ประเด็นที่สอง เนื้อหามีความกระชับกระทัดรัดในการท าความเข้าใจในแต่มุมทางด้าน
อภิปรัชญา และบางครั ้งมีการใส่วงเล็บภาษาอังกฤษไว้ด้วยท าให้เพิ่มทักษะในการท าความเข้าใจ              
ในแง่ของภาษาของต้นฉบับมากยิ่งขึ้น 

2. ข้อเสนอแนะเพิ่มเติม หนังสือเรื่อง “อภิปรัชญา Metaphysics” เล่มนี้ 
 ประเด็นแรก หนังสือเล่มนี้เป็นการน าเสนอแนวคิดทางอภิปรัชญาที่เป็นสาขาหนึ่งของ

การศึกษาทางด้านปรัชญาที่เรียกว่าปรัชญาบริสุทธิ์ ซึ่งถ้าหากผู้เขียนได้ชี้ให้เห็นถึงข้อโต้แย้งที่น าไปสู่การ
ชี้ให้เห็นถึงข้อบกพร่องในข้อเสนอของแต่ละทรรศนะว่าเป็นอย่างไรบ้าง อาจจะท าให้เห็นถึงความ         
โดดเด่นและจะสามารถเป็นการเชื่อมโยงให้เห็นถึงพัฒนาการหรือการต่อยอด เสริมต่อกันได้ดีมากยิ่งขึ้น
ผ่านการไล่เรียงแนวคิดอภิปรัชญาที่ผู้เขียนได้ไล่เรียงมาจากอดีตถึงสมัยใหม่มาถึงมาติน  ไฮเดกเกอร์ 
(Heidegger) 

 ประเด็นที่สอง หนังสือเล่มนี้เนื้อหาครอบคุมเฉพาะอภิปรัชญาของนักปรัชญาสายตะวันตก
เท่านั้น ดังนั้น การใช้ชื่อหนังสือควรจะเป็น “อภิปรัชญาตะวันตก” ซึ่งจะเป็นการสื่อความหมายได้
จ าเพาะที่ชี้ชัดถึงเนื้อหาที่ปรากฏในหนังสือได้มากยิ่งข้ึน 

 ประเด็นที่สาม หนังสือเล่มนี้เหมาะแก่ผู้ที่ยังไม่มีพ้ืนฐานทางด้านปรัชญา โดยเฉพาะนักเรียน
นักศึกษาทางด้านปรัชญาหรือผู ้ที ่สนใจทางด้านปรัชญา แต่ยังไม่สามารถเข้าถึงตัวบทในโลกของ
ภาษาอังกฤษได้ หนังสือเล่มนี้พอเป็นเข็มทิศทางปรัชญาเบื้องต้นที่จะสามารถท าให้เข้าใจแนวคิด
ทางด้านอภิปรัชญาของนักปรัชญาในส านักและยุคต่าง ๆ ได้เป็นอย่างดี  
  



130 | วารสารวิชาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม ปีที่ 16 ฉบบัที่ 1 

 

เอกสารอ้างอิง 
วนิดา ข าเขียว. (2563). อภิปรัชญา Metaphysics.  ห้างหุน้ส่วนจ ากัดบางกอกบล็อก. 
 

 


