
103 
 

  

วารสารศิลปศาสตร์ มทร.ธัญบุร ีปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2567) 
Journal of Liberal Arts, RMUTT Vol.5 No.1 (January-June 2024) 

บทปริทัศน์หนังสือ “นางยี่เกชาย ยุครัฐ (ไม่) นิยม” 
ชนัญญ์ เมฆหมอก1 

 

 
 

ยี่เกเป็นมหรสพที่พัฒนามาจากละครนอกซึ่งใช้ผู้ชายล้วนเป็นนักแสดง เนื่องจากในยุคแรกผู้หญิงมี
หน้าที่หลักคือไปเล่นละครรำ เหตุที่มาจากละครนอกเนื่องจากถูกจริตกับชาวบ้านตรงที่มีความตลกขบขัน มี
เนื้อเรื่องที่เข้าใจง่าย มักนำเรื่องราวจากวรรณคดีไทยมาเล่น และมีราคาถูกมากในการรับชมเมื่อเทียบกับ
มหรสพอ่ืน ๆ ความน่าสนใจของยี่เกชายล้วนก็คือ การแสดงบทบาททั้งตัวนายและตัวนางที่จะต้องใช้
ความสามารถในการถ่ายทอดอารมณ์ความรู้สึก จริตจะกร้านและท่าทางให้เหมือนผู้หญิงให้ได้ ยิ่งถ้าผู้ชายนั้นมี
จิตใจเป็นหญิงด้วยแล้วก็ยิ่งจะทำให้การสวมบทบาทตัวนางสมจริงมากยิ่งขึ้น  

ผู้เขียนจึงเลือกที่จะสนใจศึกษาถึงการแสดงความเป็นตัวตนและอารมณ์ความปรารถนาทางเพศของ
นางยี่เกชายโดยผ่านภาพนำเสนอจากหลักฐานทางสังคมและวรรณกรรม รวมทั้งวิธีคิดเรื่องเพศในสังคมไทย
ที่มาจากมุมมองของชาวบ้านตั้งแต่สมัยพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว จนมาถึงการเปลี่ยนแปลง
ระบบความคิดเรื่องเพศในสังคมไทยยุคจอมพล ป. พิบูลสงคราม แปลก ว่ามีการนำเสนอภาพในลักษณะใดบ้าง 
ความน่าสนใจของเรื่องนี้ก็คือ ความสัมพันธ์ระหว่างบริบททางสังคมที่มีต่อการแสดงเพศวิถีของนางยี่เกชายใน
ยุคก่อนและหลังรัฐบาลจอมพล ป. พิบูลสงคราม แปลกนั้นมีการนำเสนอในพ้ืนที่การแสดงอย่างไร  

 
1
 ผู้ช่วยศาสตราจารย์สาขาวิชามานุษยวทิยา, อาจารย์ประจำภาควิชาสังคมศาสตร์ คณะอักษรศาสตร์ มหาวิทยาลัยศิลปากร. 



104 
   วารสารศิลปศาสตร์ มทร.ธัญบุร ีปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2567) 

Journal of Liberal Arts, RMUTT Vol.5 No.1 (January-June 2024) 
 

กล่าวถึงการนำเสนอเรื่องเพศในสังคมไทย ผู้เขียนพาเราไปทบทวนว่า ความคิดเรื่องเพศในสังคมไทยมี
พัฒนาการอย่างไร โดยแสดงหลักฐานจากโคลงกลอนและบันทึกต่าง ๆ ในอดีตเกี่ยวกับมุมมองเรื่องเพศว่าก่อน
สมัย ร. 5 การแบ่งแยกเพศทำได้ยาก เนื่องจากทั้งผู้ชายและหญิงต่างแต่งกายและมีทรงผมคล้ายคลึงกันมาก 
จนมาถึงสมัย ร. 5 ที่คติหญิงชายเปลี่ยนไป โดยเฉพาะอย่างยิ่งหญิงไทยมีการไว้ผมยาว และเด่นชัดมากขึ้นใน
สมัยพระบาทสมเด็จพระมงกุฏเกล้าเจ้าอยู่หัว ที่มีการแบ่งแยกหญิงชายจาก manners เครื่องแต่งกาย และ
ทรงผมต่าง ๆ พอมาถึงยุคจอมพล ป. พิบูลสงคราม ยิ่งแสดงให้เห็นความแตกต่างอย่างเด่นชัดขึ้นไปอีกด้วยเหตุ
ที่ต้องการสร้างความเป็นอารยะจึงต้องทำการปฏิรูปทั้งเรื่องของสรีระร่างกาย การแต่งกาย การปฏิบัติตัว 
รวมถึงการตั้งชื่อตามเพศอย่างเคร่งครัด ทำให้หญิงชายคล้ายกับถูกจำกัดนิยามอย่างตรงตัวกับชีววิทยาเกี่ยวกับ
เพศของแต่ละคน ส่วนเรื่องของเพศสภาวะกลับกลายเป็นสิ่งที่ถูกแช่แข็งจองจำไว้มิให้แสดงออก  นาฏกรรม
อย่างยี่เกที่มีผู้แสดงเป็นชายล้วนจึงเป็นสนามสำคัญที่จะทำความเข้าใจเรื่องการแสดงออกถึงเพศสภาวะของ
นักแสดงยี่เกว่ามีลักษณะอย่างไร โดยในพ้ืนที่นาฏกรรมหรือพ้ืนที่การแสดงในอดีตถูกจัดให้เป็นพ้ืนที่สำหรับ
ผู้ชายมากความสามารถ เช่น โขน หรือละคร ซึ่งผู้ชายจะมีบทบาทมากกว่าผู้หญิงที่มักเล่นละครในและการเป็น
นางรำ  

กล่าวถึงละครนอกที่เน้นให้ผู้ชายแสดงนั้นจะมีวิธีเล่นที่สอดคล้องกับพฤติกรรมการแสดงออกถึงความ
เป็นชาย เช่น บทเจรจาหยาบโลน บทวิวาทรุนแรง มีความขบขัน และสามารถนำเอาเรื่องของพระมหากษัตริย์
มาเล่นได้ด้วย จึงเข้าถึงและเป็นที่นิยมของชาวบ้านในเวลาต่อมา ยี่เกชายล้วนก็เป็นนาฏกรรมอีกประเภทหนึ่ง
ที่ผู้ชายในยุคหลังแสดง ซึ่งเป็นนาฏกรรมชาวบ้านที่สืบทอดมาจากละครนอก ในยุคจอมพล ป. พิบูลสงคราม 
ละครนอกนั้นไม่เป็นที่นิยมแสดงแล้ว ยี่เกก็อาจเป็นทางเลือกหนึ่งที่ผู้ชายจะสามารถใช้พ้ืนที่ตรงนี้แสดง
ความสามารถของตนได้ ยี่เกจึงอาจเป็นภาพนำเสนอของละครนอกที่เน้นผู้ชายล้วนแสดงซึ่งสูญหายไปแล้ว 
กลับฟ้ืนฟูในสมัยพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว เป็นต้นมาจนถึงยุคเปลี่ยนผ่านของยี่เกชายล้วนใน
ยุคจอมพล ป. พิบูลสงคราม ที่ทำให้ผู้คนเริ่มรู้จักยี่เกกันมากขึ้น (หน้า 50) คณะยี่เกท่ีเป็นที่รู้จักคณะแรก ๆ คือ 
คณะของพระยาเพชรปาณี เล่นที่ป้อมมหากาฬ 

ในเรื่องของพัฒนาการยี่เก และการแสดงออกทางเพศของนักแสดงที่ถูกกดทับจากกฎระเบียบของรัฐที่
เข้ามาครอบงำในเรื่องของเพศและควบคุมรูปแบบการแสดงที่เน้นการสร้างความเป็นอารยะแบบโลกตะวันตก 
ทำให้ยี่เกจะต้องทำการปรับตัวขนานใหญ่ เนื่องจากระเบียบของภาครัฐกำหนดว่าการแสดงต่าง  ๆ จะต้องใช้
นักแสดงให้ตรงกับบทบาททางเพศตามเนื้อเรื่องด้วย ยี่เกชายล้วนที่เคยแสดงทั้งบทบาทเพศชายและบทบาท
เพศหญิงมีอันจะต้องเลิกราไป ด้วยเหตุที่ว่าการแสดงทุกครั้งจะต้องขออนุญาตจากทางการด้วย และการจะ
ประกอบอาชีพนี้ได้จะต้องสอบผ่านความรู้เกี่ยวกับนาฏศิลป์เพ่ือจะได้บัตรรับรองการเป็นศิลปินสำหรับ
ประกอบอาชีพต่อไป ดัง “การเปลี่ยนยี่เกชายเป็นหญิงแท้นั้นกลับเสริมลักษณะความเป็นหญิงแบบอารยะที่รัฐ
หรือจำกัดเฉพาะชนชั้นสูงที่เป็นผู้ชายต้องการชม ความเป็นหญิงที่ใกล้เคียงกับเพศภาวะที่แท้จริงมากที่สุดกว่า
ชมความเป็นหญิงที่ตรงข้ามกับเพศภาวะของผู้แสดง” (หน้า 70) ทำให้นางยี่เกชายซึ่งอาจเป็นอาชีพของเพศ
ทางเลือกทางหนึ่งนั้น ไม่มีพ้ืนที่ที่จะแสดงความเป็นตัวตนโดยผ่านพ้ืนที่ทางนาฏกรรมอีกต่อไป ในแง่หนึ่ง
นโยบายของรัฐประสบความสำเร็จในการทำให้นาฎกรรมแบบจารีตเดิมที่เน้นชายจริงหญิงล้วนเล่นต้องมีการ
ปรับตัว แต่ในทางตรงกันข้ามกลับเป็นการกดทับพื้นท่ีของกลุ่มคนข้ามเพศอย่างเช่นนางยี่เกชาย 

ความน่าสนใจต่อไปก็คือ ผู้เขียนพยายามพูดถึงการเรียนรู้เรื่องความแตกต่างทางเพศของคนในสังคม
ผ่านนาฏกรรมต่าง ๆ ผมมองว่าเรื่องนี้มีการศึกษาค่อนข้างน้อยในวงวิชาการ (ผมอาจอ่านน้อยมากจนไม่รู้ว่ามี



105 
 

  

วารสารศิลปศาสตร์ มทร.ธัญบุร ีปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2567) 
Journal of Liberal Arts, RMUTT Vol.5 No.1 (January-June 2024) 

งานแนวนี้ออกมาบ้างแล้ว) ชวนให้นึกถึงงานศึกษาในกลุ่มศึกษาการเรียนรู้ทางสังคม (schooling) ที่สามารถ
พบได้ในกลุ่มนักมานุษยวิทยาที่ศึกษาเกี่ยวกับพิธีกรรมและประสบการณ์ (ritual and experience) เช่น งาน
ของ Victor Turner (1969) หรือภาวะเจริญพันธุ์ (coming of age) ที่ให้ความสำคัญกับการเรียนรู้ในแง่มุม
ต่าง ๆ ทางวัฒนธรรมของสมาชิกในสังคม อย่างงานของ Margaret Mead (1928) รวมถึงงานที่มีอิทธิพลสูง
มากอย่างในงานของ Clifford Geertz (1973, 1981) เรื่องนาฏรัฐ (Theatre State) กับ การเรียนรู้บทบาท
ทางอารมณ์และสังคมในงานชิ้นสำคัญของเขาอย่างเรื่องการชนไก่ในบาหลี (Thick Description of the 
Balinese Cockfight) ที่เสนอว่าการเข้าไปร่วมอยู่ในวงคนชนไก่ทำให้ชาวบาหลีได้เรียนรู้บทบาทต่าง ๆ ทาง
สังคมของพวกเขา  

สำหรับนาฏกรรมอย่างยี่เกชายล้วนก็เป็นส่วนหนึ่งของการเรียนรู้เรื่องการแสดงออกทางเพศใน
สังคมไทยได้ด้วยเช่นเดียวกัน ดังที่ผู้เขียนกล่าวว่า “วิธีคิดเรื่องเพศของคนไทยนั้นความจริงแล้วไม่จำเป็นต้องใช้
ความคิดทางตะวันตกเข้ามาจำแนกการศึกษาเรื่องของชายหญิง คนข้ามเพศสามารถพิจารณาได้จากพ้ืนฐาน
การดำเนินชีวิต อย่างเช่นการทำความเข้าใจของคนไทยที่มีต่อพ้ืนที่ทางนนาฏกรรมก็นับว่าเป็นวิธีการเข้าใจ
เรื่องเพศทางหนึ่งของคนไทยซึ่งมีมาก่อนการจำแนกบทบาทชายหญิง คนข้ามเพศจากฐานความคิดชุดตะวันตก
นั่นเอง” (หน้า 136 ) 

เพ่ือแสดงให้เห็นประเด็นนี้ชัดขึ้น ผู้เขียนได้ยกเอาวรรณกรรม “ม่านนางรำ” ของชาตบุษย์ นฤดม 
(2551) ที่นำเสนอภาพแทนสังคมในสมัยพระบาทสมเด็จพระปกเกล้าเจ้าอยู่หัว ต่อถึงยุครัฐบาลจอมพล ป. 
พิบูลสงคราม กล่าวถึงนักแสดงยี่เกชายผู้หนึ่งชื่อว่าหวานที่มีความใฝ่ฝันอยากเป็นนางยี่เกชายกรีดกรายท่วงท่า
เป็นลีลาชีวิต ร่างกายของเธอเป็นชายแต่ใจนั้นเป็นหญิง มีอุดมคติคืออยากเป็นสาวเครือฟ้า นาฏกรรมยี่เกจึง
เป็นพ้ืนที่ให้เธอได้แสดงตัวตนออกมาได้อย่างเต็มที่ ทั้งยังแสดงให้เห็นมิติทางวัฒนธรรมว่าด้วยมุมมองความ
สวยงามของตัวละครที่ไม่ได้ดูแต่เฉพาะรูปร่างหน้าตาเท่านั้น ต้องดูจริตจะกร้านของผู้แสดงที่จะต้องผ่านการ
คัดเลือกเพ่ือให้เหมาะสมกับบทบาทตัวละคร เช่น ในกรณีของหวานนั้น “ครูชื่นสบแววตาของหวาน... เพ่งมอง
เห็นถึงความหวานลึกเร้นในแววตาคู่นั้น ครูชื่นบอกตัวเองว่านี่คือนัยน์ตาของหญิงสาวชัด ๆ เพราะยิ่งเพ่งลึกลง
ไป ยิ่งยั่วยวนรัญจวนใจประหลาดแท้” (หน้า 95)  

เมื่อร่างของหวานเจริญวัยมาเป็นนางยี่เกชายเต็มตัวได้แล้ว แสดงให้เห็นว่า “ร่างก็เป็นทั้งพ้ืนที่แห่ง
การเป็นภาพนำเสนอความงดงามในโลกแห่งการแสดง และในเวลาเดียวกันร่างก็เป็นพ้ืนที่การแสดงความ
เป็นอยู่ของชีวิตตลอดจนอารมณ์ของนางยี่เกในร่างชาย” (หน้า 107) ซึ่งผู้เขียนใช้แนวคิดของ Mary Douglas 
นักมานุษยวิทยาชาวอังกฤษมาร่วมอธิบายในประเด็นนี้ แต่เสียดายว่าไม่ได้นำเสนอข้อมูลการวิเคราะห์มากกว่า
นี้ไม่เช่นนั้นคงน่าตื่นตาตื่นใจยิ่งขึ้น ซึ่งอาจเป็นเพราะข้อจำกัดของการเข้าถึงข้อมูลเชิงลึก โดยเฉพาะการได้
สัมภาษณ์นางยี่เกในยุคดังกล่าวที่ทำได้ยากแล้วในปัจจุบัน  

ตัวละครหวานต้องมีจุดจบกับโศกนาฏกรรมที่เกิดขึ้นจากการที่ยี่เกต้องปรับตัวให้มีนักแสดงทั้งชาย
และหญิง นางยี่เกจึงจำเป็นต้องย้ายวิก หรือ เลิกประกอบอาชีพนี้ไป การกลืนกลายของนโยบายเรื่องเพศผ่าน
ม่านมหรสพถูกสะท้อนออกมาจากวรรณกรรมอย่างชัดเจนว่า “นับตั้งแต่ยี่เกถูกต้องห้ามด้วยเหตุผลต่าง ๆ 
นานา ทุกคนในวิกชวนชื่นก็เริ่มขาดรายได้ ขณะที่ทุกคนต่างต้องกินต้องอยู่ สุดท้ายทุกคนจึงเห็นพ้องต้องกันว่า
ควรหาทางไป ความดิ้นรนต่อสู้เพ่ือความอยู่รอดของชีวิต ผู้คนในวิกยี่เกจึงเริ่มหายหน้าหายตาไปทีละคนสอง
คน จนสุดท้ายแทบไม่เหลือใคร” (หน้า 120) อีกทั้งสภาวะทางอารมณ์ความรู้สึกของคนข้ามเพศอย่างนางยี่เก
ชายถูกสังคมผลิตซ้ำความคิดเรื่องการข้ามเพศเป็นสิ่งผิดไปจากความจริง ดังที่นางยี่เกบางท่านกล่าวว่าสัมมา



106 
   วารสารศิลปศาสตร์ มทร.ธัญบุร ีปีที่ 5 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2567) 

Journal of Liberal Arts, RMUTT Vol.5 No.1 (January-June 2024) 
 

อาชีพก็เป็นแค่นางยี่เกตอนนี้คงถึงคราวตกอับไม่มียี่เกให้เล่น เราจึงเห็นได้ว่านางยี่เกชายถูกปิดฉากลงในยุค
หลังจอมพล ป.  

ข้อดีของงานชิ้นนี้คือการนำเอาวรรณกรรมมาสะท้อนให้เราเห็นแง่มุมทางประวัติศาสตร์ที่ในบางครั้ง
ข้อมูลเอกสารหรือข้อมูลภาคสนามมีไม่มากพอให้เราได้ศึกษาค้นคว้าเพ่ิมเติม กระนั้น หากนำเอาวรรณกรรมที่
พูดถึงในประเด็นเดียวกันมาเสริมเข้าไปเพ่ือสนทนาถกเถียงหรือเปรียบเทียบปรากฏการณ์ก็อาจทำให้เรามี
ความชัดเจนและลุ่มลึกเกี่ยวกับปรากฏการณ์ของนางยี่เกในอดีตเพ่ิมขึ้นได้ อีกทั้ง ข้อมูลเรื่องของการต้อง
เผชิญหน้ากับนโยบายของรัฐในเรื่องการควบคุมศิลปะการแสดงต่าง ๆ นั้น ยังมีข้อมูลจำกัดจนไม่อาจชี้ชัดไปได้
ว่าตกลงแล้วนางยี่เกชายต้องเลิกเล่นไปเพราะนโยบายนี้เป็นหลักจริงหรือไม่ หรือมีปัจจัยอ่ืน ๆ อีกที่ทำให้พวก
เขาต้องเลิกอาชีพนี้ไปทำอย่างอ่ืน ประเด็นนี้ยังเป็นช่องว่างทางความรู้ที่น่าทำการศึกษาต่อไป 

กล่าวถึงประเด็นเรื่องเรือนร่าง ผมรู้สึกเสียดายที่งานชิ้นนี้พาเราไปไม่ถึงแง่มุมเชิงทฤษฎีเรื่องการก่อ
ร่างสร้างตัวตนของนางยี่เกชาย แน่นอนว่าเรื่องนี้ไม่ใช่ความสนใจหลักในงานชิ้นนี้ของผู้เขียน เพราะไม่ได้มี
วัตถุประสงค์ที่จะวิเคราะห์ในแนวทางนี้ เพียงแต่ผมกลับพบว่างานมีความน่าสนใจและมีศักยภาพให้เราได้
ค้นคว้าต่อไป เพ่ือวิเคราะห์ให้เห็นว่า กระบวนการสร้างความเป็นนางยี่เกในสมัยนั้นเป็นอย่างไร แม้ในงานจะ
เขียนเรื่องการคัดเลือกนักแสดงไว้บ้างแล้วก็ตาม แต่ถ้าหากมีข้อมูลเชิงลึกมากขึ้นว่า นางยี่เกชายต้องมีลักษณะ
อย่างไร การเป็นตัวนางต้องมีสุนทรีอย่างไร เวลาแสดงต้องใช้วิธีการหรือความคิดในการแสดงออกให้มันอ่อน
ช้อยงดงามอย่างไร ซึ่งก็คงเป็นงานใหญ่  อาจจำเป็นต้องให้ผู้ศึกษาแนวการละคร , ศิลปกรรม , หรือ
มานุษยวิทยาไปศึกษาต่อ และในงานชิ้นนี้ก็ยกตัวอย่างพระเอกลิเก ไชยา มิตรชัย มาเป็นตัวเปรียบเทียบกับ
นางยี่เกชายในอดีต ซึ่งก็ทำให้เห็นภาพชัดขึ้นไปอีก เพราะในงานกล่าวถึงสุนทรียะในการชมนางยี่เกสมัย
โบราณว่าผู้ชายจะต้องแสดงให้เหมือนผู้หญิงอย่างสมจริง หรืออาจเป็นยิ่งกว่าผู้หญิงได้ด้วยอีก เป็นต้น 

อ่านงานชิ้นนี้จบผมมีประเด็นสนทนามากมายและทำให้เกิดมุมมองต่อเรื่องของวัฒนธรรมประเพณีใน
แต่ละยุคว่ามีความเปลี่ยนแปลงอย่างไร ดังที่พบว่าในสมัยหลวงพิบูลสงครามเป็นนายกนั้น เขามีนโยบายทาง
วัฒนธรรมเพ่ือจัดการควบคุมมหรสพต่าง ๆ เหมือาที่เราดูหนังเรื่องโหมโรงในอดีต เมื่อลองคิดดูก็มีศิลปะอีก
หลายแขนงที่ถูกกลืนกลายหายไปในช่วงเวลาดังกล่าวจำนวนมาก ไม่แน่ใจว่าหนังใหญ่ โขน หุ่นกระบอกมีส่วน
เกี่ยวข้องอย่างไรหรือไม่ คงต้องไปศึกษาเพ่ิมเติมต่อไป 
 
รายการอ้างอิง 
Geertz, Clifford. (1973). Interpretation of Cultures. New York: Basic Books. 
Geertz, Clifford. (1981). Negara: The Theatre State in 19th Century Bali. Princeton:  

Princeton University Press. 
Mead, Margaret. (1928). Coming of Age in Samoa: A Psychological Study of Primitive Youth  

for Western Civilization. USA: William Morrow and Co. 
Turner, Victor. (1996). The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. London:  

Routledge. 
 


