
การศึกษาวิเคราะห์เรื่องธรรมชาตขิองมนุษย์ 
ตามหลักพุทธปรชัญาเถรวาท*  

An Analytical Study of the Human Nature in  
Theravada Buddhist Philosophy 

 
พระสมเพชร อตฺตทีโป (มาตวังแสง) 

Phra Somphet Attatipo (Matwangsaeng)  
พระราชปริยัติวิมล 

Phraratpariyattivimon  
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

Mahamakut Buddhist University 
E-mail: Somphet_11@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 

 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ คือ 1) เพื่อศึกษาแนวคิดและทฤษฎีธรรมชาติของ
มนุษย์ 2) เพื่อศึกษาธรรมชาติของมนุษย์ตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท และ 3) เพื่อวิเคราะห์
ธรรมชาติของมนุษย์ตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ  
ซึ่งเน้นการวิจัยทางเอกสารโดยศึกษาจากพระไตรปิฎกและเอกสารท่ี เกี่ยวข้อง ผลการวิจัย
พบว่า มนุษย์เป็นผู้ท่ีมีใจสูง รู้จักส่ิงท่ีเป็นประโยชน์และมิใช่ประโยชน์มีความรู้สึกนึกคิดอย่างมี
เหตุผล รู ้จักการตัดสินใจ และรู้จักเลือกในสิ่งที ่เป็นประโยชน์มนุษย์เป็นสัตว์ที ่เกิดจาก
องค์ประกอบ 2 ส่วน คือ ส่วนที่เป็นสสารหรือรูป (กาย) และส่วนที่เป็นอสสารหรือนาม (จิต
หรือวิญญาณ) กายของมนุษย์ประกอบขึ้นจากหน่วยพื้นฐาน คือ ธาตุ 4 ได้แก่ดิน น้ำ ไฟ ลม 
โดยรับรู้โลกภายนอกผ่านประสาทสัมผัส ประสาทสัมผัสแต่ละอย่างจะมีอารมณ์หรือวัตถุท่ีเป็น
ของเฉพาะตน จิตหรือวิญญาณของมนุษย์มีอยู่จริง โดยอาศัยร่างกายเป็นท่ีอยู่เป็นธรรมชาติท่ี
ไม่มีรูปร่าง จิตเป็นนามธรรมมีความสัมพันธ์กับร่างกาย และมีความสําคัญกว่าร่างกาย มนุษย์มี
จิตหรือวิญญาณเป็นธรรมชาติพิเศษ และมีศักยภาพสูงในการฝึกฝนพัฒนาตนเอง เป็นสัตวที์่มี
ปัญญาหรือมีเหตุผลในการดําเนินชีวิต ธรรมชาติของร่างกายมนุษย์มีการเปล่ียนแปลง ไม่
สามารถดํารงอยู่ในภาวะเดิมตลอดไปได้ (อนิจจตา) และถูกบีบคั้นให้เกิดการเปลี่ยนแปลง
ภายในอยู่ตลอดเวลา (ทุกขตา) มนุษย์เป็นสัตว์ที่ต้องเกี่ยวข้องกับสังคมมาแต่กําเนิด เพราะ
มนุษย์เป็นสัตว์ที่มีสัญชาตญาณทั้งฝ่ายสูงและฝ่ายต่ำ คอยเป็นแรงผลักดันให้ต้องเกี่ยวข้องกับ
สังคม มนุษย์ควรแสดงพฤติกรรมท่ีดีต่อผู้อื่นและสังคม  

 
* Received 19 January 2017; Revised 2 December 2017; Accepted 10 January 2018 



2 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.1 No.1 (January-June 2018) 

คำสำคัญ: วิเคราะห์, ธรรมชาติของมนุษย์, พุทธปรัชญาเถรวาท 
 
Abstract 
 The objectives of this research paper are 1) to study the concepts and 
theories of human nature, 2) to study human nature according to Theravada 
Buddhist philosophy, and 3) to analyze human nature according to Theravada 
Buddhist philosophy. This research is a qualitative research, which focuses on 
documentary research by studying the Tipitaka and related documents The 
results showed that Human beings are high-minded. Know what is useful and 
what is not, have a rational thought. know the decision and know how to choose 
things that are beneficial to humans as beings that arise from two components: 
the part that is matter or form (body) and the part that is matter or name (Mind 
or spirit) The human body is made up of the basic four elements, namely earth, 
water, fire, and wind, through perception of the outside world through the senses. 
Each sense has its own unique emotion or object. Does the human mind or spirit 
really exist? By relying on the body as a natural habitat that has no shape. The 
mind is abstract in relation to the body. and is more important than the body 
Human beings have a special nature of spirit or spirit. and has a high potential for 
self-improvement It is an animal that has intelligence or reason to live. The 
nature of the human body has changed. It cannot remain in its original state 
forever (anicca) and is constantly subjected to internal changes (dukkha). Human 
beings are innately related to society. Because humans are animals with both 
high and low instincts. Waiting to be the driving force to be involved with society 
Humans should show good behavior towards others and society. 
Keywords: Analysis, Human Nature, Theravada Buddhist Philosophy 
 
บทนำ 
 ธรรมชาติได้สร้างสิ่งที่ดีที่สุดเหมาะสมที่สุดให้เข้ากับสภาพแวดล้อมในปัจจุบัน โดยมี
การคัดเลือกพันธุ์ตามธรรมชาติของส่ิงมีชีวิต ส่ิงมีชีวิตใดท่ีมีความสามารถปรับตัวเองให้เข้ากับ
สภาพแวดล้อมที่มีการเปลี่ยนแปลงได้สิ่งมีชีวิตนั้นก็จะสามารถอยู่รอด และถ่ายทอดลักษณะ
เด่นนั้นๆ ออกมาให้แก่ลูกหลานสืบต่อเผ่าพันธุ์และสามารถดํารงเผ่าพันธุ์ตนเองไว้ได้มนุษย์เป็น
ส่ิงมีชีวิตท่ีมีความสามารถในการปรับตัวได้อย่างดียิ่ง มนุษย์จึงยังสามารถดํารงเผ่าพันธุ์ของตน
ไว้ได้จนถึงปัจจุบัน (จํานง ทองประเสริฐ, 2533 : 32)โธมาส ฮอบส์ (Thomas Hobbes) กล่าว



        วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี                        ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มถิุนายน 2561)  3 

 

ว่า “ธรรมชาติของคนนั้นป่าเถื่อน เห็นแก่ตัว ขี้โม้โอ้อวดตน ต่ำช้า หยาบคาย เอาแต่ใจตัวเอง 
ยื้อแย่งแข่งดีกันโดยไม่มีขอบเขต อายุส้ัน แต่ถ้าพบกับความทุกข์ยากแล้วคนจึงจะลดความเห็น
แก่ตัวลงและสังคมจะช่วยให้เขาดีขึ้น” วิลเลียมสัน (Williamson) ก็กล่าวทํานองเดียวกันว่า 
“ทุกคนที่เกิดมาเป็นเสมือนผีร้าย” (กฤษณา ศักดิ์ศรี , 2530) แต่ จอห์น ล็อค (John Lock) 
กลับมีแนวความคิดเห็นตรงกันข้ามว่า “มนุษย์โดยธรรมชาติเป็นคนดีไม่ได้มีความเห็นแก่ตัว 
ส่วนความไม่ดีนั ้นเกิดจากสภาพแวดล้อมของเขา” นอกจากนี้แล้วนักสังคมวิทยาเห็นว่า 
ธรรมชาติของมนุษย์ทั่วไปชอบเรียนรู้มีความอยากรู้อยากเห็นอยากดูชอบที่จะรู้เรื่องของผู้อื่น
บางคนรู้จักคนอื่นดีกว่าตนเองเสียอีกเพราะไม่เคยสํารวจตัวเองดูบ้างเลยเพราะโดยทั่วไป คน
ชอบเรียนรู้เรื่อง ของคนอื่น มากกว่าตนเองและมีความรู้สึกว่าตนเองรู้จักผู้อื่นได้ดีแต่ถ้าหากมี
คําถามย้อนกลับว่า ตัวท่านเองนั้นรู้จักตัวเองแค่ไหนคนๆ นั้นมักจะโกรธ มิใช่เพราะว่าดูถูก แต่
ภายใต้จิตสํานึกนั้น คือ ความไม่รู้จักตัวเองแล้วทําให้รู้สึกมีปมด้อยเกิดขึ้นมนุษย์โดยพื้นฐานแล้ว
เป็นผู้มีเหตุผลสามารถท่ีจะตัดสินใจด้วยตนเองได้มนุษย์มีศักด์ิศรีมี คุณค่า มีความดีเช่ือถือและ
ไว้วางใจได้มนุษย์ยังมีความเฉลียวฉลาดในการปรับตัว และต้องการความเป็นอิสระในการท่ีจะ
พัฒนาตนเองให้เจริญก้าวหน้า (จักรสิน พิเศษสาทร , 2521) ส่วนแนวโน้มที่จะพัฒนาตนเอง
อย่างสมบูรณ์นั้น โรเจอส์ (Rogers) เช่ือว่าลักษณะธรรมชาติของมนุษย์นั้นมีแนวโน้มท่ีติดตัวมา 
แต่กําเนิดของอินทรีย์ท่ีจะพัฒนาความสามารถและศักยภาพท่ีมีอยู่ท้ังหมด ตามวิถีทางท่ีจะช่วย
ให้อินทรีย์คงอยู่ หรือสร้างเสริมให้ดียิ ่งขึ ้น โดยการปรับตัว การขัดเกลา การพัฒนา การ
พึ่งตนเอง และการเป็นตัวของตัวเอง 
 ตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท กล่าวว่า คนเรามักจะเข้าใจว่า เรามีตัวตนและเป็นตัวตน 
เป็นส่ิงท่ีแท้จริงแน่นอนและจริงจัง ความจริงแล้วชีวิตท่ีเรามองเห็นนี้เป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา 
ซึ่งแปลว่าไม่เที่ยงแท้แน่นอน เกิดมาเป็นตัวเป็นตนแล้วก็เสื่อมดับสูญไป เป็นทุกข์ไม่คงอยู่ ใน
สภาพเดิมได้และไม่ใช่ตัวตนจริงๆ ตัวตนที่แท้ย่อมถาวรเป็นอยู่อย่างใดก็อย่างนั้น แต่ที ่เรา
เป็นอยู่นี้เสมือนชะลอมไม้ไผ่ที่ช่างจักสานทําขึ ้นมาไม่มีอะไรและไม่ใช่อะไรจนกลายเป็นรูป
ชะลอมสําหรับใช้สอยแต่พอดึงตอกไม้ไผ่นั ้นออกทีละชิ้น ในที่สุดก็ไม่มีความเป็นชะลอม
เหลืออยู่ มีแต่กองตอกไม้ไผ่ ฉะนั้นท่ีเราคิดว่าเราเป็นคนนั้นคนนี้หรือมีตัวตนนั้นเราสมมติขึ้นมา
เองโดยทิฏฐานุสัย คือ เชื่อถือยึดมั่นแล้วเอาจริงเอาจังกับสิ่งสมมตินั้น จนคิดว่ามันเป็นสิ่งท่ี
แน่นอนเลยมีอุปาทาน คือ ยึดมั่นด้วยความหลงใหล ถ้าใครมาทําอะไรกับตัวเราแล้ว เราจะรู้สึก 
สะเทือนใจ เพราะคิดว่ามันมากระทบกระเทือนต่อของเรา ถ้าเป็นท่ีเราพอใจหรือสอดคล้องกับ
ภาพพจน์ของเราเราก็ดีใจปีติยินดีชื่นชมสนุกสนาน แต่ตรงกันข้ามเราจะรู้สึก เสียใจ เศร้าโศก 
ความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับมนุษย์ในแง่นี้เราได้วิชาการทางมนุษยศาสตร์ ทําให้เราได้คิดว่าส่ิงท่ี
เรามองเห็นได้จับต้องได้นั้นความจริงแล้วไม่ใช่ของแท้แต่ของที่แท้นั้นเรากลับมองไม่เห็น จับ
ต้องไม่ได้แต่เรารู้ซึ่งปรากฏในรูปของความคิด ความใฝ่ฝัน จินตนาการ (พระธรรมโกศาจารย์ 



4 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.1 No.1 (January-June 2018) 

(ประยูร ธมฺมจิตโต), 2538) จึงกล่าวได้ว่าปรัชญาและความเชื่อเกี่ยวกับมนุษย์ของปรัชญาเมธี
กรีกและศาสนาทางตะวันตก กับพุทธปรัชญานั้นสอดคล้องต้องกันในประเด็นนั้น 
 ธรรมชาติของชีวิตมนุษย์คือ เป็นสัตว์ที่ต้องฝึกและฝึกได้การท่ีมนุษย์ต้องมีชีวิตท่ีดีงาม 
ต้องศึกษาฝึกฝนพัฒนาตนเองให้ดีขึ้นไปในระบบการดำเนินชีวิตซึ่งประกอบด้วยพฤติกรรม
จิตใจ และปัญญาเมื่อฝึกฝนพัฒนามีการศึกษา ก็ทำให้การดาเนินชีวิตดีขึ้น แต่ถ้าไม่เรียนรู้ไม่ฝึก 
การเป็นมนุษย์นั้นก็จะดำเนินชีวิตไม่ดีไม่ถูกต้อง ทั้งนี้เพราะมนุษย์อยู่ด้วยสัญชาตญาณอย่าง
เดียวไม่พอ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2540) คําว่า “ธรรมชาติ” มีความหมายอยู่หลาย
ประการ แล้วแต่ทัศนะของบุคคล ในทางพุทธปรัชญาให้ความหมายว่า ธรรมชาติหมายถึงการ
เกิดโดยธรรม (ธรรมะ = สิ่งที่บริสุทธิ์และเป็นปรมัตถสัจจะ ชาติ = การเกิด) เนื่องจากไม่อาจ
อธิบายคําว่าธรรมะให้เป็นที่ยอมรับกันได้ก็จึงให้ความหมายว่า คือ สิ่งที่เป็นอยู่แล้ว ไม่มีใคร
สร้าง ไม่มีกาลเวลา ไม่เส่ือมสลาย เป็นอมตะ 

ดังนั้น ผู้วิจัยเห็นว่า เพื่อให้เข้าถึงธรรมชาติของมนุษย์คือ สิ่งที่มีอยู่เป็นอยู่ และ เป็น
อนัตตาคือ ความไม่เที่ยงแท้แน่นอนนั่นเอง จะช่วยให้รู้จักและเข้าใจ มนุษย์ในแง่มุมต่างๆ ได้
มากขึ้น อันจะนําไปสู่การเรียนรู้พฤติกรรมและการแสดงออกของมนุษย์เพื่อใช้ในการสร้าง
ความสัมพันธ์ที่ดีต่อไป นอกจากนี้ยังจะช่วยให้มนุษย์สามารถเข้าใจกันและกันโดยไม่ก่อความ
ขัดแย้งต่อกัน 
 
 วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพื่อศึกษาแนวคิดและทฤษฎีธรรมชาติของมนุษย์ 

2. เพื่อศึกษาธรรมชาติของมนุษย์ตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท 
3. เพื่อวิเคราะห์ธรรมชาติของมนุษย์ตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 การศึกษาวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ซึ่งเน้นค้นคว้าวิจัย

ทางเอกสาร (Documentary Research) โดยสามารถจัดลําดับดังนี้ 
ขัน้สํารวจข้อมูล 
1. ศึกษาค้นคว้าเกี่ยวกับเรื่องธรรมชาติของมนุษย์ในพุทธปรัชญาเถรวาท 
2. สํารวจเอกสาร งานวิจัยท่ีมีผู้รู้เขียนและศึกษาวิจัยเกี่ยวกับเรื่องธรรมชาติของมนุษย์

ในพุทธปรัชญาเถรวาท 
ขั้นรวบรวมข้อมูล 
1. รวบรวมข้อมูลจากเอกสารช้ันปฐมภูมิ (Primary Sources) คือ พระปิฎกภาษาไทย 

ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย พิมพ์เนื่องในวโรกาสครบ 200 ปีแห่งกรุงรัตนโกสินทร์พุทธศักราช 
2525 



        วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี                        ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มถิุนายน 2561)  5 

 

2. รวบรวมข้อมูลจากเอกสารช้ันทุติยภูมิ (Secondary Sources) จากอรรถกถา ฎีกา 
อนุฎีกา ปกรณ์วิเสสต่างๆ หนังสือ วารสาร บทความ และวิทยานิพนธ์ที่เกี่ยวข้อง และจัดลําดับ 
ความเกี่ยวข้องความสําคัญในเรื่อง เหตุผล และท่ีมาเพื่อแยกแยะ 

3. รวบรวมข้อมูลจากเอกสาร งานวิจัยท่ีเกี่ยวข้องกับแนวคิดเรื่องธรรมชาติของมนุษย์
ในพุทธปรัชญาเถรวาท 

ขั้นวิเคราะห์ข้อมูล 
1. นําข้อมูลเกี่ยวกับความหมาย ประเภท ธรรมชาติของมนุษย์ในทัศนะทั่วไป และใน

พุทธปรัชญาเถรวาท มาศึกษาวิเคราะห์ตามวัตถุประสงค์ท่ีต้ังไว้ 
2. ศึกษาวิเคราะห์เนื้อหาของประเด็นต่างๆ และตามวัตถุประสงค์ที ่ตั ้งไว้เกี ่ยวกับ

ธรรมชาติของมนุษย์ในพุทธปรัชญาเถรวาท 
ขั้นนําเสนอข้อมูล ในรูปแบบพรรณนาวิเคราะห์ (Descriptive Analysis) 

 
ผลการวิจัย 

 1. แนวคิดและทฤษฎีธรรมชาติของมนุษย์พบว่า มนุษย์คือ ผู้ท่ีมีใจสูง รู้จักส่ิงท่ีเป็น
ประโยชน์และมิใช่ประโยชน์มีความรู้สึกนึกคิด เป็นศูนย์รวมของสสารและจิต รู้จักคิดอย่างมี
เหตุผล รู้จักการตัดสินใจ และรู้จักเลือกในสิ่งที่เป็นประโยชน์กายของมนุษย์เป็นองค์ประกอบ
แห่งชีวิตภาคสสารประกอบข้ึนจากธาตุ 4 มีประสาทสัมผัสหรือช่องทางแห่งการรับรู้ 5 ช่อง คือ 
ตา หูจมูก ล้ิน และผิวกาย กายของมนุษย์มีฐานะเป็นเครื่องมือของวิญญาณ เป็นถ้ําท่ีอาศัยของ
วิญญาณ วิญญาณเป็นธรรมชาติท่ีคอยควบคุมจัดการอยู่เบ้ืองหลัง การเคล่ือนไหวของร่างกาย 
ถ้าปราศจากวิญญาณ ร่างกายก็ไม่สามารถกระทําการอันใดได้สถานภาพของมนุษย์ใน โลกท่ี
มนุษย์นั้นจะมีบาปติดตัวเนื่องจากมีสาเหตุให้เกิดบาป และผลของบาปท่ีเกิดขึ้นกับมนุษย์แต่ถ้า
หากว่ามนุษย์ไม่สร้างอกุศลความช่ัว มนุษย์ก็จะมีแต่กุศลท่ีเป็นความดีเกิดขึ้นแก่ตน ความเป็น
มนุษย์ก็จะสูงขึ้น ท่ีเรียกกันว่า “มนุษย์ท่ีสมบูรณ์”  

กลุ่มเอกนิยม (Monism) มนุษย์มีกายและจิตรวมเป็นเอกัตภาพเดียวกัน หรือเป็นหนึ่ง
เดียวกันซึ่งมี 2 แนวคิดย่อยจิตกับกายเป็นส่ิงเดียวกันแต่มีรูปลักษณะ 2 ด้าน (Double Aspect 
Theory) ชีวิตมนุษย์จึงแสดงออกเป็น 2 แบบ คือ ด้านที่เป็นจิตใจ และด้านที่เป็นร่างกาย 
แนวคิดนี้ปรากฏอยู่ในผลงานของนักปรัชญาแนวที่ 2 อธิบายว่า จิตกับกายเป็นหนึ่งเดียวกัน แต่
มี 2 กระบวนการทางจิตกับกระบวนการทางร่างกายมีนักคิดท่ีเสนอแนวคิดนี้ 

กลุ่มทวินิยม ได้อธิบายไว้ว่า มนุษย์มีส่วนประกอบเป็นร่างกายและจิตใจท่ีแยกต่างหาก
จากกันกลุ่มนี้มีแนวความคิดแยกเป็น 3 แนว คือ จิตกับกายเป็น 2 สิ่งแต่ต่างมีอิทธิพลต่อกัน 
(Interaction) จิตมีอิทธิพลต่อกาย เช่น เมื่อจิตต้ังเจตนาก็มีผลให้กายปฏิบัติไปตามที่จิตคิดไว้
ในทํานองกลับกันร่างกายก็มีอิทธิพลต่อจิตด้วย เช่น เวลาร่างกายขาดน้ำ จิตก็จะเกิดความรู้สึก
หิวกระหายต้องการดื่มน้ำแนวท่ี 2 อธิบายว่า จิตกับกายเป็น 2 สิ่งที ่แตกต่างกัน และไม่มี



6 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.1 No.1 (January-June 2018) 

อิทธิพลต่อกันกิจกรรมของจิตและกายมีลักษณะเป็นเส้นขนานที่ต่างฝ่ายต่างก็ดาเนินไปตาม
หน้าที่และกลไก (Function) กายไม่มีอิทธิพลต่อจิตและจิตไม่มีอิทธิพลต่อกาย แนวที่ 3 
อธิบายว่า จิตกับกายเป็น 2 ส่ิงท่ีมีความแตกต่างกันไป แม้ว่าจิตจะไม่มีอิทธิพลต่อกาย แต่กายมี
อิทธิพลต่อจิต (Epiphenomenalism) กายเปรียบเสมือนตัวคนและจิตเปรียบเสมือนเงาเมื่อตัว
คนเคล่ือนไหว เงาก็เคล่ือนตามไปด้วย จิตจึงเป็นผลพลอยได้จากกระบวนการทางกายภาพการ
ปฏิสนธิของมนุษย์ในทางชีววิทยาสมัยใหม่ มีพัฒนาการที่เจริญก้าวหน้าเป็นอย่างมากในด้าน
การดูแลอภิบาล ให้คําแนะนําช่วยเหลือ แก้ไขปัญหาให้กับมวลมนุษยโลก ในการดํารงรักษา
เผ่าพันธุ์ของมนุษย์เอาไว้ไม่ว่าจะเป็นปัญหาการมีบุตรยากหรือการควบคุมการเกิดของมนุษย์ 
เพื่อให้เป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพและได้มนุษย์ท่ีมีคุณภาพให้แก่โลกต่อไป 

2. ธรรมชาติของมนุษย์ตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท พบว่า ธรรมชาติของมนุษย์
เป็นสภาวะที่เกิดเอง มีเอง และเป็นอยู่เองตามเหตุปัจจัย ภายในชีวิตมนุษย์คือ ธรรมชาติของ
มนุษย์ส่วนธรรมชาติของมนุษย์ตามทรรศนะของนักปราชญ์ร่วมสมัย หมายถึง กฎธรรมชาติท่ี
มนุษย์ต้องเป็นตามนั้น ต้องทําหน้าท่ีตามนั้น และจะได้รับผลตามนั้น และภาวะ คือ ความเป็นผู้
ท่ีต้องฝึกและฝึกได้ 
 มนุษย์ที่เกิดมาบนโลกนี้มีลักษณะพิเศษ 3 ประการ คือ 1) แม้จะแตกต่างกันในด้าน
รูปลักษณ์ภายนอก คุณสมบัติภายใน สถานภาพของชีวิต,ฐานะทางเศรษฐกิจ ช่ือเสียงเกียรติยศ
เป็นต้น ก็ตาม แต่ส่ิงท่ีมนุษย์ทุกคนมีเหมือนกันและมีเสมอกัน คือ “ความเป็นมนุษย์” 2) ด้วย
ความเป็นมนุษย์นี้พุทธปรัชญาเถรวาทเชื่อว่า มนุษย์ย่อมมีโอกาสท่ีจะสามารถพัฒนาตนเองได้
แม้อาจจะใช้เวลาแตกต่างกันก็ตาม 3) การได้ความเป็นมนุษย์ถือเป็นความโชคดีอย่างยิ่ง เพราะ
จะเป็นรากฐานของการที่จะก้าวไปสู่ความดีงามอื่นๆ ในชีวิต ลักษณะพิเศษทั้ง 3 ประการ
ข้างต้น เป็นค่าแห่งชีวิตของมนุษย์โดยธรรมชาติแต่ไม่ใช่ส้ินสุดเพียงเท่านี้มนุษย์จะมีค่าแห่งชีวิต
ที่สูงตามความหมายของคําว่า “มนุษย์” อย่างแท้จริง ก็ด้วยการบําเพ็ญความดี (กุศลกรรม) 
หรือมีคุณธรรม และการมีคุณธรรมหรือการทําความดีจะเป็นเกณฑ์วัดในระหว่างมนุษย์ด้วยกัน
ว่า ชีวิตของใครมีคุณค่าสูงหรือคุณค่าต่ำ และชีวิตของใครท่ีไม่แตกต่างจากสัตว์เดรัจฉานท่ัวไป 
มนุษย์แม้จะมีชีวิตอยู่เพียงวันเดียว ถ้าอยู่อย่างมีคุณธรรม หรือได้สร้างแต่ความดีถือว่าประเสริฐ
กว่าการมีชีวิตอยู่เป็นร้อยปีแต่ไม่ทําความดีอะไรเลย มนุษย์ท่ีใช้ชีวิตบนโลกนี้ด้วยการสร้างกุศล 
กรรมให้มากท่านถือว่าเป็นผู้ฉลาด อุปมาเหมือนนายมาลาการท่ีชาญฉลาดใช้ดอกไม้ท่ีสุมกันอยู่
เป็นกองมาจัดร้อยเป็นพวงมาลัยท่ีสวยงามได้ฉะนั้น 
 พุทธปรัชญาเถรวาทเชื่อว่า มนุษย์โดยธรรมชาติมีศักยภาพ คือ 1) ความสามารถที่จะ
ฝึกฝนพัฒนาตนเองให้ประเสริฐที่สุดได้แฝงอยู่ 2) ธรรมชาติแฝงซึ่งเกิดตามธรรมดาของมนุษย์
คือ “ความเคยชิน” และธรรมชาติคือ “ความศรัทธา” เป็นธรรมชาติท่ีเหมาะสําหรับการฝึกฝน
พัฒนาด้านกายและศีลเมื่อกายและศีล ได้รับการพัฒนาแล้ว จะส่งผลต่อไปถึงการฝึกฝนพัฒนา
ด้านจิตใจและปัญญาตามลําดับเมื่อใดท่ีฝึกฝนพัฒนาจนได้คุณสมบัติคือ ความเป็นผู้มีกาย ,ศีล,



        วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี                        ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มถิุนายน 2561)  7 

 

จิตและปัญญาที่พัฒนาแล้วเท่านั้น จึงจะได้ชื่อว่า เป็นผู้ประเสริฐที่สุดในหมู่มนุษย์ 3) พุทธ
ปรัชญาเถรวาทให้ความสําคัญกับชีวิตของมนุษย์มากเพราะกว่าท่ีจะได้ชีวิตความเป็นมนุษย์เป็น
เรื่องยากลําบาก ชีวิตมนุษย์เป็นตัวแปรสําคัญต่อสันติภาพของโลก อาจกล่าวได้ว่าโลกนี้จะมี
สงครามหรือสันติภาพขึ้นอยู่กับมนุษย์ในคําสอนทางจริยธรรมท่านจึงสอนไม่ให้ฆ่ามนุษย์ด้วยกัน
(ตลอดถึงสัตว์อื่นด้วย) แต่ให้มีเมตตากรุณาต่อกันและกันแทน และโดยธรรมชาติแล้วมนุษย์ทุก
คนไม่มีใครอยากให้คนอื่นมาทําลายชีวิตของตน ดังนั้น มนุษย์จึงไม่ควรคิดทําลายชีวิตของกัน
และกันหรือแม้แต่คิดทําลายชีวิตของตนเอง 4) การได้เกิดมาเป็นมนุษย์ถือเป็นค่าแห่งชีวิตของ
มนุษย์โดยธรรมชาติและถือเป็นความโชคดีอย่างยิ่ง แต่ค่าแห่งชีวิตของมนุษย์จะเพิ่มขึ้น จะมี
คุณค่า มีความหมายและประเสริฐยิ่งขึ้น ถ้ามีคุณธรรมและเพียรพยายามประกอบคุณความดี
หรือกุศลกรรม เพราะคนท่ีประกอบแต่กุศลกรรม แม้จะมีชีวิตเพียงวันเดียวก็ประเสริฐกว่าคนท่ี
มีชีวิตอยู่ร้อยปีแต่ไม่ทําความดีอะไรเลย และการทําแต่ความดีนอกจากจะเป็นผลดีแก่ตนเอง
แล้ว ยังเป็นผลดีแก่บุคคลอื่นและสัตว์อื่นด้วย 
 3. วิเคราะห์ธรรมชาติของมนุษย์ตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท พบว่า ธรรมชาติทุก
อย่างในรูปขันธ์ของมนุษย์ตามนัยแห่งพุทธปรัชญาเถรวาท เกิดขึ้นเพราะอาศัยกันและกัน และ
ต่างก็เป็นเหตุปัจจัยของกันและกันดํารงอยู่ธรรมชาติของกายตามที่กล่าวมาทั้งหมดได้ว่า กาย
ของมนุษย์ถูกเรียกว่า รูปขันธ์ปรากฏขึ้นได้เพราะมหาภูตรูป 4 รวมตัวเกาะกุมกัน ตกอยู่ภายใต้
กฎของอนิจจตา ทุกขตา และอนัตตตาธรรมชาติของกายนี้สามารถแบ่งแยกได้เป็น 2 ส่วน
ใหญ่ๆ คือ 
 1) ส่วนที ่เป็นธรรมชาติดั ้งเดิม หรือธรรมชาติพื ้นฐาน (Original nature) ได้แก่ 
ธรรมชาติที ่เป็นส่วนประกอบฝ่ายรูปธรรมทั้งหมดของกาย เกิดขึ้นจากการรวมตัวกันของ
มหาภูตรูป 4 โดยมีกรรมคอยสนับสนุนและจัดสรร 
 2) ส่วนท่ีเป็นธรรมชาติอาศัย (Derivative nature) ซึ่งได้แก่ ธรรมชาติท่ีอาศัยมหาภูต
รูป 4 เกิดขึ้นและเป็นไปโดยธรรมชาติธรรมชาติส่วนนี้ เกิดมีขึ้นเพราะอาศัยธรรมชาติดั้งเดิม
นั่นเอง ตามพระบาลี ได้แก่อุปาทายรูป 24 ลักษณะและหน้าที่ของกาย ก็รวมอยู่ในธรรมชาติ
อาศัยนี้ ธรรมชาติของจิตแบ่งได้เป็น 3 ส่วน คือ ส่วนที่สากลสําหรับมนุษย์โดยทั่วไป ส่วนของ
มนุษย์ปุถุชน และส่วนของมนุษย์อริยชน ธรรมชาติของจิตส่วนที่สากลสําหรับมนุษย์โดยทั่วไป
แบ่งเป็น 4 กลุ่ม คือ 1) กลุ่มท่ีเป็นความรู้สึก (เวทนา) 2) กลุ่มท่ีเป็นความจําได้หมายรู้ (สัญญา) 
3) กลุ่มที่เป็นสภาวธรรมที่ปรุงแต่งจิต (สังขาร) และ 4) กลุ่มที่ทําหน้าที่รู้แจ้งอารมณ์ที่เข้ามา
กระทบผ่านทวารต่างๆ (วิญญาณ) ธรรมชาติของจิตของมนุษย์ปุถุชนมีลักษณะ ดังนี้ 1) ไร้
รูปร่าง มีร่างกายเป็นท่ีอาศัย 2) ไม่สามารถรู้เห็นได้ด้วยประสาทสัมผัสทั้ง 5 แต่รู้เห็นได้ด้วย
ปัญญาหรือการคิด3) พฤติภาพของจิตเป็นเรื่องนามธรรม ถูกกําหนดเรียกชื่ออย่างนั้น อย่างนี้
ตามเหตุปัจจัยที่นามธรรมอันนี้ไปกระทบเข้า 4) รวมตัวเข้ากับอารมณ์ที่พอใจได้เร็ว โดยไม่
เลือกว่า อารมณ์นั้นเป็นกุศล หรืออกุศล ดีหรือช่ัว ด้วยเหตุนี้ทําให้พุทธปรัชญาเถรวาท 



8 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.1 No.1 (January-June 2018) 

ต้องสอนหลักการฝึกอบรมจิตเพื่อให้รวมตัวกับอารมณ์ที่เป็นกุศลธรรมหรือสิ่งที ่ดีอย่างเดียว 
ทั้งนี้เพื่อความสุขในชีวิตของมนุษย์เอง 5) จิตของมนุษย์เป็นนามธรรมที่ฝึกให้ดีได้ 6) จิตของ
มนุษย์เป็นธรรมชาติท่ีตกอยู่ในอํานาจของไตรลักษณ์คือ ไม่เท่ียง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา เกิดขึ้น 
ตั้งอยู่ ดับไป เป็นกระแส 7) เปลี่ยนแปลงเร็ว มองเห็นได้ยาก ส่วนธรรมชาติของจิตของมนุษย์
อริยชน นอกจากตกอยู่ภายใต้กฎไตรลักษณ์แล้ว ตามปกติจิตของพระอริยบุคคลจะเป็นไปตาม
กําลังที่ได้ฝึกฝนอบรม กล่าวคือ จิตของพระโสดาบันยังมีราคะ โทสะ และโมหะอยู่ แต่รู้จัก
ยับยั้งได้ในระดับหนึ่ง และสามารถละสังโยชน์ได้ 3 ข้อ คือ สักกายทิฏฐิ, วิจิกิจฉา และ
สีลัพพตปรามาส จิตของพระสกทาคามีละสังโยชน์ได้ 3 ข้อ เช่นกัน แต่สามารถลดความแรง
ของราคะ โทสะ และโมหะได้มากกว่าพระโสดาบัน จิตของพระอนาคามีละสังโยชน์ได้เพิ่มอีก 2 
ข้อ คือ กามราคะ, ปฏิฆะ รวมเป็น 5 ข้อ และสามารถบรรเทาราคะ โทสะและโมหะให้เบาบาง
ลงได้มากกว่าพระสกทาคามีแต่ยังต้องฝึกหัดขัดเกลาเพิ่มเติมอีก, จิตของพระอรหันต์ละสังโยชน์
ได้ท้ังหมด เป็นจิตท่ีสะอาดบริสุทธิ์หมดจดถึงท่ีสุด ไม่ต้องฝึกหัดขัดเกลาอีกต่อไป 
 
สรุป 

มนุษย์เป็นผู้ท่ีมีใจสูง รู้จักส่ิงท่ีเป็นประโยชน์และมิใช่ประโยชน์มีความรู้สึกนึกคิดอย่าง
มีเหตุผล รู ้จักการตัดสินใจ และรู้จักเลือกในสิ่งที ่เป็นประโยชน์มนุษย์เป็นสัตว์ที ่เกิดจาก
องค์ประกอบ 2 ส่วน คือ ส่วนที่เป็นสสารหรือรูป (กาย) และส่วนที่เป็นอสสารหรือนาม (จิต
หรือวิญญาณ) กายของมนุษย์ประกอบขึ้นจากหน่วยพื้นฐาน คือ ธาตุ 4 ได้แก่ดิน น้ำ ไฟ ลม 
โดยรับรู้โลกภายนอกผ่านประสาทสัมผัส ประสาทสัมผัสแต่ละอย่างจะมีอารมณ์หรือวัตถุท่ีเป็น
ของเฉพาะตน จิตหรือวิญญาณของมนุษย์มีอยู่จริง โดยอาศัยร่างกายเป็นที่อยู่เป็นธรรมชาติท่ี
ไม่มีรูปร่าง จิตเป็นนามธรรมมีความสัมพันธ์กับร่างกาย และมีความสําคัญกว่าร่างกาย มนุษย์มี
จิตหรือวิญญาณเป็นธรรมชาติพิเศษ และมีศักยภาพสูงในการฝึกฝนพัฒนาตนเอง เป็นสัตวที์่มี
ปัญญาหรือมีเหตุผลในการดําเนินชีวิต ธรรมชาติของร่างกายมนุษย์มีการเปลี่ยนแปลง ไม่
สามารถดํารงอยู่ในภาวะเดิมตลอดไปได้ (อนิจจตา) และถูกบีบคั้นให้เกิดการเปลี่ยนแปลง
ภายในอยู่ตลอดเวลา (ทุกขตา) มนุษย์เป็นสัตว์ที่ต้องเกี่ยวข้องกับสังคมมาแต่กําเนิด เพราะ
มนุษย์เป็นสัตว์ที่มีสัญชาตญาณทั้งฝ่ายสูงและฝ่ายต่ำ คอยเป็นแรงผลักดันให้ต้องเกี่ยวข้องกับ
สังคม มนุษย์ควรแสดงพฤติกรรมท่ีดีต่อผู้อื่นและสังคม ควรมีมิตรภาพต่อคนรอบข้าง เพื่อการ
อยู่ร่วมกันอย่างสงบสุขและธรรมชาติของมนุษย์ในทรรศนะของพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น เป็น
ปรากฏการณ์ของกระแสแห่งเหตุปัจจัย ที่มีการเกิดขึ้น ตั้งอยู่และดับไปตลอดเวลา และเป็น
กระแสของเหตุปัจจัยที่อาศัยกันและกันเกิดขึ้นตามกฎธรรมนิยาม ไม่มีอํานาจเหนือธรรมชาติ
ของพรหมหรือเทพตนใดมาดลบันดาลให้มนุษย์มีธรรมชาติอย่างนั้นอย่างนี้ 

 
 



        วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี                        ปีที่ 1 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มถิุนายน 2561)  9 

 

ข้อเสนอแนะ 
 1. ควรจะวิจัยเรื ่องการพัฒนาคุณภาพชีวิตมนุษย์ด้วยหลักไตรสิกขาตามหลักพุทธ
ปรัชญาเถรวาท 

2. ควรจะวิจัยเรื่องการดําเนินชีวิตของมนุษย์ตามลักสัมมาอาชีวะตามหลักพุทธปรัชญา
เถรวาท 

3. ควรจะวิจัยเรื่องการพัฒนาจิตของมนุษย์ด้วยสัมมาทิฏฐิในมรรคมีองค์ 8 ตามหลัก
พุทธปรัชญาเถรวาท 

4. ควรจะวิจัยเรื่องการพัฒนาพฤติกรรมของมนุษย์ด้วยเมตตาตามหลักพุทธปรัชญา
เถรวาท 
 
เอกสารอ้างอิง 
กฤษณา ศักดิ์ศรี. (2530). องค์การกับมนุษย์สัมพันธ์. กรุงเทพมหานคร : อักษรวิทยา. 
จักรสิน พิเศษสาทร. (2521). ทฤษฎีและนักปรัชญาการศึกษาของตะวันตก. กรุงเทพมหานคร :

สํานักพิมพ์ดวงกมล. 
จํานง ทองประเสริฐ. (2533). ปรัชญาตะวันตก สมัยโบราณ. กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย. 
พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตโต). (2538). ปรัชญากรีกบ่อเกิดภูมิปัญญาตะวันตก.

กรุงเทพมหานคร : สํานักพิมพ์ศยาม. 
พระธรรมปฎกิ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2540). ถึงเวลาพัฒนาคนกันใหม่.กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์

ธรรมสภา. 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหามกุฏราช

วิทยาลัยพิมพ์เนื่องในวโรกาสครบ 200 ปีแห่งกรุง รัตนโกสินทร์ พุทธศักราช 2525.
กรุงเทพมหานคร : มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 


