
พุทธปรัชญาเถรวาทกับความจริงทางวิทยาศาสตร์* 

Theravada Buddhist Philosophy and Scientific Truth 
 

พระมหาตั๋ณฑ์ฐวัฒน์ สนฺตจิตฺโน (ถำวาปี)  
Phramaha Tunthawat Sunthajitto (Tunwapee) 

สมดช นามเกตุ 
Somdet Namket  

บุญส่ง สินธุ์นอก 
Boonsong Sinnok 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nongkhai Campus, Thailand 

Tunthawat .Sunthajitto @gmail.com. 

 

บทคัดย่อ 

พุทธปรัชญาเถรวาทกับความจริงทางวิทยาศาสตร์มีวิวัฒนาการมาจากความสงสัยใน

ปรากฏการณของธรรมชาติ ด้วยหลักการเชนนี้จึงกล่าวได้วาวิทยาศาสตรคือความรูในความ

สงสัยในธรรมชาติ มีมาตั้งแตมีมนุษยเกิดขึ้นมาอาศัยอยูบนโลกนี้ แตตามที่มีหลักฐานทาง

วิชาการที่ปรากฏ ก็นับไดวาเริ่มตนเมื่อราว 2,500 กวาป มาแลว ตั้งแตสมัยกรีกโบราณ มาสมัย

กรีกรุงเรือง จนมาถึงสมัยความจริงทางวิทยาศาสตร์ ที่นับว่าสำคัญของงานวิจัยฉบับนี้ อาศัย

ข้อสรุปทางวิทยาศาสตร์เรื่องทฤษฎีกลศาสตร์ฟิสิกส์สัมพัทธภาพกับทฤษฎีกลศาสตร์ฟิสิกส์

ควอนตัม ที่ใช้อธิบายทฤษฎีพลังงานจิต จึงสรุปได้ว่าความจริงในทางวิทยาศาสตร์มีสองสิ่งที่

สำคัญคือ ปรากฏการณ์ธรรมชาติ ซึ่งนับรวมทุกสิ่งไม่ว่าโดยธรรมชาติหรือจากการสร้างสรรค์

กับผู้สังเกตการณ์ หรือ ผู้มีส่วนร่วม ความจริงทางพุทธปรัชญาเถรวาท ก็สรุปได้สองสิ่งเช่นกัน

และถือว่าตรงกันหรือเหมือนกันกับความจริงทางวิทยาศาสตร์ คือ สภาวะสิ่งถูกรู้ หรือ ธรรม

ธาตุ หนึ่ง เป็นสภาวะตามธรรมชาติไม่ว่าจะโดยธรรมชาติหรือจากการสร้างสรรค์ กับ สภาวะผู้รู้

หรือ ธาตุร ู ้ สองจะเห็นความเหมือนกันของทั ้งสองศาสตร์ได้ว ่ามีสองสิ ่ง คื อเรื ่องของ

 
* Received 1 December 2022; Revised 14 December 2022; Accepted 26 December 2022 



               วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณ ี             ปีที ่5 ฉบับที ่3 (พฤษจิกายน – ธันวาคม 2565)    | 105 

 

ปรากฏการณ์ในสรรพสิ่งทางธรรมชาติที่รวมแม้จะปรากฏขึ้นที่จิตใจมนุษย์ กับสภาวะของผู้รู้ 

ซึ่งก็คือจิตใจมนุษย ์

คำสำคัญ: พุทธปรัชญาเถรวาท, วิทยาศาสตร ์

 

Abstract 

Theravada Buddhism philosophy and scientific truth has evolved out of 

suspicion of natural phenomena.  Based on this principle, it can be said that 

science is the knowledge of natural wonder. It has existed since human beings 

were born to live in this world. But according to the academic evidence that 

appears It can be counted that it started about 2,500 years ago, since ancient 

Greece to the glorious Greek era until the age of scientific truth considered the 

importance of this research. Based on scientific conclusions about the theory of 

mechanics, physics, relativity, with the theory of quantum physics mechanics 

used to explain the theory of psychic energy. So, it can be concluded that there 

are two important facts in science. The natural phenomenon, which includes 

everything, whether natural or constructive, with an observer or participant or 

viewer two. Theravada Buddhist philosophy two things can be summed up as 

well and are considered identical or identical to scientific facts is the state of 

things being known or the dharma elements; one is a natural state, whether by 

nature or from creation; and the state of knowledge or the knowing element; 

two things can be seen as the same between the two sciences that there are 

two things. It is a matter of phenomena in all natural beings that are included 

even in the human mind. With the condition of the knowledgeable this is the 

human mind. 



Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani             106|                                                                    Vol.5 No.3 (November - December 2022)    

Keywords: Phuttapha Theravada, science 

 

บทนำ 

พุทธปรัชญาเถรวาทกับความจริงในวิทยาศาสตร์  ทำให้ศาสนาพุทธได้กลายเป็น

ประเด็นหนึ่งในการศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างศาสนาและวิทยาศาสตร์ มีการอ้างว่า คำสอน

ทั้งทางปรัชญาทั้งทางจิตวิทยาในศาสนาพุทธ มีส่วนที่เหมือนกันกับแนวคิดทางวิทยาศาสตร์

และทางปรัชญา ยกตัวอย่างเช่น ศาสนาพุทธสนับสนุนให้ทำการตรวจสอบธรรมชาติอย่างเป็น

กลาง ๆ แนวคิดที ่นิยมบางอย่าง เชื ่อมคำสอนศาสนาพุทธกับทฤษฎีวิวัฒนาการ ทฤษฎี

กลศาสตร์ควอนตัม และทฤษฎีจักรวาลวิทยา แต่ว่า นักวิทยาศาตร์โดยมาก เห็นความแตกต่าง

ระหว่างคำสอนทางศาสนาและเกี ่ยวกับอภิปรัชญาของศาสนาพุทธ กับระเบียบวิธีทาง

วิทยาศาสตร์ ในปี ค.ศ. 1993 มีการตีพิมพ์แบบจำลองที่แปลงมาจากทฤษฎีพัฒนาการทางประ

ชาน (theory of cognitive development) ของฌ็อง ปียาแฌ ที่เสนอว่า ศาสนาพุทธเป็น

วิธีการทางความคิดแบบที่สี่ นอกเหนือไปจากไสยศาสตร์ (magic) วิทยาศาสตร์ และศาสนา มี

การกล่าวถึงศาสนาพุทธว่ามีเหตุผลและไม่ใช่ความเชื่ อแบบหักล้างไม่ได้ (dogma) และมี

หลักฐานที่แสดงว่า เป็นมาอย่างนี้แล้วมาตั้งแต่ต้นแม้จะมีผู้ที่เสนอว่า ลักษณะเช่นนี้มีการให้

ความสำคัญมากในปัจจุบัน และเป็นการตีความใหม่โดยบางส่วน  (Tambiah, Stanley 

Jeyaraja, 1990) 

แต่ว่า ไม่ใช่ว่า ทุกนิกายในศาสนาพุทธ จะหลีกเลี่ยงการมีความเชื่อที่หักล้างไม่ได้ หรือ

สามารถวางตัวเป็นกลางเกี่ยวกับเรื่องเหนือธรรมชาติ หรือว่าเปิดใจที่จะยอมรับการค้นพบทาง

วิทยาศาสตร์ (ที่อาจจะขัดกับหลักศาสนา) รูปแบบของศาสนาพุทธมีหลายอย่าง รวมทั้งแบบมี

ความเชื่ออย่างมั่นคงในลัทธิของตน (fundamentalism) แบบเน้นการบูชา แบบอ้อนวอนผี

บ้าน และแบบที่มีความเชื่อทางไสยศาสตร์ต่าง ๆ อย่างไรก็ดี มีการอ้างถึงความเหมือนกัน

ระหว่างการตรวจสอบทางวิทยาศาสตร์และแนวคิดวิถีพุทธ ในปี ค.ศ. 2005 องค์ทะไลลามะที่

สิบสี ่ เทนซิน เกียตโซ ได้กล่าวปาฐกถาในงานประชุมของสมาคมประสาทวิทยาศาสตร์ 

(Society for Neuroscience) ในเมืองวอชิงตัน ดี.ซี. ที่กำหนด "การตั้งความสงสัยเกี่ยวกับ



               วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณ ี             ปีที ่5 ฉบับที ่3 (พฤษจิกายน – ธันวาคม 2565)    | 107 

 

เรื่องสัมบูรณ์ (คือความเชื่อว่าสิ่งนี้ต้องเป็นอย่างนี้เท่านั้น)" และการพึ่งอาศัยความเป็นเหตุผล 

(causality) และประสบการณ์นิยม (empiricism) ว่าเป็นหลักที่เหมือนกันในพุทธศาสนาและ

วิทยาศาสตร์ (Deegalle, Mahinda, 2006) 

พุทธปรัชญาเถรวาทผู้วิจัยมุ่งศึกษา ความหมายของพุทธปรัชญาเถรวาท มูลเหตุการ

เกิดพุทธปรัชญาเถรวาท ความสำคัญของพุทธปรัชญาเถรวาท ประโยชน์ของพุทธปรัชญาเถร

วาท องค์ประกอบสำคัญของพุทธปรัชญาเถรวาท พุทธปรัชญาเถรวาทมีคุณสมบัติ 4 ประการ

ความเสื่อมสิ้นไปแห่งพุทธศาสตร์ปรัชญาเถรวาท 5 ประการ ดังนี้  ศ.ดร.วัชระ งามจิตรเจริญ 

ได้ให้ความหมายของพุทธศาสนาปรัชญาเถรวาท ไว้ว่า “พระพุทธศาสนาที่ก่อตั้งขึ้นโดยองค์

สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า หรือที่นิยมเรียกโดยย่อว่า “พระพุทธเจ้า” นั้นได้รับการสืบทอด

มาเป็นลำดับโดยพระสาวกของพระองค์ จนกระทั่งหลังจากพุทธปรินิพพานได้ราว 100 ปี จึง

เกิดการแตกแยกนิกายอย่างชัดเจนหลังการสังคายนาครั้งที่ 2 การแตกแยกครั้งนั้นได้แตกเป็น 

2 นิกายหรือ 2 กลุ่ม คือกลุ่มของพระยสกากัณฑบุตรและกลุ่มของภิกษุวัชชีบุตร โดยเรียกกลุ่ม

แรกว่าเป็นนิกาย “เถรวาท” (สถวีรวาท ในภาษาสันสกฤต) เพราะเป็นกลุ่มที่อนุรักษ์แนวคิด

ของกลุ่มพระเถระผู้ทำสังคายนาในครั้งแรกที่มีพระมหากัสสปเถระเป็นประธาน ซึ่งพยายามที่

จะรักษาคำสอนดั้งเดิมไว้ให้มากที่สุด และเรียกกลุ่มหลังว่าเป็นนิกาย “อาจารวาท” เพราะเป็น

กลุ่มของภิกษุที่ถือเอาแนวคิดของอาจารย์ของตนเป็นหลัก” (วัชระ งามจิตรเจริญ, 2556) 

ในบทความนี้ จึงได้กล่าวถึงสาระสำคัญของพุทธปรัชญาเถรวาทกับความจริงทาง

วิทยาศาสตร์ ผู ้ว ิจ ัยมุ ่งศึกษา ความหมายของพุทธปรัชญาเถรวาทและความหมายของ

วิทยาศาสตร์ มูลเหตุการเกิดพุทธปรัชญาเถรวาท ความสำคัญของพุทธปรัชญาเถรวาท 

ประโยชน์ของพุทธปรัชญาเถรวาท องค์ประกอบสำคัญของพุทธปรัชญาเถรวาท 

 

พุทธปรัชญาเถรวาทกับความจริงในวทิยาศาสตร์ 

พุทธศาสนาที ่เกิดจากการแตกแยกในครั ้งแรกสมัยที ่มีการสังคายนาครั ้งที ่สอง

ความหมายที่สอง หมายถึงพุทธศาสนาเถรวาทยุคหลังที่มีการพัฒนาขึ้นจากเดิม และไปเจริญ



Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani             108|                                                                    Vol.5 No.3 (November - December 2022)    

แพร่หลายทางด้านใต้ของอินเดียจนได้รับการเรียกขานว่าเป็นพุทธศาสนาฝ่ายใต้หรืออาจจะ

อธิบายแยกออกเป็นเถรวาทเก่าและเถรวาทใหม่ ซึ่งเถรวาทใหม่ก็คือเถรวาทเก่าที่มีพัฒนาการ

มาเป็นลำดับ ปัจจุบันพุทธศาสนาเถรวาทนิกายย่อยอื่นๆได้สูญสลายไปหมดแล้ว คงเหลือแต่

พุทธศาสนาเถรวาทที่สืบทอดมาแต่ครั้งพุทธกาล และถือกันว่าเป็นพุทธศาสนาที่รักษาคำสอน

ดั้งเดิมหรือมีคำสอนใกล้เคียงกับคำสอนในครั้งพุทธกาลมากที่สุด และพยายามรักษาคำสอน

ดั้งเดิม ของพระพุทธเจ้าและพระสาวกไว้ในพระไตรปิฎกที่ถือเป็นคัมภีร์หลักของนิกาย มูล

เหตุการเกิดพุทธปรัชญาเถรวาท 1) เพราะความสงสัยในกฎของธรรมชาต ิ2)เพราะความเมตตา

ขององค์พระศาสดา 3)เพราะความต้องการให้มวลมนุษย์ได้พ้นทุกข์โดยสิ้นเชิงและได้ประสบ

ความผาสุกอย่างแท้จริง4) เพราะความรู้แจ้งความจริงแห่งชีวิตความสำคัญของพุทธปรัชญาเถร

วาท1. ศาสนาพุทธสร้างระเบียบความประพฤติของสมาชิกในสังคมให้เป็นไปในแนวเดียวกัน

เป็นบรรทัดฐานของสังคม2. ศาสนาพุทธเป็นที่พึ่งและเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวทางใจของมนุษย์ 3. 

ศาสนาพุทธช่วยยกระดับจิตใจ ทำคนให้เป็นมนุษย์ เป็นผู้ควรแก่การเคารพนับถือ4. ศาสนา

พุทธช่วยสร้างจิตสำนึกในคุณค่าของความเป็นมนุษย์และบำเพ็ญตนเป็นคนมีประโยชน์5. 

ศาสนาพุทธเป็นพลังใจให้สามารถเผชิญชีวิตด้วยความกล้าหาญไม่หวั่นไหวต่อโลกธรรมและ

ความตาย ทำให้มีความสงบสุขและผาสุกในชีวิต 6. ศาสนาพุทธเป็นแหล่งกำเนิดจริยธรรม 

เพราะมีหลักธรรมสอนให้คนประพฤติในแนวทางที่ถูกต้อง 7. ศาสนาพุทธเป็นพื้นฐานกฎ

ศีลธรรมของสังคม8. ศาสนาพุทธเป็นบ่อเกิดแห่งศิลปะและวัฒนธรรมของประเทศ9. ศาสนา

พุทธช่วยทำให้ชีวิตครอบครัวอบอุ่น เป็นแหล่งผลิตทรัพยากรมนุษย์ที่มีคุณค่าให้แก่สังคม 10. 

ศาสนาพุทธเป็นบ่อเกิดแห่งวิทยาการต่างๆ 11. ศาสนาพุทธช่วยสร้างมนุษยสัมพันธ์อันดีต่อกัน 

ช่วยขจัดช่องว่างทางสังคม สร้างความไว้วางใจซึ่งกันและกันให้เกิดขึ้น เป็นรากฐานแห่งความ

สามัคคี และการร่วมแรงร่วมใจกันพัฒนาชุมชน และสร้างความสงบสุขความมั่นคงให้แก่ชุมชน 

12. ศาสนาพุทธเป็นมรดกล้ำค่าแห่งมนุษยชาติ เป็นความหวังและวิถีทางสุดท้ายแห่งความอยู่

รอดของมวลมนุษยชาต ิ

ประโยชน์ของพุทธปรัชญาเถรวาท มีดังนี้ 1. ศาสนาพุทธสนองความต้องการทางจิตใจ

ของมนุษย์ เช่น สอนให้ทำความดี ละความชั่ว ละอายต่อการทำบาปทุกชนิด 2. ศาสนาพุทธ



               วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณ ี             ปีที ่5 ฉบับที ่3 (พฤษจิกายน – ธันวาคม 2565)    | 109 

 

สอนให้คนเป็นอิสระจากการครอบงำของกิเลสตัณหา โดยใช้สติปัญญาเป็นเครื่องชี้นำในทางที่

ถูกต้อง 3. ศาสนาพุทธทำให้มนุษย์ปกครองตนเองได้ในที่ทุกสถานและกาลเวลา 4. ศาสนาพุทธ

สอนให้มนุษย์มีจิตใจสะอาด ไม่กล้าทำความช่ัวทั้งในที่ลับและที่แจ้ง 5. ศาสนาพุทธทำให้มนุษย์

ผู้ประพฤติตามพ้นจากความทุกข์ความเดือดร้อน และช่วยให้มนุษย์ประสบความสงบสุขของ

จิตใจเป็นขั้นๆ จนบรรลุเป้าประสงค์ สูงสุดของชีวิต 6. ศาสนาพุทธทำให้มนุษย์อยู่ร่วมกันเป็น

หมู่คณะ มีความสามัคคี ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน ช่วยให้เขามีหลักในการดำเนินชีวิต ให้ชีวิตมี

ความหมายและความหวัง และช่วยให้เกิดเสถียรภาพและความสงบสุขในสังคม 7. ศาสนาพุทธ

ช่วยส่งเสริมและสร้างสรรค์ให้เกิดผลงานที่มีค่าในด้านศิลปะและวัฒนธรรมแก่สังคม (ดนัย ไชย

โยธา, 2552) 

องค์ประกอบสำคัญของพุทธปรัชญา ได้แก่เถรวาทศาสดา คือ พระพุทธเจา้จุดมุ่งหมาย 

คือ นิพพาน พระรัตนตรัย คือ พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ หลักปฏิบัติ คือ ศีล สมาธิ ปัญญา 

สมถะ วิปัสสนา บทสวดมนต์ พระไตรปิฎก คือ พระวินัยปิฎก พระสุตตันติปิฎก พระอภิธรรม

ปิฎก หลักธรรม คือ ไตรลักษณ์ อริยสัจ 4 มรรค 8 ปฏิจจสมุปบาท มงคล 38 นิกาย คือ เถร

วาท มหายาน วัชรยาน สังโยชน์ (บาลี : samyojana) คือกิเลสที่ผูกมัดใจสัตว์,ธรรมที่มัดสัตว์ไว้

กับทุกข์ หรือกิเลส เครื่องร้อยรัดจิตใจให้จมในวัฏฏะ มี 10 อย่างคือ โอรัมภาคิยสังโยชน์ 

สังโยชน์เบื้องต่ำ 5 ได้แก่สักกายทิฏฐิ –มีความเห็นว่าร่างกายนี้เป็นของเรา มีความยึดมั่นถือมั่น

ในระดับหนึ่ง วิจิกิจฉา -มีความสงสัยในคุณของพระรัตนตรัย คือคุณพระพุทธ คุณพระธรรม 

คุณพระสงฆ์ สีลัพพตปรามาส -ความถือมั่นศีลพรตโดยสักว่าทำตามๆกันไปอย่างงมงาย เห็นว่า

จะบริสุทธิ์หลุดพ้นได้เพียงด้วยศีลและวัตร หรือน าศีลพรตไปเพ่ือเหตุผลอื่นไม่ใช่เพื่อเป็นปัจจัย

แก่การสิ้นกิเลสกามราคะ -มีความติดใจในกามคุณปฏิฆะ –มีความกระทบกระทั่งในใจ อุทธัม

ภาคิยสังโยชน์ สังโยชน์เบื้องสูง 5 ได้แก่ รูปราคะ –มีความติดใจในรูปฌาน อรูปราคะ -มีความ

ติดใจในอรูปฌาน หรือความพอใจในนามธรรมทั้งหลายมานะ -มีความยึดมั่นถือมั่นในตัวตน

หรือคุณสมบัติของตน อุทธัจจะ -มีความฟุ้งซ่าน อวิชชา –มีความไม่รู้จริง พระโสดาบันละ

สังโยชน์ 3 ข้อได้หมด คือสักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส พระสกทาคามี ทำการละ

สังโยชน์ ข้อ 4-5 คือ กามราคะและปฏิฆะให้เบาบางลงด้วยพระอนาคามี ละสังโยชน์ 5 ข้อแรก



Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani             110|                                                                    Vol.5 No.3 (November - December 2022)    

ได้หมดพระอรหันต์ ละสังโยชน์ได้หมดทั้ง 10 ข้ออริยบุคคล แปลว่า บุคคลผู้ประเสริฐ , ผู้ไกล

จากข้าศึก, ผู้ทำกำล้อแห่งสังสารวัฏได้แล้ว แบ่งได้หลายประเภท คือแบ่งอย่างใหญ่ได้ 2 คือ

พระเสขะ และพระอเสขะ แบ่งตามประเภทบุคคลมี 4 ประเภท คือ พระโสดาบัน พระ

สกทาคามี พระอนาคามี พระอรหันต์ และยังแบ่งย่อยเป็น 8 ประเภทจัดเป็น 4 คู่ได้อีก คือพระ

โสดาบันมรรค พระโสดาบันผล พระสกทาคามีมรรค พระสกทาคามีผล พระอนาคามีมรรค 

พระอนาคามีผลพระอรหันต์มรรค พระอรหันต์ผล (พระธรรมกิตติวงศ,์ 2548)  

พระอรหันต์ (พระ-อะ-ระ-หัน:บาลี : arahant) คือพระอริยบุคคลชั้นสูงสุด สามารถละ

สังโยชน์ ได้หมด 10 ข้อ แบ่งตามลักษณะมี 3 ประเภท 1) พระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า หรือ

พระพุทธเจ้า คือผู้ตรัสรู้แล้วได้ทรงก่อตั้งพระพุทธศาสนา สามารถโปรดเวไนยสัตว์ให้หลุดพ้ น

จากวัฏสงสารได้ 2) พระปัจเจกพุทธเจ้า คือผู้ตรัสรู้เองได้แต่ไม่ประกาศศาสนา ไม่มีสาวก 

เกิดขึ้นได้เฉพาะในยุคที่ไม่มีพระพุทธศาสนาเท่านั้น3) พระอรหันตสาวก คือสาวกผู้บรรลุเป็น

พระอรหันต์ จากการปฏิบัติตามพระธรรมวินัยของ พระพุทธเจ้าพระอรหันต์ 2 ได้แก่ 1) 

สุกขวิปัสสกะ (สุกข-แห้งแล้ง) ผู้เจริญวิปัสสนาล้วน แล้วได้ปฐมฌานเมื่อบรรลุอรหัตตผล เรียก

อีกอย่างว่า วิปัสสนายานิก 2.) สมถยานิก ผู้มีสมถะเป็นฌาน ผู้เจริญสมถกรรมฐานจนได้ฌาน

ก่อนแล้วจึงเจริญวิปัสสนาจนบรรลุอรหัตตผล เรียกอีกอย่างว่า อุภโตภาควิมุต พระอรหันต์ 4 

ได้แก่ สุกขวิปัสสกะ ผู้เจริญวิปัสสนาล้วน เตวิชชะ ผู้ได้วิชา 3  ฉฬภิญญะ ผู้ได้อภิญญา 6 

ปฏิสัมภิทัปปัตตะ ผู้บรรลุปฏิสัมภิทา 4 พระอรหันต์ 5 ได้แก่  ปัญญาวิมุต อุภโตภาควิมุต เตวิช

ชะ  ฉฬภิญญะ ปฏิสัมภิทัปปัตตะ พระอรรถกถาจารย์แสดงความหมายของพระอรหันต์ไว้ 5 

นัยได้แก่ ไกลจากกิเลส กำจัดกิเลสได้หมดสิ้น  เป็นผู้หมดสังสารวัฏคือการเวียนว่ายตายเกิด 

เป็นผู้ควรแก่การบูชาพิเศษของเทพและมนุษย์ทั้งหลายไม่มีที่ลับในการทำบาป ไม่มีความชั่ว

เสียหายที่จะต้องปิดบัง  

สรุปว่า สาระประเด็นสำคัญในเรื่องนี้ ดังนี้ 1. พระพุทธศาสนาเถรวาทหมายถึง กลุ่มที่

อนุรักษ์แนวคิดของกลุ่มพระเถระผู้ที่ทาสังคายนาครั้งแรก ที่มีพระมหากัสสปเถระเป็นประธาน 

ซึ่งพยายามรักษาคำสอนดั้งเดิมไว้ให้ได้มากที่สุด คำว่าเถรวาท เป็นชื่อรวมของทุกนิกายที่สืบ

ทอดมาแต่ครั้งพุทธกาล 2. มูลเหตุการเกิดพระพุทธศาสนา เกิดจากความสงสัยในกฏของ



               วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณ ี             ปีที ่5 ฉบับที ่3 (พฤษจิกายน – ธันวาคม 2565)    | 111 

 

ธรรมชาติ เกิดจากความมีพระเมตตาของพระพุทธเจ้า เกิดจากความต้องการให้มวลมนุษย์สิ้น

ทุกข์ประสบสุขอย่างแท้จริง เกิดจากเพื่อแสดงความรู้แจ้งเห็นจริงในความจริงของธรรมชาติ  3. 

ความสำคัญของพระพุทธศาสนา ทำให้หล่อหลอมการดำเนินชีวิตของคนในสังคมเป็นไปใน

แนวทางเดียวกัน เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจเป็นที่พึ่งทางจิตใจ ช่วยยกระดับจิตใจของมนุษย์ทำ

ให้ม ีจ ิตสำนึกในความเป็นมนุษย์เพ ื ่อบำเพ็ญประโยชน์ต ่อส ังคม  4. ประโยชน์ของ

พระพุทธศาสนา แบ่งเป็นสองระดับ คือ ระดับสังคมส่วนรวมทำให้เกิดความสงบสุขในสังคม

ระดับต่างๆ และระดับส่วนบุคคลทำให้ได้รับความสุขในจิตใจจนขั้นสูงสุด 5. องค์ประกอบ

สำคัญของพระพุทธศาสนา คือ พระพุทธเจ้า มีจุดมุ่งหมายสูงสุดคือพระนิพพาน มีพระรัตนตรัย

เป็นองค์ประกอบหลัก มีหลักปฏิบัติหลักคือศีล สมาธิ ปัญญา มีพระไตรปิฎกที่จัดไว้เป็น

หมวดหมู่เป็นพระธรรมคำสั่งสอน มีนิกายเถรวาท มหานิกาย วัชรยาน สามนิกายหลักใน

ปัจจุบัน มีสังโยชน์ 10 เป็นเครื่องวัดระดับความเป็นพระอริยะเจ้า 4 ประเภท 8 จำพวก ทั้ง ยัง

แบ่งประเภทพระอรหันต์ตามลักษณะ 3 ประเภท 2 ประเภท 4 ประเภท และ 5 ประเภท ตาม

คุณสมบัติที่มีบัญญัติไว้ 6. คุณสมบัติของพระพุทธศาสนา เป็นศาสนาแห่งสัจจธรรมความจริง 

เป็นสัลเลขธรรมข้อปฏิบัติที่สามารถทำให้ผู้ปฏิบัติตามชำระจิตใจให้สะอาดบริสุทธิ์ได้ตาม

ความสามารถ  7. ความเสื่อมสิ้นไปแห่งพระพุทธศาสนา เกิดจากความเสื่อมสิ้นแห่งมรรคผล

นิพพาน ความเสื่อมสิ้นแห่งการปฏิบัติ ความเสื่อมสิ้นของปริยัติ ความเสื่อสิ้นแห่งเพศ ความ

เสื่อมสิ้นแห่งธาต ุ

หลักธรรมที่สำคัญในพุทธปรัชญาเถรวาท 

หลักธรรมที่สำคัญในพุทธศาสนาปรัชญาเถรวาท ผู้วิจัยมุ่งที่จะศึกษาปฏิจจสมุปบาท 

ปฐมเทศนา ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร (ทางสายกลางและอริยสัจสี่) หลักไตรลักษณ์ในอนัตต

ลักขณสูตรอนุปุพพิกถา อาทิตตปริยายสูตร โอวาทปาติโมกข์ -หัวใจพระพุทธศาสนา กาลาม

สูตร กรรม ในฐานะกฎธรรมชาติอย่างหนึ่ง มหาสติปัฏฐานสูตร ดังนี้ 

ปฏิจจสมุปบาท แปลพอให้ได้ความหมายในเบื้องต้นว่า การเกิดขึ้นพร้อมแห่งธรรม

ทั้งหลายโดยอาศัยกัน การที่สิ่งทั้งหลายอาศัยกันและกันจึงเกิดมีขึ้น หรือการที่ทุกข์เกิดขึ้น

เพราะอาศัยปัจจัยสัมพันธ์เกี่ยวเนื่องกันมาปฏิจจสมุปบาท เป็นหลักธรรมอีกหมวดหนึ่ง ที่



Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani             112|                                                                    Vol.5 No.3 (November - December 2022)    

พระพุทธเจ้าทรงแสดงในรูปของกฎธรรมชาติ หรือหลักความจริงที่มีอยู่โดยธรรมดา ไม่เกี่ยวกับ

การอุบัติของศาสดาทั้งหลาย พุทธพจน์แสดงปฏิจจสมุปบาทในรูปของกฏธรรมชาติว่า ดังนี้  1. 

ปฏิจจสมุปบาทเป็นหลักธรรมที่มีความสำคัญมาก ด้วยแสดงความเป็นเหตุเป็นผลของสภาวะ

ต่างๆที่มีผลต่อกันและกัน ไม่เพียงแต่จำกัดความหมายเพียงแค่ทางด้านจิตใจเท่านั้น แต่ยัง

ครอบคลุมถึงสรรพสิ่งที่ปรากฏอยู่บนโลก หลักธรรมนี้เปรียบเหมือนเป็นแก่นของหลักธรรม

ทั้งหมด หลักธรรมอื่นๆ เป็นหลักรองมีบทบาทเสริมหลักปฏิจจสมุปบาท และหลักปฏิจจสมุป

บาทนี่เองที่แสดงความจริงที่ตรงกับหลักการทางวิทยาศาสตร์ 2. ปฏิจจสมุปบาทเป็นหลักธรรม

ที่พระพุทธเจ้าทรงใช้ในการภาวนาจนตรัสรู้ 3. ปฏิจจสมุปบาทแสดงความหมายเป็นสองนัยยะ 

คือ นัยยะที่แสดงถึงกระบวนการ เกิดดับของทุกข์ ในขณะชีวิตปัจจุบัน อาจจะกล่ าวได้ว่าเป็น

ระยะสั้น อีกหนึ่งคือ นัยยะที่แสดงถึงกระบวนการ เกิด-ดับ ของทุกข์ระยะยาว ข้ามภพข้ามชาติ 

4. ปฏิจจสมุปบาทแสดงอวิชชาคือความไม่รู ้เป็นต้นเหตุของความหลงหรือความรู ้ต่างๆ 

เพราะฉะนั้นจะทำอย่างไรให้รู้นั่นคือการพิจารณาตามหลักปฏิจจสมุปบาท 5. ปฏิจจสมุปบาท

เป็นหลักธรรมสากลที่จะมีพระพุทธเจ้ามาตรัสรู้หรือไม่ หลักธรรมนี้ก็ยังคงเป็นอมตะธรรมอยู่

ตลอดไป 

ปฐมเทศนา ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร (ทางสายกลางและอริยสัจสี่) 

ปฐมเทศนานี้เป็นเทศนาครั ้งแรกที่มีความสำคัญ พระพุทธเจ้าได้ทรงแสดงทางที่

พระองค์ปฏิบัติ ได้ทรงแสดงธรรมที่ได้ทรงตรัสรู้ ได้ทรงแสดงญาณคือความรู้ของพระองค์ที่

เกิดขึ้นในธรรมนั้น ถ้าจะตั้งปัญหาว่า พระพุทธเจ้าทรงดำเนินทางปฏิบัติมาอย่างไรจึงได้ตรัสรู้ 

พระพุทธเจ้าได้ ตรัสรู้อะไร พระพุทธเจ้าได้ตรัสรู้ด้วยความรู้ที่มีลักษณะอย่างไร ปัญหาเหล่านี้ก็

อาจตอบได้ด้วยพระสูตรนี้ 1. ธัมมจักกัปปวัตตนสูตรและอริยสัจสี่ เป็นปฐมด ารัสที่ทรงตรัสสั่ง

สอนพระปัญจวัคคีย์ทำ ให้เกิดพระรัตนตรัยขึ้นบนโลก อันเป็นเครื่องยืนยันถึงการบรรลุธรรมได้

ของมนุษย์ผู้ใฝ่รู้ 2. ธัมมจักกัปปวัตตนสูตรเป็นธรรมที่แสดงถึงแนวปฏิบัติทางสายกลาง 3. ธัมม

จักกัปปวัตตนสูตรและอริยสัจสี่ เป็นธรรทรงแสดงเพื่อความรู้เพ่ือการพ้นทุกข์ทางจิตใจ   

อนัตตลักขณสูตร แปลว่า พระสูตรที่แสดงลักษณะเครื่องหมายว่าเป็นอนัตตา มิใช่

อัตตาตัวตน พระสูตรนี้พระพุทธองค์ทรงแสดงต่อพระปัญจวัคคีย์ที่ได้รับการอุปสมบทด้วยเอหิ



               วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณ ี             ปีที ่5 ฉบับที ่3 (พฤษจิกายน – ธันวาคม 2565)    | 113 

 

ภิกขุจากพระพุทธองค์แล้ว เป็นพระสูตรที่ 2 มีใจความโดยย่อดังต่อไปนี้ (ว. มหา. 4/24/20-

24) 1. อนัตตลักขณสูตร เป็นพระสูตรที่แสดงลักษณะเครื่องหมายว่าเป็นอนัตตา มิใช่อัตตา

ตัวตน  2. อนัตตลักขณสูตรเป็นพระสูตรที่กล่าวถึงโทษในการยึดขันธ์ 5 และผลสำริดในการละ

วางขันธ์ 5 

          อนุปุพพิกถา แปลว่า ถ้อยคำที่กล่าวโดยลำดับตั้งแต่เบื้องต้นขึ้นไปมี 6 คือ 1.อนุปุพพิก

ถา แปลว่า ถ้อยคำที่กล่าวโดยลำดับตั้งแต่เบื้องต้นขึ้นไปมี 5 คือ ทานกถา สีลกถา สัคคกถา 

กามาทีนวกถา เนกขัมมานิสังสกถา 2. ทาน แปลว่า ให้ เป็นชื่อของวัตถุ แปลว่าวัตถุที่ให้ เป็น

ชื่อของเจตนา แปลว่าเจตนาเป็นเหตุให้ ทางพระพุทธศาสนาแสดงทานด้วยมุ่งให้บุคคลทำการ

บริจาค เป็นการสงเคราะห์ อนุเคราะห์ หรือ บูชา เป็นการเผื่อแผ่ความสุขให้แก่ผู้อื่น และด้วย

มุ่งกำจัดโลภะคือความโลภ มัจฉริยะคือความตระหนี่ในจิตใจของตนด้วย 3. ศีล แปลว่า ปกติ 

หมายถึงความปกติกาย ปกติวาจา ปกติใจ ไม่ถูกกิเลสดึงไปให้ประพฤติ  ทุจริตต่างๆ ฉะนั้นจึง

ต้องมี วิรัติเจตนา ความตั้งใจงดเว้นจากความชั่วนั้นๆ จึงจะเป็นศีล 4. สวรรค์ แปลว่าที่เป็นที่

ข้องเป็นที่ติดก็ได้ ที่เป็นที่มีอารมณ์อันเลิศก็ได้ ตามที่เข้าใจกัน สวรรค์เป็นโลกอีกส่วนหนึ่ง ซึ่ง

บุคคลผู้ทำความดีจะพึงเข้าถึงในเวลาที่สิ้นชีวิตไปจากโลกนี้แล้ว 5. กามาทีนพ คือโทษของกาม 

สวรรค์ได้ชื่อว่ากาม คือเป็นที่รักใคร่ ที่ปรารถนา ที่พอใจ เป็นอย่างยิ่ง คำว่ากามนั้น เป็นวัตถุที่

เป็นภายนอกดังกล่าวนั้นส่วนหนึ่ง อีกส่วนหนึ่งเป็นชื่อของกิเลสในใจของบุคคล คือเป็นชื่อของ

ความใคร่ ความปรารถนา ความพอใจ เมื่อมีความใคร่ ความปรารถนา ความพอใจ เป็นกิเลส

กามในจิตใจ วัตถุข้างนอกจึงได้พลอยเป็นกามไปด้วย แต่ถ้าจิตใจไม่มีกิเลสกามอยู่วัตถุภายนอก

ก็เป็นวัตถุเฉยๆ ไม่เป็นกามของผู้นั้น 6. เนกขัมมะ คือการออกจากกาม การออกจากกามนั้น 

ออกทางกาย ได้แก่การออกบวชประการหนึ่ง ออกทางใจ ได้แก่การท าจิตใจให้เป็นสมาธิจน

สงบระงับจากกาม จากอกุศลกรรมทั้งหลายอีกประการหนึ่ง เป็นเหตุทำให้จิตใจสงบและมี

ความสุข ตัดความกังวลห่วงใยอันเกี่ยวกับกามด้วยประการทั้งปวง (ส . สฬา. 18/159/215.) 

อาทิตตปริยายสูตร  ในพระสูตรนี้ ในตอนแรก พระพุทธเจ้าได้ตรัสว่า สิ่งทั้งปวงเป็น

ของร้อน สิ่งทั้งปวงคืออะไรบ้าง ก็ได้ทรงยกขึ้นแสดงเป็นหมวดๆ สาระประเด็นสำคัญในเรื่องนี้ 

ดังนี้ 1) อาทิตตปริยายสูตร เป็นพระสูตรที่ขยายเหตุที่มาของเวทนาจากการยึดขันธ์ 5 ด้วย



Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani             114|                                                                    Vol.5 No.3 (November - December 2022)    

อายตนะ ภายนอกภายในทั้ง 6  2) อาทิตตปริยายสูตร เป็นพระสูตรที่ทรงแสดงถึงความรู้จน

สิ้นกิเลสได้ โดยมีความหมายถึงจิตเป็นผู้รู้ หรือผู้สิ้นกิเลส หรือเกิดความรู้เท่าทันสภาวะของ

ธรรมชาติของจิต (วิ. มหา. 4/62/55.) 

           โอวาทปาติโมกข์-หัวใจพระพุทธศาสนาพระโอวาทนี้ประมวลพระพุทธวาทะ ประมวล

พระพุทธศาสนา ด้วยข้อความเพียง 3 คาถาครึ่ง ฉะนั้นพระโอวาทนี้จึงเป็นที่นับถือว่า แสดง

หัวใจพระพุทธศาสนา ตามที่ท่านพระธรรมสังคาหกาจารย์  ได้รวบรวมไว้ว่าดังนี้ “ขนฺตี ปรม 

ตโป ตีติกฺขา” ขันติคือความทนทาน เป็นบรมตบะ “นิพฺพาน ปรม วทนฺติ พุทฺธา” พระพุทธะ

คือพระผู้รู้ทั้งหลายกล่าวว่านิพพานเป็นอย่างยิ่ง “น หิ ปพฺพชิโต ปรูปฆาตี สมโณ โหติ ปร วิ

เหฐยนฺโต” บรรพชิตคือนักบวช ผู้ยังท าร้ายผู้อื่นอยู่ เบียดเบียนผู้อื่นอยู่ ไม่ชื่อว่าสมณะ นี้เป็น

พระคาถาแรก พระคาถานี้แสดงพระพุทธวาทะของพระพุทธะ ที่แปลว่า พระผู้รู้ ไว้ 3 ข้อ 1.

ขันติ ความทนทาน เป็นบรมตบะ 2. นิพพาน เป็นบรมธรรม 3. บรรพชิตคือนักบวช ผู้ยังทำ

ร้ายผู้อื่น เบียดเบียนผู้อื่นอยู่ ไม่ชื่อว่าเป็นสมณะ (มหาปทานสุตฺต ที มหา. 10/57/54.) 

นิพพาน หลักใหญ่ในอภิธรรมอีกอย่างหนึ่งคือนิพพาน ซึ่งเป็นหลักที่ครบ 4 ท่าน

อธิบายไว้ในที่นี้ว่า เรียกว่า นิพพาน ก็เพราะออกจากตัณหา ที่มีชื่อเรียกว่า วานะ ซึ่งแปลว่า

เครื่องเสียบแทง เหมือนอย่างลูกศรซึ่งเป็นเครื่องเสียบแทง พูดอย่างง่ายๆโดยไม่ต้องอาศัย

พยัญชนะในอภิธรรมหรือในที่อื่นว่า เมื่อลูกศรคือกิเลสในจิตใจออกทั้งหมดได้ก็เป็นนิพพาน 

เพราะฉะนั้นตามสภาพ นิพพานจึงมีเพียงอย่างเดียว แต่อาจจำแนกโดยเหตุบางประการได้ 2 

คือ สอุปาทิเสสนิพพานธาตุ แปลว่า นิพพานธาตุที่มีปัญจขันธ์เหลือ ได้แก่ นิพพานของพระ

อรหันต์ผู้มีชีวิตอยู่ และอนุปาทิเสนิพพานธาตุ แปลว่า นิพพานธาตุที่ไม่มีปัญจขันธ์เหลือ ได้แก่ 

นิพพานของพระอรหันต์ผู้ที่ดับขันธ์แล้ว ( องฺ.นวก. 23/393/216.)   

กาลามสูตร ว่าด้วยมิให้เชื่อโดยอาการ 10 อย่างพระผู้มีพระภาคเจ้า (ผู้มีคุณควรคบ 

หรือมีคุณควรนับถือ) พร้อมด้วยภิกษุสงฆ์หมู่ใหญ่ เสด็จจาริกไปในโกศลชนบท (เมืองขึ้นในแว่น

แคว้นโกศล) บรรลุถึงเกสปุตตนิคม (เมืองชื่อเกสปุตตะ) ซึ่งเป็นที่อยู่แห่งหมู่ชนกาลามโคตร 

(วงศ์กาลามะ) ชาวกาลามะผู้อยู่ในเกสปุตตนิคมได้พร้อมกันไปเฝ้าพระผู้มีพระภาคเจ้า ครั้นหมู่

กาลามชนชาวเกสปุตตนิคมนั่งเป็นปกติแล้ว จึงทูลพระผู้มีพระภาคเจ้าว่า มีสมณะพราหมณ์



               วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณ ี             ปีที ่5 ฉบับที ่3 (พฤษจิกายน – ธันวาคม 2565)    | 115 

 

พวกหนึ่ง มาถึงเกสปุตตนิคมนี้ สมณพราหมณ์พวกนั้นพูดแสดงแต่ถ้อยคำของตนเชิดชูให้เห็นว่า

ดีชอบ ควรจะถือตามถ่ายเดียว พูดคัดค้านข่มถ้อยคำของผู้อื่น ดูหมิ่นเสียว่าไม่ดี ไม่ชอบ ไม่ควร

ถือตาม ทำถ้อยคำของตนให้เป็นปฏิปักษ์แก่ถ้อยคำของผู้อื่น ครั้นสมณพราหมณ์อีกพวกหนึ่ง

มาถึงเกสปุตตนิคมนี้อีก ก็เป็นเหมือนพวกก่อน เป็นอย่างนี้ทุกๆหมู่ จนข้าพระองค์มีความสงสัย

ไม่รู้ว่าท่านสมณะเหล่านั้น ใครพูดจริง ใครพูดเท็จ ดังนี้  1. กาลามสูตร ว่าด้วยมิให้เชื่อโดย

อาการ 10 อย่าง คือ 1.อย่าได้ถือโดยได้ฟังตามกันมา 2. อย่าได้ถือโดยลำดับสืบๆกันมา 3. 

อย่าได้ถือโดยความตื่นว่าได้ยินว่าอย่างนี้ๆ 4. อย่าได้ถือโดยอ้างตำรา 5. อย่าได้ถือโดยเหตุนึก

เดาเอา 6. อย่าได้ถือโดยนัยคือคาดคะเน 7. อย่าได้ถือโดยความตรึกตามอาการ 8. อย่าได้ถือ

โดยชอบใจว่าต้องกันกับลัทธิของตน 9. อย่าได้ถือโดยเชื่อว่าผู้พูดสมควรจะเชื่อได้ 10. อย่าได้

ถือโดยความนับถือว่าสมณะผู้นี้เป็นครูของเรา มหาสติปัฏฐานสูตรพระสูตรนี้ ทรงแสดงขณะที่

ทรงประทับที่นิคมชื่อ กัมมาสทัมมะ แคว้นกุรุ ทรงตรัสสอนภิกษุทั้งหลายว่า หนทางเป็นที่ไปอัน

เอก เพื่อความบริสุทธิ์ของสัตว์ เพื่อก้าวล่วงความโศก ความคร่ำครวญ เพื่อให้ความทุกข์กาย

ทุกข์ใจตั้งอยู่ไม่ได้ เพื่อบรรลุธรรมที่ถูกต้อง เพื่อทำให้แจ้งพระนิพพาน คือ มหาสติปัฏฐานสูตร 

เป็นหลักธรรมเพื่อการบรรลุธรรมที่ถูกต้อง เพื่อทำให้แจ้งพระนิพพาน คือ ตั ้งสติกำหนด

พิจารณากายในกาย ตั้งสติกำหนดพิจารณาเวทนาในเวทนา ตั้งสติกำหนดพิจารณาจิตในจิต ตั้ง

สติกำหนดพิจารณาธรรมในธรรม (ที.ม. ข้อ 273-300) 

คำกล่าวของนักวิทยาศาสตร์ 

นีลส์ บอร์ นักฟิสิกส์ผู้ได้รับรางวัลโนเบลสาขาฟิสิกส์ในปี ค.ศ. 1922 ได้กล่าวไว้ว่าโดย

ขนานกับบทเรียนที่ได้เกี่ยวกับทฤษฎีอะตอม [เราจะต้องหันไปสนใจ]ปัญหาทางญาณวิทยา

ประเภทที่นักปราชญ์เช่นพระพุทธเจ้าและเล่าจื๊อได้เผชิญมาแล้ว เมื่อเราพยายามจะทำความ

กลมกลืนระหว่างความเป็นผู้ชมและผู้แสดง ในละครชีวิตอันยิ่งใหญ่ (Niels, Bohr, 1958) 

เบอร์ทรันด์ รัสเซลล์ นักปราชญ์ผู้ได้รางวัลโนเบลสาขาวรรณกรรมในปี ค.ศ. 1950 ได้

พรรณนาศาสนาพุทธว่าเป็นปรัชญาเชิงวิทยาศาสตร์และ speculative philosophy โดยกล่าว

ว่าศาสนาพุทธเป็นการผสมกันของทั้งปรัชญาเชิงวิทยาศาสตร์และ speculative philosoph 

ซึ่งสนับสนุนระเบียบวิธีทางวิทยาศาสตร์ และทำการตามนั้นจนถึงที่สุด ที่อาจเรียกได้ว่าเป็น



Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani             116|                                                                    Vol.5 No.3 (November - December 2022)    

เหตุผลนิยม ในศาสนาเราอาจที่จะพบคำตอบต่อคำถามที่น่าสนใจเช่น "อะไรคือจิตและสสาร 

ในระหว่างทั้งสองนั้นอะไรสำคัญกว่า โลกนี้ดำเนินไปมีจุดประสงค์อะไรหรือไม่ มนุษย์เกี่ยวข้อง

กับธรรมชาติอย่างไร มีแบบการใช้ชีวิตที่ประเสริฐหรือไม่" เป็นศาสตร์ที ่รับช่วงต่อในที่ที่

วิทยาศาสตร์พาไปไม่ได้เพราะว่าความจำกัดทางเครื่องมือของวิทยาศาสตร ์

ส่วนนักวิทยาศาสตร์ชาวอเมริกันผู้เป็นบิดาของระเบิดปรมาณู ดร. เจ. โรเบิร์ต ออพ

เพนไฮเมอร์ใช้อุปมาเกี่ยวกับศาสนาพุทธเมื่ออธิบายหลักความไม่แน่นอน คือ  สิ่งที่พุทธศาสนา

พิชิตก็คือเรื่องของจิต 

ยกตัวอย่างเช่น ถ้าเราถามว่า ตำแหน่งของอิเล็กตรอนอยู่ที่เดียวกันหรือไม่ เราต้อง

ตอบว่า ไม่ใช่ ถ้าเราถามว่า ตำแหน่งของอิเล็กตรอนเปลี่ยนไปตามกาลเวลาหรือไม่ เราต้องตอบ

ว่า ไม่ใช่ ถ้าเราถามว่า อิเล็กตรอนกำลังอยู่เฉย ๆ หรือไม่ เราก็ต้องตอบว่า ไม่ใช่ ถ้าเราถามว่า 

อิเล็กตรอนกำลังเคลื่อนไปอยู่หรือไม่ เราก็ต้องตอบว่า ไม่ใช่ พระพุทธเจ้าทรงให้คำตอบเช่นนี้

เมื ่อมีการถามถึงสภาพของอัตตาหลังจากตายแล้ว แต่คำตอบเหล่านี้ไม่ใช่เรื ่องคุ ้นเคยต่อ

นักวิทยาศาสตร์ยุคคริสต์ศตวรรษที่ 17 และ 18  

 

เปรียบเทียบความจริงระหว่างวิทยาศาสตร์และพุทธปรัชญาเถรวาท 

วัตถุประสงค์หลักของงานวิจัยนี้คือการแสดงความเหมือนกันของความจริงของทั้ง

วิทยาศาสตร์และพุทธปรัชญาเถรวาท ที่เป็นที่ยอมรับกันของเหล่าบรรดานักวิทยาศาสตร์ชั้นนำ

ระดับโลก อันจะเป็นเหตุให้เกิดความน่าสนใจหันมาศึกษาของชนรุ่นใหม่อย่างกว้างขวางและ

เจาะลึกลงไปในรายละเอียด ข้อมูลทางวิชาการที่ยกมาอ้างอิงถึงในบทที่ 2 ได้ยกทฤษฎีสัมพัทธ

ภาพและทฤษฎีควอนตัมมาเป็นหลัก ทฤษฎีพลังงานจิตเป็นรอง โดยมีทฤษฎีอื่นเป็นส่วนเสริม 

และ บทที่ 3 ได้ยกพุทธประวัติเป็นหลัก การบรรลุธรรมของสาวกในครั้งพุทธกาลเป็นรอง โดย

มีเนื้อหาส่วนอื่นเป็นส่วนเสริม เป็นงานวิจัยที่กล่าวถึงข้อมูลที่เป็นวงกว้างต้องการให้ครอบคลุม

เนื้อหาเพื่อให้เห็นภาพความเชื่อมโยงกันได้อย่างชัดเจน โดยไม่ต้องการจะเปรียบเทียบเป็นราย

ประเด็น ซึ่งสามารถสรุปเป็นคำอธิบายเชิงความสัมพันธ์ตามกรอบแนวคิดการวิจัย ได้ดังนี ้



               วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณ ี             ปีที ่5 ฉบับที ่3 (พฤษจิกายน – ธันวาคม 2565)    | 117 

 

หัวข้อความจริงในวิทยาศาสตร์และความจริงในพุทธปรัชญาเถรวาท เป็นความรู้

พื้นฐานที่เป็นหลักสากลเป็นการอธิบายเพื่อปูพื้นฐาน ทฤษฎีวิวัฒนาการการกำเนิดโลกและเอก

ภพ กล่าวถึงมีสภาวะความว่างเปล่า มีพลังงานบริสุทธิ์ในความว่างเปล่า มีปรากฏการณ์ที่ต้อง

ใช้เวลานานมากจนมาเป็นเอกภพ ทฤษฎีวิวัฒนาการมานุษยวิทยาและวิวัฒนาการของมนุษย์ 

กล่าวถึงทฤษฎีที่อธิบายความเป็นมาของมนุษย์จนถึงในปัจจุบันนี้ การกำเนิดขึ้นของศาสนา 

เมื่อมีมนุษย์จึงมีศาสนาเกิดขึ้น วิวัฒนาการปรัชญาวิทยาศาสตร์สมัยต่างๆ ปรัชญาเกิดขึ้นเมื่อ

ราว 2,500 กว่าปีมาแล้ว โดยมีวิวัฒนาการมาเป็นลำดับ พุทธปรัชญาเถรวาทและพุทธประวัติ 

เกิดขึ้นในเวลาที่ใกล้เคียงกับปรัชญา ซึ่งแสดงว่าพระพุทธเจ้าทรงค้นพบความจริงใกล้เคียงใน

เวลาที่มีการเกิดขึ้นของปรัชญา ทฤษฎีกลศาสตร์ฟิสิกส์สัมพัทธภาพของไอน์สไตน์และทฤษฎี

กลศาสตร์ฟิสิกส์ควอนตัม เป็นความจริงที่ใกล้เคียงหรือเหมือนกันกับพุทธปรัชญาเถรวาทมาก

ที่สุด เกิดขึ้นหลังการค้นพบความจริงของพระพุทธเจ้าสองพันกว่าปี หลักธรรมที่สำคัญในพุทธ

ปรัชญาเถรวาท เป็นเครื่องใช้พิสูจน์เป็นแนวทางการปฏิบัติเพื่อการบรรลุธรรมอันเป็นความจริง

ที่สามารถพิสูจน์ได้เหมือนความรู้ในวิทยาศาสตร์ ทฤษฎีพลังงานจิต เป็นการรวมเอาโครงสร้าง

พื้นฐานทางทฤษฎีสัมพัทธภาพและทฤษฎีควอนตัม ที่รวมเอาผู้มีส่วนร่วมใช้ในการอธิบาย

ปรากฏการณ์ แล้วใช้ทฤษฎีควอนตัมอธิบายสมบัติทางฟิสิกส์ควอนตัมของ อนุภาค-คลื่น ที่มี

สภาวะเหมือนจิตใจมนุษย์ ที่ตรงกับคำอธิบายทางพุทธปรัชญาเถรวาท การบรรลุธรรมของ

สาวกในครั้งพุทธกาล ด้วยความหลากหลายของผลสำเร็จที่แสดงออกถึงการบรรลุสัจจะธรรม 

หรือการเข้าถึงความจริงอันเป็นเครื่องพิสูจน์ และเป็นเครื่องยืนยันถึงการมีอยู่ของความจริงที่

พระพุทธเจ้าทรงค้นพบมาแล้วกว่า 2,500 ปี ที่มนุษย์สามารถเข้าถึงได้ในช่วงชีวิต 

จากการศึกษาความจริงระหว่างวิทยาศาสตร์และพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น ผู้วิจัยมุ่งที่จะ

เปรียบเทียบตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 และข้อที่ 2 มีประเด็นสำคัญที่สามารถเปรียบเทียบได้ใน

เรื่องความหมายของความจริง วิวัฒนาการของการเข้าถึงความจริง วิธีการเข้าถึงความจริง 

ประเภทของความจริง ลักษณะของความจริง เกณฑ์วัดความจริง ประโยชน์ของความจริง และ

สาระสำคัญของความจริง ซึ่งในทัศนะดังกล่าวนี้จะได้เปรียบเทียบถึงความคล้ายคลึงและความ

แตกต่างกัน ดังนี้ 



Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani             118|                                                                    Vol.5 No.3 (November - December 2022)    

ความหมาย วิทยาศาสตร์ หมายถึงความรู้ในธรรมชาติและกฏเกณฑ์ของธรรมชาติ เมื่อ

มีความรู้ความเข้าใจในตัวธรรมชาติและกฏเกณฑ์ธรรมชาติ แล้วก็นำเอาความรู้มาใช้ประโยชน์

เอามาจัดสรรกระบวนการ ปรุงแต่งเหตุปัจจัย ทำการประดิษฐ์สร้างสรรสิ่งต่างๆ นำมาใช้

ประโยชน์สนองความต้องการของมนุษย์ได้ วิทยาศาสตร์เป็นความรู้ที่เกี่ยวกับข้อเท็จจริงที่

สามารถตรวจสอบได้ มีขอบเขต มีระเบียบ กฏเกณฑ์ เป็นความรู้ที่มีรากฐานมาจากการสังเกต 

วิทยาศาสตร์ดั้งเดิมหมายเอาความรู้ที่สามารถพิสูจน์ได้จากประสาทสัมผัสทั้ง 5 คือ ตา หู จมูก 

ลิ้น และกายเท่านั้น นอกเหนือจากนี้วิทยาศาสตร์จะไม่ยอมรับ แต่ปัจจุบันนี้เมื่อเกิดการค้นพบ

ความรู้ใหม่ๆวิทยาศาสตร์ได้รวมเอาผู้สังเกตการณ์ (จิต) เข้าร่วมเป็นส่วนหนึ่งของการค้นพบ

ทางวิทยาศาสตร์ด้วย ความหมายของวิทยาศาสตร์สามารถสรุปได้ 3 อย่าง คือ 

          1. วิทยาศาสตร์ คือ องค์ความรู้ที่เกี่ยวกับธรรมชาติ ซึ่งตั้งอยู่บนพื้นฐานของความไม่

แน่นอน 

           2. วิทยาศาสตร์ คือ องค์ความรู้ที่เกี่ยวกับธรรมชาติ และสิ่งแวดล้อมทางกายภาพของ

มนุษย์เป็นองค์ประกอบด้านเน้ือหาของวิทยาศาสตร์ 

          3. วิทยาศาสตร์ คือ องค์ความรู้ที่เกี่ยวกับธรรมชาติ ซึ่งจัดรวมไว้อย่างมีระเบียบแบบ

แผนและวิธีการทางวิทยาศาสตร์ไว้ใช้ในการเสาะแสวงหาความรู้ 

พุทธปรัชญาเถรวาท หมายถึง กลุ ่มที ่อนุรักษ์แนวคิดของกลุ ่มพระเถระผู้ที ่ท ำ

สังคายนาครั้งแรก ที่มีพระมหากัสสปเถระเป็นประธาน ซึ่งพยายามรักษาคำสอนดั้งเดิมไว้ให้ได้

มากที่สุด คำว่าเถรวาท เป็นช่ือรวมของทุกนิกายที่สืบทอดมาแต่ครั้งพุทธกาล 

ความคล้ายคลึง จากการศึกษาเปรียบเทียบความหมายของทั้งสองดังกล่าวดั้งนี้ 

วิทยาศาสตร์ หมายถึง ความจริงที่รับรู้ได้ด้วยประสาทสัมผัสที่มีอยู่ในธรรมชาติหรือ

สรรพสิ่งในจักรวาล มีกฏเกณฑ์อยู่ในตัว เป็นกฏของธรรมชาติอันเป็นสากลที่ใครๆ ก็สามารถที่

จะเข้าถึงได้อย่างเท่าเทียมกัน เป็นความรู้ที่สามารถพิสูจน์ได้ด้วยหลักของเหตุและผล ตาม

ขั้นตอนและกระบวนการในทางวิทยาศาสตร์ มีระเบียบแบบแผนมีวิธีการที่จะใช้ในการแสวงหา

ความรู้ เป็นเรื่องสิ่งแวดล้อมทางกายภาพของมนุษย์ที่ไม่ได้หมายรวมเอาสิ่ งที่นอกเหนือจาก

ประสาทสัมผัส ทั้งนี้ต้องตั้งอยู่บนพื้นฐานของการสังเกตแล้วพิจารณาด้วยเหตุและผลโดยมี



               วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณ ี             ปีที ่5 ฉบับที ่3 (พฤษจิกายน – ธันวาคม 2565)    | 119 

 

วิวัฒนาการหรือพัฒนาการของการส่งต่อองค์ความรู้ตกทอดกันมาอย่างยาวนาน โดยมีการตั้ง

เป็นกฏ ทฤษฎี หรือหลักการขึ้นไว้ให้เป็นองค์ความรู้ใช้สืบค้นได้ต่อเนื่อง วิทยาศาสตร์ในสมัย

ปัจจุบันได้รวมเอาผู้สังเกตการณ์ (จิต) เข้าเป็นส่วนร่วมของปรากฏการณ์ด้วย 

พุทธปรัชญาเถรวาท หมายถึง พระพุทธศาสนาที่รักษาคำสอนของพระพุทธองค์ที่ทรง

ตรัสรู้ความจริงของธรรมชาติ โดยผ่านการบำเพ็ญเพียรทางจิต โดยยึดถือรักษาความบริสุทธิ์

ของคำสอนดั้งเดิมหรือพยายามรักษาคำสอนให้ใกล้เคียงกับคำสอนในครั้งพุทธกาลมากที่สุด 

ทั้งนี้ยังรวมถึงข้อวัตรปฏิบัติหรือกฏเกณฑ์ต่างๆ ตลอดจนศิลปะ วัฒนธรรม จารีตประเพณีที่เกิด

ตามมาภายหลังจนเป็นเอกลักษณ์ของพุทธปรัชญาเถรวาท ในบรรดาคำสอนของพระพุทธเจ้า

และพระสาวกได้ถูกบันทึกไว้ในพระไตรปิฏกที่ถือเป็นคัมภีร์หลักๆของนิกาย โดยมีพัฒนาการ

ของพุทธปรัชญาเถรวาทสืบต่อผ่านกาลเวลามาอย่างยาวนาน 

ความแตกต่าง 

วิทยาศาสตร์ หมายเอาความรู้ที่ได้จากการทดลองหรือทดสอบจากประสาทสัมผัสทั้ง 5 

เป็นการศึกษาธรรมชาติเพื่อที่จะมีความรู้ความเข้าใจในตัวของธรรมชาติ แล้วนำเอาความรู้นั้น

มาใช้ให้ก่อเกิดประโยชน์ โดยนำมาจัดเป็นกระบวนการเพื่อประดิษฐ์สิ่งต่างๆ นำมาใช้เพื่อ

ตอบสนองความต้องการของมนุษย์ วิทยาศาสตร์เน้นไปในทางด้านเรื่องของวัตถุที่จะนำมาใช้

ตอบสนองความต้องการ ทำให้การดำเนินชีวิตของมนุษย์ได้มีความสะดวกสบายมากยิ่งขึ้น

วิทยาศาสตร์หมายถึงความจริงที่เป็นรูปธรรมมากกว่านามธรรม ไม่ว่าจะเป็นเรื่องภายนอกตัว

มนุษย์เรื่องของโลกและจักรวาล และเรื่องภายในกายของมนุษย์ก็ตาม ต้องสามารถสัมผัสได้

ด้วยประสาทสัมผัสทั้ง 5 วิทยาศาสตร์จึงจะสามารถยอมรับว่ามีอยู่จริงนอกเหนือจากนั้นจะไม่

ยอมรับพุทธปรัชญาเถรวาท พุทธศาสนาเถรวาทเป็นคำสอนของพระพุทธเจ้าที่ทรงตรัสรู้ได้ด้วย

พระองค์เองแต่เพียงพระองค์เดียว เป็นคำสอนที่มีความพยายามรักษาสาระสำคัญของพระ

ธรรมคำสั่งสอนไว้ให้ถูกต้องมากที่สุด โดยการสืบส่งต่อมาด้วยพระไตรปิฎก ซึ่งเป็นคัมภีร์ทาง

พระพุทธศาสนา นั่นเป็นการแสดงว่าความรู้ที่พระพุทธองค์ทรงตรัสรู้เป็นความจริงที่ต้องรักษา

ไว้ให้คงความบริสุทธิ์ให้ได้มากและนานที่สุด ซึ่งจะต่างจากวิทยาศาสตร์ที่มีการพัฒนาองค์



Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani             120|                                                                    Vol.5 No.3 (November - December 2022)    

ความรู้เพิ่มขึ้นอยู่ตลอดตามการค้นพบทฤษฎีใหม่ๆ เปรียบเทียบ ความหมาย ของวิทยาศาสตร์

และพุทธปรัชญาเถรวาทมีความคล้ายคลึงและความแตกต่างกัน  

 

พุทธปรัชญาเถรวาทกับความจริงทางวิทยาศาสตร์ 

ความจริงในวิทยาศาสตร์และความจริงในพุทธปรัชญาเถรวาท เป็นความรู้พื้นฐานที่

เป็นหลักสากลเป็นการอธิบายเพื่อปูพื้นฐาน ทฤษฎีวิวัฒนาการการกำเนิดโลกและเอกภพ 

กล่าวถึงมีสภาวะความว่างเปล่า มีพลังงานบริสุทธิ์ในความว่างเปล่า มีปรากฏการณ์ที่ต้องใช้

เวลานานมากจนมาเป็นเอกภพ ทฤษฎีวิวัฒนาการมานุษยวิทยาและวิวัฒนาการของมนุษย์ 

กล่าวถึงทฤษฎีที่อธิบายความเป็นมาของมนุษย์จนถึงในปัจจุบันนี้ การกำ เนิดขึ้นของศาสนา 

เมื่อมีมนุษย์จึงมีศาสนาเกิดขึ้น วิวัฒนาการปรัชญาวิทยาศาสตร์สมัยต่างๆ ปรัชญาเกิดขึ้นเมื่อ

ราว 2,500 กว่าปีมาแล้ว โดยมีวิวัฒนาการมาเป็นลำดับ พุทธปรัชญาเถรวาทและพุทธประวัติ 

เกิดขึ้นในเวลาที่ใกล้เคียงกับปรัชญา ซึ่งแสดงว่าพระพุทธเจ้าทรงค้นพบความจริงใกล้เคียงใน

เวลาที่มีการเกิดขึ้นของปรัชญา ทฤษฎีกลศาสตร์ฟิสิกส์สัมพัทธภาพของไอน์สไตน์และทฤษฎี

กลศาสตร์ฟิสิกส์ควอนตัม เป็นความจริงที่ใกล้เคียงหรือเหมือนกันกับพุทธปรัชญาเถรวาทมาก

ที่สุด เกิดขึ้นหลังการค้นพบความจริงของพระพุทธเจ้าสองพันกว่าปี หลักธรรมที่สำคัญในพุทธ

ปรัชญาเถรวาท เป็นเครื่องใช้พิสูจน์เป็นแนวทางการปฏิบัติเพื่อการบรรลุธรรมอันเป็นความจริง

ที่สามารถพิสูจน์ได้เหมือนความรู้ในวิทยาศาสตร์ ทฤษฎีพลังงานจิต เป็นการรวมเอาโครงสร้าง

พื้นฐานทางทฤษฎีสัมพัทธภาพและทฤษฎีควอนตัม ที่รวมเอาผู้มีส่วนร่วมใช้ในการอธิบาย

ปรากฏการณ์ แล้วใช้ทฤษฎีควอนตัมอธิบายสมบัติทางฟิสิกส์ควอนตัมของ อนุภาค-คลื่น ที่มี

สภาวะเหมือนจิตใจมนุษย์ ที่ตรงกับคำอธิบายทางพุทธปรัชญาเถรวาท การบรรลุธรรมของ

สาวกในครั้งพุทธกาล ด้วยความหลากหลายของผลสำเร็จที่แสดงออกถึงการบรรลุสัจจะธรรม 

หรือการเข้าถึงความจริงอันเป็นเครื่องพิสูจน์ และเป็นเครื่องยืนยันถึงการมีอยู่ของความจริงที่

พระพุทธเจ้าทรงค้นพบมาแล้วกว่า 2,500 ปี ที่มนุษย์สามารถเข้าถึงได้ในช่วงชีวิต  วิทยาศาสตร์ 

ความจริงที่รับรู้ได้ด้วยประสาทสัมผัสที่มีอยู่ในธรรมชาติหรือสรรพสิ่งในจักรวาล มีกฏเกณฑ์อยู่

ในตัว เป็นกฏของธรรมชาติอันเป็นสากลที่ใครๆ ก็สามารถที่จะเข้าถึงได้อย่างเท่าเทียมกัน เป็น



               วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณ ี             ปีที ่5 ฉบับที ่3 (พฤษจิกายน – ธันวาคม 2565)    | 121 

 

ความรู้ที่สามารถพิสูจน์ได้ด้วยหลักของเหตุและผล พุทธปรัชญาเถรวาท พระพุทธศาสนาที่

รักษาคำสอนของพระพุทธองค์ที่ทรงตรัสรู้ความจริงของธรรมชาติ โดยผ่านการบำเพ็ญเพียร

ทางจิต โดยยึดถือรักษาความบริสุทธิ์ของคำสอนดั้งเดิมหรือพยายามรักษาคำสอนให้ใกล้เคียง

กับคำสอนในครั้งพุทธกาลมากที่สุด ทั้งนี้ยังรวมถึงข้อวัตรปฏิบัติหรือกฏเกณฑ์ต่างๆ ตลอดจน

ศิลปะ วัฒนธรรม จารีตประเพณีที่เกิดตามมาภายหลังจนเป็นเอกลักษณ์ของพุทธปรัชญาเถร

วาท  

 

สรุป  

พุทธปรัชญาเถรวาทกับความจริงในวิทยาศาสตร์นับแต่ที่มีวิวัฒนาการของเผ่าพันธุ์

มนุษย์เกิดขึ้นมาบนโลกนี้ และแม้แต่บรรดาสรรพสัตว์ทั้งหลายก็ดี ก็เกิดมีศาสนาเกิดขึ้นตาม

ความนิยามที่ว่าศาสนาเกิดขึ้นเพราะความกลัว การกลัวในที่นี้คือการกลัวทุกสิ่งทุกอย่าง อันเกิด

จากความไม่รู้จริงในเหตุการณ์หรือปรากฏการณ์ของสรรพสิ่งในธรรมชาติ เมื่อความกลัวเกิดขึ้น

เป็นไปโดยสามัญสำนึกของสัญชาติญาณของสัตว์ย่อมที่จะคิดหาทางป้องกันความกลัว หรือหา

สิ่งคุ้มภัย หรือหาสิ่งยึดเหนี่ยวจิตใจ หรือเป็นเครื่องรวมกันอยู่อย่างสงบสันติสุขในกลุ่มชาติพันธุ์

เพื่อการธำรงอยู่ของกลุ่มคน จึงเกิดมีวิวัฒนาการทางความเชื่อทางศาสนาเกิดขึ้นมาตามลำดับ 

โดยเริ่มจากการนับถือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ทั้งหลาย เช่น ภูเขา ต้นไม้ ดวงอาทิตย์ เป็นต้น ซึ่งต่อมา

พัฒนามานับถือเทพเจ้า จนพัฒนามาเป็นศาสนาแบบเทวนิยมกับแบบอเทวนิยมอย่างใน

ปัจจุบันนี ้ ซึ ่งพระพุทธศาสนาเถรวาทถือว่าเป็นศาสนาแบบอเทวนิยม ความจริงในทาง

วิทยาศาสตร์มีสองสิ่งที่สำคัญคือ ปรากฏการณ์ธรรมชาติ หนึ่ง ซึ่งนับรวมทุกสิ่งไม่ว่าโดย

ธรรมชาติหรือจากการสร้างสรรค์ กับ ผู้สังเกตการณ์ หรือ ผู้มีส่วนร่วม หรือ ผู้ดูเหตุการณ์สอง 

ความจริงทางพุทธปรัชญาเถรวาท สองสิ่งเช่นกันและถือว่าตรงกันหรือเหมือนกันกับความจริง

ทางวิทยาศาสตร์ คือ สภาวะสิ่งถูกรู้ หรือ ธรรมธาตุ หนึ่ง เป็นสภาวะตามธรรมชาติไม่ว่าจะโดย

ธรรมชาติหรือจากการสร้างสรรค์ กับ สภาวะผู้รู้หรือ ธาตุรู้ สอง จะเห็นความเหมือนกันของทั้ง

สองศาสตร์ได้ว่ามีสองสิ่ง คือเรื่องของปรากฏการณ์ในสรรพสิ่งทางธรรมชาติที่รวมแม้จะปรากฏ



Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani             122|                                                                    Vol.5 No.3 (November - December 2022)    

ขึ้นที่จิตใจมนุษย์ กับสภาวะของผู้รู้ ซึ่งก็คือจิตใจมนุษย์ ซึ่งจากการศึกษาค้นคว้ากลับพบว่า ทั้ง

ปรากฏการณ์และผู้รู้ต่างก็มีต้นกำเนิดมาจากสิ่งเดียวกัน นั่นคือพลังงานดั้งเดิม ต่างกันตรงที่

พลังงานจิตจะต้องมีวิวัฒนาการมาจากพลังงานดั้งเดิมอย่างแน่นอน เพียงแต่กระบวนการทาง

วิทยาศาสตร์ยังหาคำตอบไม่ได้ในตอนนี้ ด้วยกฏของทฤษฎีพลังงาน ที่ว่าพลังงานจะไม่มีการ

สูญสลายไปเพียงแต่แปรเปลี่ยนสถานะได้ จึงกล่าวได้ว่าสภาวะต่างๆจะยังคงดำรงโดยอยู่ใต้

สภาวะที่มีความแปรเปลี่ยนอยู่ตลอดไป ความจริงที่เป็นหนึ่งเดียวในรายงานการวิจัยฉบับนี้ คือ

เรื่องพลังงานเป็นต้นกำเนิดของสรรพสิ่ง 

 

เอกสารอ้างอิง 

พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช). (2548). ราชบัณฑิต พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน์ 

ชุดคำวัด. (วัดราชโอรสราม: กรุงเทพมหานคร: 2548. 

ว ัชระ งามจ ิตรเจร ิญ. (2556). พ ุทธศาสนาเถรวาท . พิมพ์คร ั ้งท ี ่  3 แก ้ไขเพิ ่มเต ิม . 

กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

ดนัย ไชยโยธา. นานาศาสนา. (2539). พิมพ์ครั้งที่ 1. กรุงเทพมหานคร : โอ.เอส.พริ้นต้ิง เฮ้าส์. 

Niels, Bohr (1958). Atomic Physics and Human Knowledge. John Wiley and Sons.  

Yong, Amos (2 0 0 5 ) .  " Buddhism and Science: Breaking New Ground (review)". 

Buddhist-Christian Studies. 25: 176–180. 

Lopez, Donald S. Jr (2 0 0 8 ) .  Buddhism and Science: A Guide for the Perplexed. 

University of Chicago Press. 

Tambiah, Stanley Jeyaraja. (1990). Magic, Science and Religion and the Scope of 

Rationality. Cambridge University Press. 

Deegalle, Mahinda. (2006) .  Buddhism, Conflict and Violence in Modern Sri Lanka 

(New York: Routledge). 
 


