
นิติศาสตร์ในพระวินัยปิฎก* 

 JURISPRUDENCE IN THE VINAYA PITAKA 

 

พระมหาตั๋ณฑ์ฐวัฒน์ สนฺตจิตฺโน (ถำวาปี)1, และ ฐิติวัสส์ หมั่นกิจ2 

Phramaha Tunthawat Sunthajitto (Tunwapee)1, and Thitiwat Mankit2 
1-2นักวิชาการอิสระ, ประเทศไทย 

1-2Independent academician, Thailand 
Corresponding author E-mail: thitiwattano@gmail.com 

 

บทคัดย่อ  

พระพุทธศาสนามีพระธรรมวินัยเป็นหลักในการประพฤติตนในสังคมสงฆ์ และหลักนิติ

ธรรมเป็นหลักในการประพฤติตนในสังคมโลก แต่ก็เป็นธรรมดาของชุมชนใหญ่ที่มีคนอยู่รวมกัน

มากมายย่อมมีคนดีคนไม่ดีเสมอ เมื่อกฎหมาย เกิดขึ้นมาบังคับใช้ในสังคม กฎหมายจึงพัฒนา

ควบคู่กันไปกับมนุษย์ พร้อมทั้งสะท้อนอารยธรรมและสภาพสังคมในยุคนั้นๆ และเช่นเดียวกับ

สิ่งต่างๆ ในโลกนี้ มนุษย์เริ่มศึกษากฎหมายอย่างเป็นระบบเริ่มแรกอาจจะผลิตนักเทคนิคไป

บังคับใช้กฎหมาย หลักนิติศาสตร์และการปกครองโดยทศพิธราชธรรมจึงเกิดขึ้น เพื่อวาง

ระเบียบบริหารราชการแผ่นดินทั้งส่วนกลางและส่วนภูมิภาคโดยใช้หลักนิติธรรมเป็นคุณธรรม

ของกฎหมาย มีขอบเขต และคุณธรรมในการออกกฎหมาย การบังคับใช้กฎหมาย การตีความ

กฎหมาย การบริหารงานในกระบวนการยุติธรรมทุกระดับ กฎหมายทุกฉบับที่ยึดถือความ

ยุติธรรมและความเป็นธรรมเป็นหลักการพื้นฐานของการปกครองในระบอบประชาธิปไตยและ

การคุ้มครองสิทธิและเสรีภาพของประชาชน ต้องอาศัยหลักทศพิธราชธรรมจึงจะเกิดความดี

งามตามหลักศาสตร์พระราชาที่เปี่ยมด้วยพระเมตตาสร้างความสุขแก่อาณาประชาราษฎร ์

คำสำคญั: นิตศิาสตร,์ พระวินัย, พระพุทธศาสนา 

 
* Received 8 February 2023; Revised 15 February 2023; Accepted 27 February 2023 
 

mailto:thitiwattano@gmail.com


 82 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.6 No.1 (January - February 2023)  

Abstract 

Buddhism has the Dharma and Discipline as the principle of the behavior 

of those in the monastic society, and jurisprudence as the principle of the 

behavior of those in the world society. But it is normal for a large community 

where there are many people together, there will always be good people and 

bad people when the law arises to be enforced in society Law, therefore, evolved 

in parallel with human beings. as well as reflecting the civilization and social 

conditions of that time and like many things in this world Human beings began 

to study the law systematically. Initially, it might be to produce technicians to 

enforce the law. The principles of jurisprudence and government by 

Thotsaphitharajdham arose. to lay down rules for the country's executives, both 

central and provincial using the principles of jurisprudence as the morality of the 

law There is scope and virtue in making laws. law enforcement interpretation of 

the law Administration of the justice system at all levels, all laws upholding 

justice and fairness are the fundamental principles of democratic governance and 

protecting people's rights and liberties. must rely on the Dasaphitha Rajadhamma 

principles in order to achieve goodness according to the principles of the King, 

full of mercy create happiness for the people 

Keyword:  jurisprudence, Vinaya Pitaka, Buddhism 

 

บทนำ  

หลักนิติธรรม เป็นหลักปรัชญาทางกฎหมายเบื้องต้นที่นักกฎหมาย หลักนิติธรรมเป็น

หลักการพื้นฐานแห่งกฎหมาย เป็นหลักนิติปรัชญาทางกฎหมายที่สำคัญยิ่งของรัฐาธิปัตย์

สำหรับนักปกครองและบังคับใช้กฎหมายภายใต้การปกครองระบอบประชาธิปไตย เพื่อประกัน

ให้เกิดความยุติธรรมและคุ้มครองสิทธิเสริภาพแก่ประชาชนผู้อยู่ใต้การปกครองอย่างแท้จริง ที่



             วารสารมณีเชษฐาราม วดัจอมมณ ี     ปีที ่6 ฉบับที่ 1 (มกราคม – กุมภาพันธ ์2566)                | 83 

 

สำคัญในระบอบประชาธิปไตยที่เทิดทูนศักดิ์ศรีแห่งความเป็นมนุษย์ และยอมรับนับถือสิทธิ

แห่งมนุษยชนทุกแง่ทุกมุม การเกิดขึ้นไม่ว่าระหว่างรัฐกับเอกชน หรือระหว่างเอกชนกับเอกชน

ศาลย่อมมีอำนาจอิสระในการตัดสินข้อพิพาทนั้นโดยเด็ดขาดและโดยยุติธรรม ตามกฎหมาย

ของบ้านเมืองที่ถูกต้องและเป็นธรรมตามสภาพของสังคมปัจจุบันในสังคมไทย (ประสิทธิ์ ปิ

วาวัฒนพานิช. (2556). การบริหารคณะสงฆ์ หรือการปกครองคณะสงฆ์ โดยหลักคือการ

ปกครองตามธรรมวินัยและให้กฎหมายหรืออำนาจของรัฐเป็นหลักสนับสนุน พระมหากษัตริย์

ได้ทรงตราพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2505 และต่อมาในปี พ.ศ. 2535 ได้ทรงตรา

พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ (ฉบับที่ 2) พ.ศ.2535 ซึ่งเป็นการแก้ไขเพิ่มเติมฉบับที่ใช้อยู่ให้

เหมาะสมยิ่งขึ้น พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ทั้งสองฉบับนี้เป็นฉบับที่ ใช้อยู่ในปัจจุบันที่ถือว่าเป็น

รูปแบบการปกครองคณะสงฆ์ และเป็นหลักในการจัดระเบียบการปกครองคณะสงฆ์ด้วยและ

ต่อมาก็ได้ กำหนดให้มีมหาเถรสมาคม ออกข้อบังคับ วางระเบียบ ออกคำสั่ง มีมติ และออก

ประกาศ โดยไม่ขัดหรือแย้งกับกฎหมายและพระธรรมวินัย (PhraThep Pariyat Suthee 

(Worawit Kangka Puno), 2003)  

สงฆ์ในขอบเขตหน้าที่ของตนตามที่ระบุขอบเขตหน้าที่ความรับผิดชอบตามกฎหมาย

มหาเถรสมาคมว่าด้วยการปกครองคณะสงฆ์ ฉบับที่ 23 พ.ศ. 2541 โดยมีพระสังฆาธิการมี

หน้าที่รับผิดชอบกิจการคณะสงฆ์ 6 ประการ คือ (1) ดำเนินการปกครองคณะสงฆ์ให้เป็นไป

ตามพระธรรมวินัย กฎหมาย กฎมหาเถรสมาคม ข้อบังคับระเบียบ คำสั ่ง มติ ประกาศ 

พระราชบัญญัติสมเด็จพระสังฆาราช คำสั่งของผู้บังคับบัญชาเหนือตน (2) ควบคุมและส่งเสริม

การจ ัดการศ ึกษา การจ ัดการศาสนศึกษา การจ ัดการศ ึกษาสงเคราะห์ การเผยแผ่

พระพุทธศาสนา การสาธารณูปการ และการสาธารณสงเคราะห์ ให้ดำเนินไปด้วยดี (3) ระงับ

อธิกรณ์ วินิจฉัย การลงนิคหกรรมวินิจฉัยข้ออุทธรณ์คำสั่ง หรือคำวินิจฉัยชั้นเจ้าคณะตำบล(4) 

แก้ไขข้อขัดข้องของเจ้าคณะตำบลให้เป็นไปโดยชอบ (5) ควบคุมบังคับบัญชาเจ้าคณะและเจ้า

อาวาส ตลอดจนพระภิกษุสามเณรผู้อยู่ใต้บังคับบัญชาหรืออยู่ในเขตปกครองของตน และชี้แจง

การปฏิบัติหน้าที่ของผู้อยู่ในบังคับบัญชาให้เป็นไปด้วยความเรียบร้อย และ (6) ตรวจการและ



 84 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.6 No.1 (January - February 2023)  

ประชุมพระสังฆาธิการในเขตปกครองของตน จากความเป็นมาและความสำคัญของปัญหา

ดังกล่าว (ประเสริฐ ลิ่มประเสริฐ, 2565)  

จากสภาพปัญหากฎหมายที่เกี่ยวกับการคุ้มครองพระสงฆ์ ผู้วิจัยได้สรุปออกเป็น 4 

ประเด็น ได้แก่ 1) ปัญหาทางกฎหมายเกี่ยวกับการบริหารจัดการเงินวัด เงินพระศาสนา และ

เงินผลประโยชน์ประเภทต่างๆ ที่งอกเงยจากทรัพย์สินของวัดจนนำไปสู่การทุจริต 2) ปัญหา

ทางกฎหมายเกี่ยวกับความผิดทางพระธรรมวินัยในการบิดเบือนปลอมปนคำสอนลัทธิของตน

ลงในพระไตรปิฎกและการอวดอุตริมนุสธรรม 3) ปัญหาทางกฎหมายเกี ่ยวกับการจำกัด

เสรีภาพในการแสดงออกถึงบทบาทและหน้าที่ของพระสงฆ์ในทางการเมือง และ 4) ปัญหาทาง

กฎหมายเกี่ยวกับการประพฤติปฏิบัติผิดจากพระธรรมวินัยโดยการเสพเมถุน เช่น มาตรา 29 มี

ลักษณะที่ขัดต่อพระวินัยและรัฐธรรมนูญซึ่งเป็นกฎหมายสูงสุดของประเทศ การที่มีเนื้อหาของ

กฎหมายที่ให้อำนาจแก่เจ้าหน้าที่รัฐใช้ดุลพินิจได้เองที่จะจัดดำเนินการให้พระภิกษุรูปนั้นสละ

สมณเพศได้ยกตัวอย่าง ในกรณีของพระพรหมดิลก (พระครูวินัยธรสุริยา สุริโย, 2564)  

ผู้เขียนจึงนำเสนอ นิติธรรมศาสตร์ในพระนัย เป็นการบริหารคณะสงฆ์ หรือการ

ปกครองคณะสงฆ์ โดยหลักคือการปกครองตามธรรมวินัยและให้กฎหมายหรืออำนาจของรัฐ

เป็นหลักสนับสนุน หลักนิติธรรมเป็นหลักการพ้ืนฐานสำคัญของการปกครองแบบประชาธิปไตย

และการคุ้มครองสิทธิเสรีภาพของประชาชน หลักนิติธรรมมีที่มาจากประเทศอังกฤษต่อมา

แนวคิดนี้ได้แพร่ขยายไปในอีกหลายประเทศยกเว้นกลุ่มประเทศภาคพื้นยุโรปที่มีแนวคิดเรื่อง

หลักนิติรัฐ ปัจจุบัน หลักนิติธรรมเป็นแนวคิดที่ไม่หยุดนิ่งแต่แปรเปลี่ยนไปตามสภาพของสังคม 

ปัจจุบัน 

 

ความหมายหลักนิติศาสตร์ 

คำว่าหลักนิติศาสตร์ วงการกฎหมายไทยแปลมาจากคำว่า The Rule of Law ซึ่ง

เป็นหลักการพื้นฐานในระบบกฎหมายอังกฤษ ในประเทศอังกฤษความคิดที่ว่ามนุษย์ไม่ควรต้อง

ถูกปกครองโดยมนุษย์ แต่ควรจะต้องถูกปกครองโดยกฎหมายนั้น ปรากฏขึ้นอย่างชัดเจนเป็น

ครั ้งแรกในศตวรรษที ่ 17 ในหนังสือชื ่อ “The Common Wealth of Oceana” อันเป็น



             วารสารมณีเชษฐาราม วดัจอมมณ ี     ปีที ่6 ฉบับที่ 1 (มกราคม – กุมภาพันธ ์2566)                | 85 

 

ผลงานของ James Harrington ซึ่งเป็นผู้ที่นิยมระบอบสาธารณรัฐอย่างแน่วแน่อย่างไรก็ตาม 

แม้จนกระทั่งถึงปัจจุบันนี้ คำว่า rule of law ก็เหมือนกับคำว่า Rechtsstaat ที่ยากจะหาคำ

จำกัดความหรือนิยามซึ่งยอมรับกันเป็นยุติได้ การทำความเข้าใจความหมายของ rule of law 

จึงควรต้องทำความเข้าใจจากความเป็นมาทางประวัติศาสตร์การเมืองการปกครองของอังกฤษ

ซึ่งให้กำเนิดแนวความคิดนี้ 

แนวความคิดว่าด้วย rule of law หรือนิติธรรมอาจสืบสาวย้อนกลับไปได้ถึงยุค

กลาง โดยเฉพาะอย่างยิ่งย้อนกลับไปถึง ค.ศ. 1215 ซึ่งเป็นปีที่พระเจ้าจอนห์น (King John) 

กษัตริย์อังกฤษในเวลานั้นได้ลงนามในเอกสารสำคัญที่ชื่อว่า Magna Carta (11) เอกสารฉบับนี้

เป็นพันธสัญญาที่กษัตริย์อังกฤษให้ไว้แก่บรรดาขุนนางของพระองค์ในการที่จะจำกัดอำนาจของ

พระองค์ลง อาจกล่าวได้ว่า Magna Carta เป็นก้าวสำคัญในประวัติศาสตร์การเมืองการ

ปกครองของมนุษย์ที่จะนำไปสู่การปกครองโดยกฎหมายเป็นใหญ่ในเวลาต่อมา เนื่องจาก

เอกสารฉบับนี้เป็นเอกสารทางกฎหมายฉบับแรกที่ทำให้หลักการปกครองโดยกฎหมายได้รับ

การบันทึกไว้เป็นลายลักษณ์อักษร และการประกันสิทธิเสรีภาพส่วนบุคคลเป็นไปอย่างชัดแจ้ง 

(12) อย่างไรก็ตามไม่พึงเข้าใจว่าเมื่อมีการลงนามใน Magna Carta แล้วกษัตริย์เป็นอันถูก

จำกัดอำนาจลงจนไม่มีอำนาจ ในเวลานั้นอำนาจยังคงอยู่ที่กษัตริย์ กฎเกณฑ์ที่จำกัดอำนาจ

กษัตริย ์ลงในเวลานั ้นก็ม ีแต่ Magna Carta และหลักกฎหมาย Common Law อันเป็น

กฎหมายประเพณีที่รับสืบทอดและพัฒนามาโดยศาลเท่านั้น 

แม้ว่าในเวลาต่อมาจะได้มีการตั ้งรัฐสภาขึ ้นเมื ่อ ค.ศ. 1265 แต่อำนาจในการ

ปกครองบ้านเมือง (Prerogatives) ก็ยังคงอยู่ในมือของกษัตริย์อย่างเดิม จะถูกจำกัดลงบ้างก็

เพียงเล็กน้อย อำนาจของกษัตริย์อังกฤษพัฒนาขึ้นถึงจุดสูงสุดในสมัยราชวงศ์ Tudor อันเป็น

ช่วงเวลาที่บทบาทของรัฐสภาถดถอยลง อาจกล่าวได้ว่าในช่วงเวลานั้นกษัตริย์อังกฤษมีอำนาจ

มากและเข้าใจวิธีการในการรักษาอำนาจของตนและจำกัดอำนาจของรัฐสภา อีกทั้งยังรู้จักที่จะ

ใช้รัฐสภาเป็นฐานในการสร้างความเข้มแข็งให้แก่ตนด้วย อย่างไรก็ตามในเวลาต่อมารัฐสภาได้

พัฒนาต่อไปกลายเป็นสถาบันซึ่งเป็นผู้แทนของกลุ่มคนต่างๆ และเริ่มมีบทบาทมากขึ้นจน

กลายเป็นคู่ปรับสำคัญของกษัตริย ์



 86 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.6 No.1 (January - February 2023)  

ใน ค.ศ. 1628 ในยุคสมัยของพระเจ้าชาร์ลที่หนึ่ง (James I, King of England, 1918) 

รัฐสภาได้ตรา Petition of Rights ขึ้นเพื่อปกป้องคุ้มครองกรรมสิทธิ์ในทรัพย์สินและเสรีภาพ

ส่วนบุคคล โดยประกาศว่าผู้ปกครอง รัฐบาล ตลอดจนศาลต้องเคารพในสิทธิดังกล่าว ภายหลัง

จากได้มีการตรา Petition of Rights ได้สิบสองปี ได้เกิดสงครามกลางเมืองขึ ้นในอังกฤษ 

ตามมาด้วยการประหารชีวิตพระเจ้าชาร์ลที่ 1 Petition of Rights ไม่ได้เป็นเพียงเอกสารที่

กล่าวถึงความยินยอมในการเสียภาษีเท่านั้น แต่ยังเพิ่มอำนาจให้แก่รัฐสภาเป็นอย่างมาก  (13) 

ในเวลาต่อมาเอกสารฉบับนี้ได้ถูกเพิ่มเติมโดยเอกสารอีกฉบับหนึ่งที่ชื่อว่า Habeas Corpus 

Act (ค.ศ. 1679) เอกสารฉบับหลังนี ้นับเป็นจุดเริ ่มต้นของการประกันสิทธิของบุคคลใน

กระบวนการยุติธรรม เนื้อหาหลักของเอกสารฉบับนี้ คือ การให้สิทธิแก่บุคคลทุกคนที่ถกูจับกุม 

กล่าวคือ ในกรณีที่บุคคลใดถูกจับกุม บุคคลนั้นย่อมมีสิทธิที่จะฟ้องร้องปกป้องตนเองต่อศาล

โดยคำฟ้องที่เรียกว่า writ of habeas corpus ทันที (14) (บุญศรี มีวงศ์อุโฆษ, 2557) 

รัฐสภาสามารถที่จะสถาปนาและขยายอำนาจของตนออกไปอย่างมั่นคงตามลำดับ 

การขยายอำนาจของรัฐสภามีผลทำให้กษัตริย์ค่อยๆถูกจำกัดอำนาจลง และในที่สุดกษัตริย์เริ่ม

รู้สึกว่ารัฐสภามีอำนาจมากเกินไปและเริ่มเป็นอันตรายต่อพระองค์เสียแล้ว การแข่งกันเพื่อ

ครองอำนาจที่เหนือกว่าระหว่างรัฐสภากับกษัตริย์เป็นไปอย่างเข้มข้น และได้ก็เกิดเป็นสงคราม

กลางเมืองขึ้นในระหว่าง ค.ศ. 1642 ถึง 1649 หลังจากสงครามกลางเมืองดังกล่าว การต่อสู้ก็

คงดำเนินต่อไปอีก จนกระทั่งในที่สุดรัฐสภาก็กำชัยชนะได้ในการปฏิวัติอันรุ่งโรจน์ (Glorious 

Revolution) ระหว่าง ค.ศ. 1688 ถึง 1689 ผลของการปฏิวัติดังกล่าวนำมาซึ่งเอกสารสำคัญ

อีกฉบับหนึ่ง คือ Bill of Rights และทำให้รัฐสภาอังกฤษกลายเป็นรัฐาธิปัตย์คู่กันกับกษัตริย ์

โดยเหตุที่ในช่วงต้นศตวรรษที่ 17 ยังไม่ปรากฏแนวความคิดเรื่องการแบ่งแยกอำนาจ

ในอังกฤษ ปัญหาสำคัญปัญหาหนึ่งที่เกิดขึ้นก็คือปัญหาที่ว่าใครจะเป็นผู้ที่มีอำนาจวินิจฉัย

ในทางกฎหมายเป็นที่สุด อำนาจดังกล่าวควรอยู่กับกษัตริย์ สภา หรือศาล Francis Bacon 

(ค.ศ.1561 ถึง 1626) เห็นว่าโดยเหตุที่กษัตริย์มีอำนาจปกครองโดยเด็ดขาด และดำรงอยู่

เหนือกว่ากฎหมายที่ใช้บังคับอยู่จริงในบ้านเมือง ไม่ว่าจะเป็นกฎหมายลายลักษณ์อักษรที่ออก

โดยรัฐสภา หรือ Common Law ที่พัฒนาขึ้นโดยศาล ดังนั้นกษัตริย์จึงมีอำนาจเหนือรัฐสภา



             วารสารมณีเชษฐาราม วดัจอมมณ ี     ปีที ่6 ฉบับที่ 1 (มกราคม – กุมภาพันธ ์2566)                | 87 

 

และศาล (15) ด้วยเหตุดังกล่าวกษัตริย์ย่อมต้องมีอำนาจในการแก้ไขเปลี่ยนแปลงกฎหมายที่

ผ่านรัฐสภามาแล้วและมีอำนาจที่จะเข้ายุ่งเกี่ยวกับทางปฏิบัติของศาลโดยสามารถตรวจสอบ

แนวคำพิพากษาบรรทัดฐานตาม Common Law ได้ อย่างไรก็ตามพัฒนาการทางการเมืองใน

เวลาต่อมาก็ไม่ได้เป็นไปตามแนวความคิดของ Francis Bacon เนื่องจากรัฐสภาสามารถจำกัด

อำนาจกษัตริย์จนสำเร็จและได้กลายเป็นรัฐาธิปัตย์แทนที่กษัตริย์อังกฤษ และในช่วงที่รัฐสภา

อังกฤษต่อสู้กับกษัตริย์อยู่นี้ ศาลก็ได้เข้ามีบทบาทด้วย โดย Sir Edward Coke (ค.ศ. 1552 ถึง 

1634) ได้พิพากษาคดีไปในทางยืนยันความเป็นกฎหมายสูงสุดของ Common Law ที่

พัฒนาขึ ้นโดยศาล โดยเห็นว่าทั ้งกษัตริย์  (16) และรัฐสภา (17) ย่อมต้องตกอยู ่ภายใต้ 

Common Law กษัตริย์ก็ดี รัฐสภาก็ดีจะตรากฎหมายหรือกำหนดกฎเกณฑ์ใดให้ขัดกับ 

Common Law ไม่ได้ และศาลทรงไว้ซึ ่งอำนาจเด็ดขาดในการวินิจฉัยว่ากฎหมายหรือ

กฎเกณฑ์นั้นขัดหรือแย้งกับ Common Law หรือไม่ แม้ว่าแนวความคิดและคำพิพากษาของ 

Coke จะไม่ได้ทำให้ศาลกลายผู้ทรงอำนาจสูงสุดในระบบการปกครองของอังกฤษ เพราะศาล

ต้องผูกพันต่อกฎหมายที่สภาตราขึ้น จะอ้าง Common Law ปฏิเสธกฎหมายที่สภาตราขึ้น

ไม่ได้ แม้กระนั้นแนวความคิดของ Coke ที่ปรากฏในคำพิพากษาก็ได้เป็นส่วนประกอบสำคัญ

ของหลักนิติธรรมในอังกฤษจนกระทั่งถงึปัจจุบันนี้ 

ในศตวรรษที่ 19 ซึ่งเป็นช่วงที่รัฐสภาเข้มแข็งมากแล้วนั้น คณะรัฐมนตรีปฏิบัติหน้าที่

โดยขึ้นอยู่กับสภาผู้แทนราษฎร และในเวลาต่อมาก็ค่อยสลัดตนเองพ้นจากอิทธิพลของราชวงศ์ 

เมื ่อก้าวเข้าสู ่ศตวรรษที ่ 21 อาจกล่าวได้ว ่าอังกฤษได้พัฒนาตนไปสู ่ความเป็นรัฐเสรี

ประชาธิปไตยที่ยอมรับสิทธิเลือกตั้งของราษฎร สภาผู้แทนราษฎรอังกฤษพัฒนาไปในทิศทาง

ของการมีพรรคการเมืองใหญ่สองพรรคผลัดกันเข้ามาบริหารประเทศ โดยฝ่ายบริหาร คือ 

นายกรัฐมนตรีและคณะรัฐมนตรีเริ่มมีอำนาจมากขึ้น และยังคงความเข้มแข็งจนถึงทุกวันนี้ 

หลักนิติธรรมและหลักทศพิธราชธรรมเป็นสิ่งจำเป็นพื้นฐานที่จะนำมาซึ่งความสงบสุข 

ความมั ่นคั ่ง สันติสุขของประชาชน ในการปกครองประเทศ 2) หลักนิติธรรมและหลัก

ทศพิธราชธรรมเป็นกระบวนการพิจารณาที่เป็นธรรมเปิดโอกาสให้เกิดการถ่วงดุล และมี

ช่องทางเพื่อตรวจสอบการใช้ดุลพินิจของเจ้าหน้าที่ 3) หลักนิติธรรมและทศพิธราชธรรมเป็น



 88 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.6 No.1 (January - February 2023)  

หลักพื้นฐานแห่งกฎหมายที่เป็นกระบวนการยุติธรรม จะต้องไม่ฝ่าฝืน ขัดหรือแย้งต่อหลักนิติ

ธรรม 4) หลักนิติธรรมซึ่งเป็นเสาหลักสำคัญของการพิทักษ์ระบอบประชาธิปไตยและการ

คุ้มครองสิทธิมนุษยชนของประชาชนมีความสอดคล้องกับหลักการและกลไกการปรองดอง

สมานฉันท์โดยแนวทางวิถีพุทธในสังคมไทย (อัญธิษฐา อักษรศรี, 2564) 

สรุปได้ว่า นิติศาสตร์ คือเป็นศาสตร์ที่ศึกษากฎเกณฑ์ความประพฤติของบุคคลที่อยู่

ร่วมกันในสังคมประเภทหนึ่งที่มีผลบังคับแน่นอน ซึ่งเรียกกันว่ากฎหมาย ทั้งที่เป็นลายลักษณ์

อักษรละที่มิได้เป็นลายลักษณ์อักษร กฎหมายจึงเป็นส่วนสำคัญของสังคมที่กำหนดสิทธิหน้าที่ 

ความรับผิดชอบบทบาทของบุคคลในทุกกิจกรรม และทุกระดับ เพื่อให้เกิดความเป็นธรรมและ

ความสงบเรียบร้อยขึ้นในสังคมนั้นๆ  

 

ความหมายของพระวินัย 

พจนานุกรมบาลีไทยอังกฤษสันสกฤต ฉบับของพระเจ้าบรมวงศ์เธอกรมพระจันบุรีนฤ

นาถ พิมพ์เมื่อ พ.ศ. 2512 สรุปได้ความว่าพระวินัย คือการฝึกและ เป็นชื่อของคัมภีร์ทางพุทธ

สาสนา (พระวินัยปิฎก) คัมภีร์หนึ ่งพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554 ให้

ความหมายว่า การอยู่ในระเบียบแบบแผนและข้อบังคับ ข้อปฏิบัติพระวินัยเป็นส่วนหนึ่งของ

พระไตรปิฎกเรียกว่า พระวินัยปิฎก อย่างหนึ่ง พระวินัยหมายถึง สิกขาของพระสงฆ์ สรุป

ความหมายว่า วินัยในพุทธศาสนา ได้แก่ศีลคือ หลัก หรือข้อกฎหมายที่บังคับใช้พระภิกษุ

ในทางพระพุทธศาสนา 

ประเภทของพระวินัย 

ในทางพุทธศาสนา วินัย คือ กฎหมายที่สาวกของพระพุทธเจ้าต้องประพฤติปฏิบัติแบ่ง

ออกเป็นดังนี้แบ่งตามบุคคลที่รักษา 

1. วินัยหรือศีลของภิกษุ ภิกษุ ณีสิกขมานา สามเณรและสามเณรีเรียกว่าวินัยหรือศีล

ของผู้ไม่ครองเรือน (อนาคาริยวินัย)  

2. วินัยหรือศีล ของฆราวาส คือผู้ครองเรือน (อาคาริยวินัย) เช่น อุบาสกอุบาสิกา หรือ

ประชาชนทั่วไปที่นับถือพระพุทธศาสนา เช่น ศีล 5 (นิตยศีล) และศีล 8 (อุโบสถศีล) 



             วารสารมณีเชษฐาราม วดัจอมมณ ี     ปีที ่6 ฉบับที่ 1 (มกราคม – กุมภาพันธ ์2566)                | 89 

 

แบ่งตามลักษณะการบัญญัติ 

1. อาทิพรหมจริยกาสิกขา คือ สิกขาบทที่บัญญัติไว้เดิม 

2. อภิสมาจาริกาสิกขาคือสิกขาบทที่มีการแก้ไขเพิ่มเติมทีหลังพุทธบัญญัติที่ตั ้งไว้

เรยีกว่า พุทธอาณา จัดเป็นกฎหมายเป็นส่วนสำคัญที่พระสงฆ์ต้องสวดทุกกึ่งเดือน เรียกว่า พระ

ปาฏิโมกข์พระพุทธเจ้าทรงอยู ่ใน ฐานะเป็นพระธรรมราชา ผู ้ปกครองพระภิกษุสงฆ์เป็น

พระสังฆบิดร ผู้ดูแลพระสงฆ์และทรงเป็นสังฆปริณายก คือ ผู้นำในหมู่พระภิกษุสงฆ์และทรง

เป็นสังฆปริณายก คอื ผู้นำในหมู่พระภิกษุสงฆ์ (พระมหาประเสริฐ สุเมโธ, 2564) 

การทำ ผิดวินัยในส่วนของชาวบ้านนั้น เป็นสภาพบังคับที่มองไม่เห็นเป็นวัตถุแต่เป็น

สภาพบังคับที่เป็นธรรม (Abstract) เป็นสภาพบังคับที่ถูกสังคมตำหนิติเตียนได้รับ ความ

เดือดร้อนทางจิตใจคิดถึงความผิดขึ้นมาเมื่อใดก็ย่อมได้รับความไม่สบายใจเพราะเป็นความผดิที่

เกิดกับ ใจความผิดที่เกิดขึ้นทางโลกเป็นวัชชะเป็นโทษทางโลกเช่น ฆ่ามนุษย์ตายแต่บุคคลอาจ

พ้นผิดโดยต่อสู้ทางศาลสถิตยุติธรรมและหลุดพ้นคดีเพราะหลักฐานอ่อนการทา ชั่วทำ บาปทำ 

ผิดวินัย ผิดศีลของชาวบ้าน แม้จะไม่มีคุกมีตะรางสำหรับควบคุมกักขังหรือมีการปรับไหม

ลงโทษ แต่ผกู้ระทำ ผิดย่อมจะเดือดร้อนเศร้าหมองทั้งในปัจจุบันและอนาคต ความสำนึกใน

ความผิดนั้นย่อมบีบคั้นจิตใจของผู้นั้นอยู่ตลอดเวลามี นักนิติศาสตร์ (Jurists) และนักกฎหมาย 

(Lawyers) อีกบางท่านที่เข้าใจว่าการทำ ผิดทางศาสนาคงไปรอรับใช้ผลแห่งการกรทำในชาติ

หน้า 

ประโยชน์ 11 ประการแห่งการบัญญัติสิกขาบท 

พุทธพจน์ 

    “ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย เพราะเหตุนั้นแล เราจักบัญญัติสิกขาบทแก่ภิกษุทั้งหลาย 

อาศัย อำนาจประโยชน์ 11 ประการ คือ เพื่อความรับว่าดีแห่งสงฆ์ 1 เพ่ือความสำราญแห่งสงฆ์ 

1 เพื่อข่มบุรุษผู้เก้อยาก 1 เพื่ออยู่สำราญแห่งภิกษุผู้มีศีลเป็นที่รัก 1 เพื่อป้องกันอาสวะอันจะ

บังเกิดในปัจจุบัน 1 เพื่อกำจัดอาสวะอันจักบังเกิดในอนาคต 1 เพื่อความเลื่อมใสของชุมชนที่ยัง

ไม่เลื่อมใส 1 เพื่อความเลื่อมใสยิ่งของชุมชนที่เลื่อมใสแล้ว 1 เพื่อความตั้งมั่นแห่งพระสัทธรรม 

1 เพื่อถือตามพระวินัย 1” 



 90 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.6 No.1 (January - February 2023)  

หนังสือพุทธธรรม (ป.อ.ปยุตฺโต) หน้า 436 ได้แปลประโยชน์ 11 ประการเป็นภาษาที่

เข้าใจง่ายดังนี้ 

            1. เพื่อความดีงามที่เป็นไปโดยความเห็นชอบร่วมกันของสงฆ ์

            2. เพื่อความผาสุกแห่งสงฆ ์

            3. เพื่อกำราบคนหน้าด้านไม่รู้จักอาย 

            4. เพื่อความอยู่ผาสุกแห่งเหล่าภิกษุผู้มีศีลดีงาม 

            5. เพื่อปิดกั้นความเสื่อมเสีย ความทุกข์ ความเดือดร้อนที่จะมีในปัจจุบัน 

            6. เพื่อบำบัดความเสื่อมเสีย ความทุกข์ ความเดือดร้อนที่จะมีในภายหลัง 

            7. เพื่อความเลื่อมใสของคนที่ยังไม่เลื่อมใส 

            8. เพื่อความเลื่อมใสยิ่งขึ้นไปของคนที่เลื่อมใสแล้ว 

            9. เพื่อความดำรงมั่นแห่งสัทธรรม 

          11. เพื่อส่งเสริมความเป็นระเบียบเรียบร้อย สนับสนุนวินัยให้หนักแน่น 

 ถ้าทุกคนสังเกตให้ดีในประโยคที่พระองค์ตรัสว่า “เราจักบัญญัติสิกขาบทแก่ภิกษุ

ทั้งหลาย อาศัยอำนาจประโยชน์ 11 ประการ” ประโยคดังกล่าวนี้เป็นสิ่งที่พระองค์ตรัสในคราว

ก่อนที่จะมีการบัญญัติพระวินัย และไม่ใช่พระองค์จะตรัสแค่ครั้งเดียวเท่านั้น แต่กลับเป็น

ประโยคที่พระองค์ตรัสย้ำๆ ซ้ำๆ กันบ่อยมาก ตรัสแทบทุกคราวที่พระองค์จะทรงบัญญัติ

สิกขาบทโดยที่พระองค์จะตรัสถึงประโยชน์สิบประการเหล่านี้ก่อนค่อยบัญญัติสิกขาบท  

ธรรมดาของพระพุทธเจ้าผู ้เป็นพระสัพพัญญูนั ้นย่อมจะตรัสเฉพาะสิ ่งที ่เป็นประโยชน์    

ถึงแม้ว่าพระองค์จะตรัสแค่ครั้งเดียว ชาวพุทธก็ต้องให้ความสำคัญอย่างยิ่งยวดอยู่แล้ว  แต่นี่

กลับเป็นสิ่งที่พระองค์ตรัสย้ำซ้ำแล้วซ้ำอีก ชาวพุทธส่วนมากจะบอกว่าตนเองเคารพนับถือ

พระพุทธเจ้า แต่เมื่อพิจารณาในรายละเอียดแล้วกลับหาได้เป็นเช่นนั้นไม่  เพราะถ้ามีความ

เคารพต่อพระองค์จริงก็น่าจะเชื่อฟังและปฏิบัติตามสิ่งที่พระองค์บัญญัติไว้อย่างเคร่งครัด ซึ่งใน

ความเป็นจริงชาวพุทธส่วนมากกลับไม่ฟังและไม่ปฏิบัติตามสิ่งที่พระองค์สั่งไว้  ทั ้งที ่สิ ่งที่

พระองค์สั่งไว้ก็เป็นสิ่งที่สร้างความเจริญให้กับผู้ที่กระทำตามนั่นเองขอถามใจชาวพุทธว่า แล้ว

ชาวพุทธล่ะ เห็นแก่พระองค์บ้างหรือไม่ เห็นแก่สิ่งที่พระองค์ตรัสบ้างหรือไม่ ที่ผ่านมานั้น แต่



             วารสารมณีเชษฐาราม วดัจอมมณ ี     ปีที ่6 ฉบับที่ 1 (มกราคม – กุมภาพันธ ์2566)                | 91 

 

ละคนมีความยำเกรงในสิ่งที่พระผู้มีพระภาคเจ้าได้ทรงบัญญัติไว้หรือไม่ ถ้าแต่ละคนตอบว่า แต่

ละคนเห็นแก่พระองค์ ก็ขอให้แต่ละคนลองถามใจตัวเองอีกทีเถิดว่าแต่ละคนเห็นแก่พระองค์แค่

ไหน แต่ละคนให้ความยำเกรงแค่ไหนในสิ่งที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติ เห็นแก่สิ่งที่พระองค์ทรง

บัญญัติพระวินัยโดยอาศัยอำนาจประโยชน์ 11 ประการแค่ไหน  และจริงๆแล้วแต่ละคนนั้นเหน็

แก่สิ่งที่พระองค์ทรงแต่งตั้งเป็นตัวแทนพระองค์หลังพระองค์ปรินิพพานหรือไม่  ที่ต้องถามยำ้ๆ

หลายครั้งก็เพราะว่าเรื่องเหล่านี้ไม่ใช่เรื่องเล็กน้อย แต่เป็นเรื่องที่มีความสำคัญมาก พระผู้มีพระ

ภาคเจ้าได้ตรัสถึง เหตุฝ่ายต่ำ 5 ประการ ซึ่งเป็นสาเหตุให้พระสัทธรรมเสื่อมนั่นคือ  

“ ดูก่อนกัสสป เหตุฝ่ายต่ำ 5 ประการเหล่านี้ ย่อมเป็นไป พร้อมเพื่อความฟั่นเฟือน 

เพื ่อความเลือนหายแห่งพระสัทธรรม เหตุฝ่ายต่ำ 5 ประการเป็นไฉน  คือ ภิกษุ ภิกษุณี  

อุบาสก อุบาสิกาในธรรมวินัยนี้ ไม่เคารพยำเกรง ในพระศาสดา 1 ในพระธรรม 1 ในพระสงฆ์ 

1 ในสิกขา 1 ในสมาธ ิ1 เหตุฝ่ายต่ำ 5 ประการเหล่าน้ีแล ย่อมเป็นไปพร้อมเพื่อความ ฟั่นเฟือน

เพื่อความเลือนหายแห่งพระสัทธรรมตามพุทธพจน์นั้น ความไม่ยำเกรงในพระศาสดา ในสิกขา 

เป็นเหตุให้เกิดทั้งความฟั่นเฟือนและความเลือนหายในพระสัทธรรม ในความคิดของผู้เขียนนั้น  

สิ่งที่พระองค์ตรัสนั้น อีกนัยหนึ่งเป็นเหมือนกับการบอกเตือนกับพุทธบริษัท 4 ไว้ล่วงหน้าเพื่อ

เตรียมรับมือกับสิ่งที่จะเกิดขึ้นว่า ในภายภาคหน้าหลังจากที่พระองค์ปรินิพพาน จะมีเหตุการณ์

เหล่านี้เกิดขึ้น นั่นคือความไม่เคารพยำเกรงในพระศาสดา ความไม่เคารพยำเกรงในสิกขา ซึ่ง

เป็นเหตุฝ่ายต่ำที่จะทำให้พระสัทธรรมฟั่นเฟือน ซึ่งพุทธบริษัท 4 เมื่อได้รับรู้แล้วก็ต้องมีความ

ระมัดระวังสอดส่องและควรเตรียมความพร้อมอย่างเต็มที่ เพื่อรับมือและยับยั้งกับเหตุฝ่ายต่ำ

เหล่านี้เมื่อสิ่งเหล่านี้เกิดขึ้นมา แต่มิใช่ให้พุทธบริษัท 4 ไปร่วมผสมโรงสนับสนุน หรือทำตัว

กลมกลืนเนียนไปกับเหตุการณ์ฝ่ายต่ำ 5 ประการเหล่านี้ ซึ่งเป็นสาเหตุทำให้เกิดความฟั่นเฟือน

และเลือนหายแห่งพระสัทธรรม 

พระวินัยเป็นกฎทางธรรม 

 พระวินัยเป็นสิ่งที่ พระผู้มีพระภาคเจ้าซึ่งเป็นพระสัพพัญญู ผู้รู้ทุกสรรพสิ่ง ผู้มีปัญญา

และเป็นผู้ประเสริฐสูงสุดเป็นผู้บัญญัติ ซึ่งจากที่ได้กล่าวข้างต้นมาแล้วว่า ผู้ที่เข้ามาบวชในบวร

พระพุทธศาสนานั ้น ต่างก็มีจำนวนมากมาย นอกจากมีจำนวนมากมายแล้ว ก็ยังมีความ



 92 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.6 No.1 (January - February 2023)  

หลากหลายอีกด้วย ทั้งความหลากหลายในด้าน ต่างเหตุ ต่างผล ในการเข้ามาบวช และความ

หลากหลายทางด้าน โคตร ตระกูล ชนชั้น วรรณะ อัธยาศัย แต่ไม่ว่าผู้ที่เข้ามาบวชจะมาจากที่

ใด หรือจะหลากหลายประมาณไหนก็ตาม เมื่อเข้ามาบวชแล้วก็จะมีพระวินัยเป็นสิ่งที่หล่อ

หลอม ให้มีความเป็นระเบียบเรียบร้อยเกิดขึ้นในหมู่สงฆ์ ยังประโยชน์ให้เกิดขึ้นทั้งแก่ตนเอง

และคณะสงฆ์  ตัวอย่างเช่นผู้ที่เข้ามาบวชจะได้รับการสั่งสอนมารยาทมาก่อนหรือไม่  แต่เมื่อ

เข้ามาบวชแล้วได้ประพฤติปฏิบัติตนตามพระวินัย ก็จะมีความประพฤติและกิริยาที่งดงาม เช่น 

การฉันอาหาร ก็จะมีวินัย ในหมวดรับประทานอาหาร ชื่อเสขิยวัตร อบรมสั่งสอนหล่อหลอมขัด

เกลาผู้นั้นให้เป็นผู้มีสติ มีกิริยาและวัตรงดงามในขณะรับประทานอาหาร  ลองคิดดูว่าถ้าไม่มี

วินัยกำหนดเกี่ยวกับการรับประทานอาหารแล้ว อีกทั้งคนที่เข้ามาบวชบางคนเป็นคนที่ไม่ได้รับ

การอบรมมารยาทมาก่อน ขณะทานอาหารก็ไม่สำรวม ไร้สติ มูมมาม ตะกละตะกลาม ส่งเสียง

ซูดปาก เคี้ยวก็เสียงดัง สร้างความสะอิดสะเอียนต่อผู้มาพบเห็น ถ้าเหตุการณ์เป็นเช่นนี้จะสร้าง

ความเสื่อมเสียต่อคณะสงฆ์มากมายแค่ไหน   

ดังนั้นการปฏิบัติตามพระวินัย ย่อมเกิดประโยชน์มากมายทั้งต่อตนเอง ผู้อื่นและคณะ

สงฆ์ ทำให้เกิดสังฆสามัคคีมีความพร้อมเพรียงในหมู่สงฆ์  ในทางกลับกันถ้าพระรูปใด เมื่อไป

ละเมิดหรือไม่ใส่ใจต่อสิกขาบทเมื่อใด ย่อมเกิดโทษอย่างมากมาย ทั้งต่อตัวท่านเอง และต่อ

คณะสงฆ์เมื่อน้ัน 

 ทุกท่านลองพิจารณาให้ดีเถิดว่า กฎหมายทางโลกมีไว้เพื่อควบคุมประชาชนไม่ให้

กระทำผิด แต่ถ้าคนส่วนใหญ่ไม่เคารพยำเกรงกฎหมายแล้ว บ้านเมืองจะวุ่นวายขนาดไหนเช่นมี

การฆ่า ลักขโมย ข่มขืน ฯลฯ เกิดขึ้นอย่างมากมายโดยไม่เกรงกลัวกฎหมาย และถ้าผู้คนใน

บ้านเมืองนั้นถือว่าการฆ่า ลักขโมย ข่มขืน ฯลฯ เป็นเรื่องปกติที่ทุกๆ คนก็ทำกัน กฎหมายเป็น

เพียงสิ่งในอุดมคติที่สมควรจะตั้งไว้เฉยๆ บ้านเมืองตอนนั้นก็คงเป็นยุคทมิฬหาความสงบสุขมิได้ 

หรืออาจจะถึงขั้นล่มสลายเสียด้วยซ้ำไป ฉันใดก็ฉันนั้นสิกขาบทนั้นเปรียบเหมือนกับกฎหมาย

ทางธรรมเพื่อควบคุมคณะสงฆ์ ซึ่งจะทำให้เกิดประโยชน์อย่างยิ่งทั้งสิบประการ ถ้าชาวพุทธไม่

เคารพยำเกรง และคิดว่ากฎหมายทางธรรมเป็นสิ่งที่อยู่ในอุดมคติเป็นเพียงสิ่งที่คนสมัยก่อนทำ

ขึ้นมา สมควรที่จะตั้งไว้เฉยๆ ถ้าทำตามได้ก็จะทำ ถ้าทำตามไม่ได้ก็ไม่เป็นไร ไม่จำเป็นต้องมี



             วารสารมณีเชษฐาราม วดัจอมมณ ี     ปีที ่6 ฉบับที่ 1 (มกราคม – กุมภาพันธ ์2566)                | 93 

 

ความเคารพยำเกรง การที่พระละเมิดศีลถือเป็นเรื่องปกติที่ใครๆ เขาก็ทำกัน ถ้าเป็นอย่างนี้แล้ว

ก็ย่อมเกิดความเสียหายอย่างใหญ่หลวงต่อพุทธศาสนาเป็นอย่างยิ่ง ขอให้ทุกท่านตั้งข้อสังเกต

ให้ดีว่า วิวัฒนาการของความเลวร้ายมักจะเริ่มจากสิ่งเล็กๆ ก่อน แล้วแต่ละคนก็ไม่ใส่ใจ ปล่อย

ให้มันเป็นไป  และเริ่มเห็นเป็นเรื่องปกติ หลังจากนั้นก็เริ่มลุกลามมากขึ้นเรื่อยๆ  

ศีลเป็นธรรมที่มีอุปการะมาก และเป็นพื้นฐานของการปฏิบัติ 

สีลสัมปทามีอุปการะมากแก่อริยมรรค ดังพุทธพจน์ต่อไปนี้ ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย  ธรรม

อันหนึ่งมีอุปการะมาก เพื่อความเกิดขึ้นแห่งอริยมรรคอันประกอบด้วยองค์ 8 ธรรมอันหนึ่งเป็น

ไฉน คือความถึงพร้อมแห่งศีล ฯลฯ พระผู้มีพระภาคเจ้า เมื่อเสด็จอยู่บนภูเขาคิชฌกูฏใกล้กรุง

ราชคฤห์ กระทำธรรมีกถานี้แลเป็นอันมากแก่ภิกษุทั้งหลายด้วยพระดำรัสว่า  ศีล มีอยู่ด้วย

ประการฉะนี้, สมาธิ มีอยู่ด้วยประการฉะนี้, ปัญญามีอยู่ด้วยประการฉะนี้, สมาธิอันศีลอบรม

แล้ว  มีผลมาก มีอานิสงส์มาก, ปัญญาอันสมาธิอบรมแล้ว มีผลมาก มีอานิสงส์มาก, จิตอัน

ปัญญาอบรมแล้ว ก็หลุดพ้นด้วยดีโดยแท้จากอาสวะทั้งหลายกล่าวคือ กามาสวะ ภวาสวะ 

อวิชชาสวะ ดังนี ้

จากพุทธพจน์ดังกล่าว ศีลเป็นธรรมที่มีอุปการะมาก และด้วยประโยคที่ว่า 

 “สมาธิอันศีลอบรมแล้ว มีผลมาก มีอานิสงส์มาก , ปัญญาอันสมาธิอบรมแล้ว มีผล

มาก มีอานิสงส์มาก, จิตอันปัญญาอบรมแล้ว ก็หลุดพ้นด้วยดีโดยแท้จากอาสวะทั้งหลาย”  

จากพุทธพจน์ข้างต้น ศีลจึงเป็นพื้นฐานสำคัญ ที่จะทำให้เกิดสมาธิ และสมาธิเป็น

พื้นฐานสำคัญที่ทำให้เกิดปัญญา ปัญญาก็เป็นปัจจัยสำคัญที่ทำให้จิตหลุดพ้นจากอาสวะ 

พระวินัยเป็นปัจจัยที่สำคัญที่ทำให้พระพุทธศาสนายืนนาน 

ครั้งหนึ่ง พระสารีบุตรไปในที่สงัดหลีกเร้นอยู่ ได้มีความปริวิตกแห่งจิตเกิดขึ้นอย่างนี้ว่า 

พระศาสนาของพระผู้มีพระภาคเจ้าทั้งหลาย พระองค์ไหนดำรงอยู่ไม่นาน พระสารีบุตรจึงไป

ทูลถามเรื่องดังกล่าวกับพระผู้มีพระภาคเจ้า ซึ่งพระองค์ตรัสตอบพระสารีบุตรว่า พระศาสนา

ของพระผู้มีพระภาคเจ้าพระนามวิปัสสี พระนามสิขี และพระนามเวสสภู ไม่ดำรงอยู่นาน ส่วน

พระศาสนาของพระผู้มีพระภาคเจ้า พระนามกกุสันธะ พระนามโกนาคมนะ และพระนามกัสส

ปะ ดำรงอยู่นาน โดยที่พระองค์ตรัสบอกถึงเหตุที่ทำให้ศาสนาดำรงอยู่นานและไม่นาน ดังนี้ 



 94 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.6 No.1 (January - February 2023)  

 ดูก่อนสารีบุตร พระผู้มีพระภาคเจ้าพระนามกกุสันธะ พระนามโกนาคมนะ และพระ

นามกัสสปะ มิได้ทรงท้อพระหฤทัยเพื่อจะทรงแสดงธรรม โดยพิสดารแก่สาวกทั้งหลาย อนึ่ง  

สุตตะ เคยยะ เวยยากรณะ คาถา อุทาน อิติวุตตกะ ชาดก อัพภูตธรรม เวทัลละ ของพระผู้มี

พระภาคเจ้าทั้งสามพระองค์นั้นมีมาก สิกขาบทก็ทรงบัญญัติ ปาติโมกข์ก็ทรงแสดงแก่สาวก 

เพราะอันตรธานแห่งพระผู้มีพระภาคเจ้าเหล่านั้น เพราะอันตรธานแห่งสาวกผู้ตรัสรู ้ตาม

พระพุทธเจ้าเหล่านั้น สาวกชั้นหลังที่ต่างชื่อกัน ต่างโคตรกัน ต่างชาติกัน ออกบวชจากตระกูล

ต่างกัน จึงดำรงพระศาสนานั้นไว้ได้ตลอดระยะกาลยืนนาน 

ดูก่อนสารีบุตร ดอกไม้ต่างพรรณที่เขากองไว้บนพื้นกระดาน ร้อยดีแล้วด้วยด้ายลม

ย่อมกระจายไม่ได้ ขจัดไม่ได้ กำจัดไม่ได้ซึ่งดอกไม้เหล่านั้นข้อนั้นเพราะเหตุไร เพราะเขาร้อยดี

แล้วด้วยด้ายฉันใด เพราะอันตรธานแห่งพระผู้มีพระภาคเจ้าเหล่านั้น เพราะอันตรธานแห่ง

สาวกผู้ตรัสรู้ตามพระพุทธเจ้าเหล่านั้น สาวกชั้นหลังที่ต่างชื่อกัน ต่างโคตรกัน ต่างชาติกัน  

ออกบวชจากตระกูลต่างกัน จึงดำรงพระศาสนานั้นไว้ได้ตลอด ระยะกาลยืนนาน ฉันนั้น

เหมือนกัน ดูก่อนสารีบุตร อันนี้แลเป็นเหตุ อันนี้แลเป็นปัจจัย ให้พระศาสนาของพระผู้มีพระ

ภาคเจ้าพระนามกกุสันธะ พระนามโกนาคมนะ และพระนามกัสสปะ ดำรงอยู่นาน หลังจากที่

ได้ฟังคำตอบของพระศาสดา ท่านพระสารีบุตรก็ลุกจากอาสนะ ทำผ้าอุตราสงค์ เฉวียงบ่าข้าง

หนึ่ง ประนมอัญชลี ไปทางพระผู้มีพระภาคเจ้าแล้วกราบทูลว่า 

 “ถึงเวลาแล้วพระพุทธเจ้าข้า ข้าแต่พระสุคต ถึงเวลาแล้ว ที่จะทรงบัญญัติสิกขาบท ที่

จะทรงแสดงปาติโมกข์แก่สาวก อันจะเป็นเหตุให้พระศาสนานี้ยั่งยืนดำรงอยู่ได้นาน” พระผู้มี

พระภาคเจ้าตรัสตอบพระสารีบุตร (เหมือนดังที่ได้เขียนบอกไว้ในตอนต้นของบทความ) “จงรอ

ก่อนสารีบุตร  จงยับยั้งก่อนสารีบุตร  ตถาคตผู้เดียวจักรู้กาลในกรณีนั้นพระศาสดายังไม่บัญญัติ

สิกขาบท ยังไม่แสดงปาติโมกข์แก่สาวก ตลอดเวลาที่ธรรมอันเป็นที่ตั้งแห่งอาสวะบางเหล่ายัง

ไม่ปรากฏในสงฆ์ในศาสนานี้ ต่อเมื่อใดอาสวัฏฐานิยธรรม (ธรรมอันเป็นที่ตั้งแห่งอาสวะ) บาง

เหล่าปรากฏในสงฆ์ในศาสนานี้ เมื่อนั้นพระศาสดาจึงจะบัญญัติสิกขาบท แสดงปาติโมกข์แก่

สาวก เพื่อกำจัดอาสวัฏฐานิยธรรมเหล่านั้นแหละ” หลังจากอ่านข้อความแล้ว จึงสามารถกล่าว

ได้ว่า การบัญญัติสิกขาบทเป็นปัจจัยที่สำคัญที่เป็นเหตุให้พระศาสนาดำรงอยู่ได้นาน  การที่ได้มี



             วารสารมณีเชษฐาราม วดัจอมมณ ี     ปีที ่6 ฉบับที่ 1 (มกราคม – กุมภาพันธ ์2566)                | 95 

 

พระพุทธศาสนาเกิดขึ้นในวัฏสงสาร เป็นอะไรที่ยากเย็นสุดจะพรรณนา เป็นสิ่งมีค่าที่สุดหาที่

เปรียบมิได้ใน 31 ภูมิ ดังนั้น อายุของพระพุทธศาสนานั้นจึงมีความสำคัญเป็นอย่างยิ่งตามไป

ด้วย ซึ ่งสิกขาบทนั ้นก็เป็นปัจจัยสำคัญที ่ทำให้พระพุทธศาสนาดำรงอยู ่ย ืนนาน  การที่

พระพุทธศาสนาสามารถดำรงอยู่ได้ยืนนานย่อมเกิดประโยชน์มากมายแก่สรรพสัตว์  การที่

พระพุทธศาสนาดำรงอยู่ได้นานขึ้น 1 วินาทีนั้นย่อมมีค่ามากมายประมาณมิได้ เพราะจำนวน

สัตว์ที่ประมาณมิได้ที่ได้รับประโยชน์ คูณกับจำนวน 1 วินาทีนั้น  ย่อมทำให้เกิดคุณค่าที่

มากมายมหาศาลประมาณมิได้ตามจำนวนสัตว์ที่คูณเข้าไปลองคิดดูว่าการที่เรามีโรงไฟฟ้า โรง

ประปา หรือสวนสาธารณะนั้นก่อให้เกิดประโยชน์มากมายมหาศาลแก่ผู้คนแค่ไหน  ใน 1 วินาที

ที่มีสาธารณูปโภคนั้นอยู่ ย่อมทำให้มีคนได้รับประโยชน์มากมายมหาศาล อย่างไรก็ตามต่อให้

รวมสาธารณูปโภคที่มีอยู่ในโลกทั้งหมดมารวมกัน  แล้วนำประโยชน์ที่ได้จากสาธารณูปโภคของ

คนทั้งหมดมารวมกัน ก็ยังไม่ได้เสี้ยวหนึ่งของประโยชน์ของบุคคลเดียวได้รับจากการทำบุญที่

ถูกต้องในพระพุทธศาสนา เนื่องจากแค่คนๆ เดียวได้ทำบุญอย่างถูกต้องในพระพุทธศาสนา  

ผลบุญที่เขาจะได้รับนั้นมากมายมหาศาลยาวนาน ซึ่งมีตัวอย่างมากมายในพระไตรปิฎก  ในที่นี้

ผู้เขียนจะขอนำเรื่องอดีตชาติของ พระปัญจสีลสมาทานิยเถระ ที่เกี่ยวกับการรักษาศีลมากล่าว 

ณ ที่นี้ ในอดีตย้อนหลังกลับไป 1 อสงไขย กับอีกแสนมหากัป อยู่ในยุคสมัยขององค์สมเด็จพระ

สัมมาสัมพุทธเจ้าอโนมทัสสี ซึ่งขณะนั้นผู้คนในยุคนั้นมีอายุขัยประมาณ 1 แสนปี พระปัญจสีล

สมาทานิยเถระ ในตอนนั้นได้ไปบังเกิดในตระกูลหนึ่งในนครจันทวดี  เป็นคนยากจนขัดสน ได้

ประกอบอาชีพเป็นคนรับจ้างเพื่อเลี้ยงชีพ เนื่องจากท่านเป็นคนยากจนจึงมีข้าวน้ำและอาหาร

น้อย ท่านมัวแต่ประกอบอาชีพรับจ้างจึงยังไม่มีโอกาสได้บวช ถึงแม้ท่านไม่มีโอกาสได้บวช แต่

ท่านก็เห็นโทษภัยในวัฏสงสารว่า โลกทั้งหลายถูกความมืดมิด (กิเลส) อันใหญ่หลวงปิดบังอยู่  

ย่อมถูกไฟ 3 กอง เผาผลาญ เราจะหลบออกจากความมืดมิดด้วยอุบายอะไรดีหนอ ไทยธรรม

(ของสำหรับทำบุญ) ของเราก็ไม่มีเพราะเราเป็นคนยากไร้ทำงานแค่อาชีพรับจ้าง  อย่ากระนั้น

เลย เราพึงรักษาเบญศีล (ศีล 5) ให้บริบูรณ์  เมื่อคิดได้ดังนั้น ท่านจึงเข้าไปหาพระภิกษุชื่อนิส

ภะ (เพื่อรับศีล) ซึ่งเป็นสาวกของพระผู้มีพระภาคเจ้า เมื่อท่านได้รับศีล 5 แล้ว  ท่านรักษาศีล 5 

ให้บริบูรณ์ตลอดสิ้นอายุขัย เมื่อเวลาใกล้หมดอายุขัย ทวยเทพได้เข้ามาเชื้อเชิญว่า “ท่านผู้นิร



 96 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.6 No.1 (January - February 2023)  

ทุกข์ รถอันเทียมด้วยม้าพันหนึ่งนี้ปรากฏแล้วเพื่อท่าน” หลังจากนั้น ก่อนที่จะสิ้นชีพ จิตดวง

สุดท้าย ท่านได้ระลึกถึงศีลของท่าน ด้วยผลบุญดังกล่าวมานี้  ท่านได้ไปสู่สวรรค์ชั้นดาวดึงส์ ได้

เป็น จอมเทวดาเสวยราชสมบัติในเทวโลก 31 ครั้ง แวดล้อมด้วย นางอัปสรทั้งหลาย  เสวยสุข

อันเป็นทิพย์อยู่ ได้เป็นพระเจ้าจักรพรรดิ 75 ครั้ง ได้เป็นพระเจ้าประเทศราชอันไพบูลย์โดย

คณานับมิได้ ชาติสุดท้ายกุศลส่งผล ให้มาเกิด ในตระกูลพราหมณ์มหาศาลอันมั่งคั่งในนครเว

สาลี ซึ่งขณะนั้นพระพุทธศาสนาเจริญรุ่งเรืองอยู่  ในขณะที่ มารดาและบิดา ของท่านกำลังรับ

ศีล 5 ในเวลาเข้าพรรษา ท่านได้ฟังเรื่องศีลพร้อมกับมารดาบิดา  จึงระลึกถึงศีลของท่านในอดีต

ได้บรรลุอรหัต  ซึ่งขณะนั้นท่านอายุเพียง 5 ขวบ  เมื่อท่านบรรลุอรหันต์พระผู้มีพระภาคเจ้าได้

ประทานอุปสมบทให้ท่าน  นับตั้งแต่ชาติที่ท่านรักษาศีลห้าให้บริบูรณ์ในครั้งนั้น ท่านไม่ได้ไปสู่

วินิบาต (ภพที่รับทุกข์) เลยตลอด 1 อสงไขยกับอีกแสนมหากัป ท่านพระปัญจสีลสมาทานิย

เถระได้กล่าวคาถาดังนี้ 

 “เรานั้นได้เสวยยศเพราะกำลังแห่งศีลเหล่านั้น เมื่อจะประกาศผลของศีลที่เราได้เสวย

แล้ว โดยจะนำมา ประกาศตลอดโกฏิกัป ก็พึงประกาศได้เพียงส่วนเดียวเรารักษาเบญจศีลแล้ว 

ย่อมได้เหตุ 3 ประการ คือเรา เป็นผู้มีอายุยืนนาน 1 มีโภคสมบัติมาก มีปัญญาคม 1 กล้า 1 

เบญจศีลอันเราผู้เป็นคนรับจ้าง มีความเพียรประพฤติแล้วเราพ้นจากเครื่องผูกทั้งปวงได้ในวันนี้

ด้วยศีลนั้น ในกัปอันประมาณมิได้แต่กัปนี้ เรารักษาเบญจศีลแล้ว ไม่รู้จักทุคติเลย นี้เป็นผลแห่ง 

(การรักษา) เบญจศีล”อุททานคาถา พระวินัยมีประโยชน์มาก คือนำมาซึ่งความสุขแก่พวกภิกษุ 

ผู้มีศีลเป็นที่รัก ข่มพวกที่มีความปรารถนาลามก ยกย่อง พวกที่มีความละอายและทรงไว้ซึ่งพระ

ศาสนา  เป็นอารมณ์ ของพระสัพพัญญชินเจ้า ไม่เป็นวิสัยของพวกอื่น  เป็นแดน เกษม อันพระ

ผู้มีพระภาคทรงบัญญัติไว้ดีแล้ว ไม่มีข้อที่น่า สงสัย ภิกษุผู้ฉลาดในขันธกะ วินัย บริวาร และ

มาติกา ปฏิบัติด้วยปัญญาอันหลักแหลม ชื่อว่าผู้ทำประโยชน์อันควรชนใดไม่รู้จักโค ชนนั้นยอ่ม

รักษาฝูงโคไม่ได้ฉันใด ภิกษุก็ ฉันนั้น เมื่อไม่รู้จักศีล ไฉนเธอจะพึงรักษาสังวรไว้ได้ เมื่อ พระ

สุตตันตะ และพระอภิธรรมเลอะเลือนไปก่อน แต่พระวินัยยังไม่เสื่อมสูญ พระศาสนาชื่อว่า ยัง

ตั้งอยู่ต่อไป 



             วารสารมณีเชษฐาราม วดัจอมมณ ี     ปีที ่6 ฉบับที่ 1 (มกราคม – กุมภาพันธ ์2566)                | 97 

 

สรุปได้ความว่าพระวินัย คือ สิกขาของพระสงฆ์ พระวินัยเป็นสิ่งที่ พระผู้มีพระภาคเจ้า

ซึ่งเป็นพระสัพพัญญู ผู้รู้ทุกสรรพสิ่ง ผู้มีปัญญาและเป็นผู้ประเสริฐสูงสุดเป็นผู้บัญญัติ ซึ่งจากที่

ได้กล่าวข้างต้นมาแล้วว่า ผู้ที่เข้ามาบวชในบวรพระพุทธศาสนานั้น ต่างก็มีจำนวนมากมาย 

นอกจากมีจำนวนมากมายแล้ว ก็ยังมีความหลากหลายอีกด้วย ทั้งความหลากหลายในด้าน  

ต่างเหตุ ต่างผล ในการเข้ามาบวช และความหลากหลายทางด้าน โคตร ตระกูล ชนช้ัน วรรณะ 

อัธยาศัย  แต่ไม่ว่าผู้ที่เข้ามาบวชจะมาจากที่ใด หรือจะหลากหลายประมาณไหนก็ตาม เมื่อเข้า

มาบวชแล้วก็จะมีพระวินัยเป็นสิ่งที่หล่อหลอม ให้มีความเป็นระเบียบเรียบร้อยเกิดขึ้นในหมู่

สงฆ์ ยังประโยชน์ให้เกิดขึ้นทั้งแก่ตนเองและคณะสงฆ์ 

 

นิติศาสตร์ในพระวินัยปิฎก 

 พระพุทธศาสนามีพระธรรมวินัยเป็นหลักในการประพฤติตนในสังคมสงฆ์ และหลักนิติ

ธรรมเป็นหลักในการประพฤติตนในสังคมโลก แต่ก็เป็นธรรมดาของชุมชนใหญ่ที่มีคนอยู่รวมกัน

มากมายย่อมมีคนดีคนไม่ดีเสมอ เมื่อกฎหมาย เกิดขึ้นมาบังคับใช้ในสังคม กฎหมายจึงพัฒนา

ควบคู่กันไปกับมนุษย์ พร้อมทั้งสะท้อนอารยธรรมและสภาพสังคมในยุคนั้นๆ และเช่นเดียวกับ

สิ่งต่างๆ ในโลกนี้ มนุษย์เริ่มศึกษากฎหมายอย่างเป็นระบบดงนี ้

นิติศาสตร์ คือเป็นศาสตร์ที่ศึกษากฎเกณฑ์ความประพฤติของบุคคลที่อยู่ร่วมกันใน

สังคมประเภทหนึ่งที่มีผลบังคับแน่นอน ซึ่งเรียกกันว่ากฎหมาย ทั้งที่เป็นลายลักษณ์อักษรละที่

มิได้เป็นลายลักษณ์อักษร กฎหมายจึงเป็นส่วนสำคัญของสังคมที่กำหนดสิทธิหน้าที่ ความ

รับผิดชอบบทบาทของบุคคลในทุกกิจกรรม และทุกระดับ เพื่อให้เกิดความเป็นธรรมและความ

สงบเรียบร้อยขึ้นในสังคมนั้นๆ 

พระวินัย คือ สิกขาของพระสงฆ์ พระวินัยเป็นสิ่งที่ พระผู้มีพระภาคเจ้าซึ่งเป็นพระ

สัพพัญญู ผู้รู้ทุกสรรพสิ่ง ผู้มีปัญญาและเป็นผู้ประเสริฐสูงสุดเป็นผู้บัญญัติ  ซึ่งจากที่ได้กล่าว

ข้างต้นมาแล้วว่า ผู้ที่เข้ามาบวชในบวรพระพุทธศาสนานั้น ต่างก็มีจำนวนมากมาย นอกจากมี

จำนวนมากมายแล้ว ก็ยังมีความหลากหลายอีกด้วย ทั้งความหลากหลายในด้าน ต่างเหตุ ต่าง



 98 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.6 No.1 (January - February 2023)  

ผล ในการเข้ามาบวช และความหลากหลายทางด้าน โคตร ตระกูล ชนชั้น วรรณะ อัธยาศัย  

แต่ไม่ว่าผู้ที่เข้ามาบวชจะมาจากที่ใด หรือจะหลากหลายประมาณไหนก็ตาม เมื่อเข้ามาบวช

แล้วก็จะมีพระวินัยเป็นสิ่งที่หล่อหลอม ให้มีความเป็นระเบียบเรียบร้อยเกิดขึ้นในหมู่สงฆ์ ยัง

ประโยชน์ให้เกิดขึ้นทั้งแก่ตนเองและคณะสงฆ์ 

สรุปได้ว่านิติศาสตร์ในพระวินัยปิฎกเป็นหลักในการประพฤติตนในสังคมสงฆ์ เพื่อให้

คณะสงฆ์ธำรงสมณะธรรมให้ดีงามตามพระธรรมวินัย หลักนิติธรรมเป็นคุณธรรมของกฎหมาย 

มีขอบเขต และคุณธรรมในการออกกฎหมาย การบังคับใช้กฎหมาย การตีความกฎหมาย การ

บริหารงานในกระบวนการยุติธรรมทุกระดับ กฎหมายทุกฉบับที่ยึดถือความยุติธรรมและความ

เป็นธรรมเป็นหลักการพื้นฐานของการปกครองในระบอบประชาธิปไตยและการคุ้มครองสิทธิ

และเสรีภาพของประชาชน ต้องอาศัยหลักทศพิธราชธรรมจึงจะเกิดความดีงามตามหลักศาสตร์

พระราชาที่เปี่ยมด้วยพระเมตตาสร้างความสุขแก่อาณาประชาราษฎร์ 

 

สรุป  
 หลักนิติศาสตร์ในพระวินัยผู้บัญญัติพระวินัยทรงบัญญัติให้เป็นผู้หมดกิเลส เป็นพระ
อรหันต์เป็นผู้บริสุทธิ์จิตใจสูงส่งแล้วผู้บัญญัติยังมี โลภาโกธร หลงยังมีกิเลสอย่างหนาแน่นหลัก
พระพุทธศาสนา เป็นข้อกำหนดที่ต้องการให้พระภิกษุสงฆ์ประพฤติปฏิบัติในสิ่งที่ควรประพฤติ
ปฏิบัติพร้อมกับมีกำหนดหรือมีสภาพบังคับไว้ด้วยหากผู้ใดฝ่าฝืนก็จะได้รับโทษและผลร้ายเป็น
เครื่องตอบแทนพุทธศาสนามีพระธรรมวินัยเป็นหลักแห่งความประพฤติของผู้ อยู่ในนสังคม
บรรพชิตแตก่็เป็นธรรมดาของสังคมใหญ่ที่มีบุคคลอยู่รวมกัน เป็นจำนวนมากย่อมมีทั้งคนดีและ
คนไม่ดีเมื ่อมีกฎหรือระเบียบของสังคมก็ย่อมมีบุคคลไม่ดีฝ่าฝืนหรือละเมิดกฎของสังคม 
กฎหมายและหลักธรรมกฎหมายอยู ่ภายใต้กติกา ตามกฎเกณฑ์ หลักนิติศาสตร์และการ
ปกครองโดยทศพิธราชธรรมเกิดขึ้น เพื่อวางกฎเกณฑ์ให้ผู้บริหารประเทศ ทั้งส่วนกลาง และ
ส่วนภูมิภาค โดยใช้หลักนิติ เป็นธรรมะของกฎหมาย มีขอบเขตและคุณธรรมในการบัญญัติ
กฎหมาย การบังคับใช้กฎหมาย การตีความกฎหมาย การบริหารจัดการระบบงานยุติธรรมทุก
ระดับกฎหมายทั้งปวงธํารงความยุติธรรมและถูกต้องเที่ยงตรงหลั กนิติธรรมเป็นหลักการ
พื้นฐานสำคัญของการปกครองแบบประชาธิปไตยและการคุ้มครองสิทธิเสรีภาพของประชาชน 
และต้องอาศัยหลักทศพิธราชธรรม เพื่อให้เกิดความถูกต้องดีงามตามหลักธรรมของพระราชา



             วารสารมณีเชษฐาราม วดัจอมมณ ี     ปีที ่6 ฉบับที่ 1 (มกราคม – กุมภาพันธ ์2566)                | 99 

 

เต็มเปลี่ยมไปด้วยความเมตตา สร้างความผาสุกให้ประชาชน และบ้านเมืองโดยการพัฒนา
จิตใจของประชาชนที่จะสร้างความเข้าใจถึงคุณค่าสังคมสังคมไทยยึดหลัก หลักนิติธรรมโดย
การปกครองด้วยหลักทศพิธราชธรรมคือ การบริหารด้วยหลักกฎหมายและการปกครองด้วย
หลักธรรมะ 

 

เอกสารอ้างอิง  
ประสิทธิ ์ ปิวาวัฒนพานิช. (2556). คำอธิบายกฎหมายระหว่างประเทศแผนกคดีบุคคล.

กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

บุญศรี มีวงศ์อุโฆษ .(2557). กฎหมายรัฐธรรมนูญ กรุงเทพมหนคร : มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร.์ 

พระครูวินัยธรสุริยา สุริโย. (2564). ปัญหาทางกฎหมายเกี่ยวกับการสละสมณเพศเน่ืองจากการ

กระทำความผิดอาญา.วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ, 6 (2) 144-159. 

ประเสริฐ ลิ่มประเสริฐ. (2565). สถานภาพทางกฎหมายของพระสังฆาธิการ ในพระพุทธศาสนา

ศึกษากรณีพระสังฆาธิการในประเทศไทย, วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิง

พุทธ, 7(5), 416-432. 

พระมหาประเสริฐ สุเมโธ. (2564). การพัฒนาการรู้คิดตามแนวพระพุทธศาสนาของเยาชนใน

สังคมไทย,วารสารวิชาการ มจร บุรีรัมย์, 7 (1) 16-30. 

อัญธิษฐา อักษรศรี. (2564). หลักนิติธรรมกับการปกครองโดยทศพิธราชธรรม ,วารสารมณี

เชษฐาราม วัดจอมมณี ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2564). 

Phra Thep Pariyat Suthee (Worawit Kangka Puno). (2003). Manual of Sangha 
Administrative Act on the Act Rules and regulations of the clergy.Bangkok: 
Department of Religious Affairs. [In Thai]. 

James I, King of England. (1918). The Political Works of James I. Edited by Charles 

Howard McIlwain. Cambridge: Harvard University Press.  


