
อัศจรรย์แห่งนิพพาน* 

MIRACLE OF NIRVANA 

 
พระมหาไชยา ถาวรสทฺโท (แสนอุบล)1 และ สมเดช นามเกตุ2     

Phramaha Chaiya Thavarasatto (Saenubon)1 and Somdet Namket2 

1-2มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
1-2Mahachulalongkornrajavidyalaya, Thailand, Thailand 

Corresponding author E-mail: p.chaiyasaenubil@gmail.com 

 
 

 
                                                  
                                         แปลจากหนงัสือ: อัศจรรย์แหง่นิพพาน 
                                          ผู้แต่ง: พระธรรมโกศาจารย์  
                                                              (หลวงพ่อพุทธทาสภิกขุ 
  ปีที่พิมพ์: 2556 
  สำนักพิมพ์:  อมรินทร์พริ้นต้ิงแอนด์พบัลิชช่ิง 
  จำนวนหน้า: 241 หน้า  
  ISBN: 9789742473488 

 

 

บทนำ 
หนังสือเรื่อง “อัศจรรย์แห่งนิพพาน” ที่ผู้เขียนสนใจและนำมาวิจารณ์ต่อไปนี้เป็น

บันทึกพระธรรมเทศนาของพุทธทาสภิกขุซึ่งแสดงแก่พุทธศาสนิกชนและประชาชนผู้สนใจทั่วไป 
ณ สวนโมกขพลาราม รวมทั้งสิ้น 23 ตอน เนื้อหาของคำเทศนาถูกตีพิมพ์เป็นหนังสือหลายครั้ง
และหลายสำนักพิมพ์ แต่ฉบับที่ผู้เขียนนำมาวิจารณ์นั้นเป็นของสำนักพิมพ์อัมรินทร์และเป็น

 
*

 Received 19 July 2023; Revised 21 July 2023; Accepted 31 August 2023 
 



 366 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.6 No.4 (July - August 2023)  

การพิมพ์ครั้งที่ 4 เมื่อปี พ.ศ.2556 โดยเป็นการนำหนังสือ 2 เล่มของท่านพุทธทาสภิกขุ ได้แก่ 
“นิพพานและนิพพานที่นี่เดี๋ยวนี้” มารวมไว้ในเล่มเดียวกัน เนื้อหาได้รับการอธิบายอย่างลึกซึ้ง
และชัดแจ้งโดยมีความแตกต่างจากคำอธิบายและการตีความหมายที่ผู้รู้ท่านอื่นนำเสนอซึ่งเป็น
แค่การแปลความหมายแบบขยายความ (อรรถาธิบาย) เท่านั้น ขณะที่ เนื้อหาของหนังสือ 
“อัศจรรย์แห่งนิพพาน” ที่พุทธทาสภิกขุนำเสนอนั้น เริ่มทำความเข้าใจความหมายตั้งแต่คำ
จำกัดความตามรากศัพท์ แล้วจึงขยายออกไปสู่ความหมายที่ใช้โดยทั่วไปในสังคม หลังจากนั้น
จึงทำการสร้างความเข้าใจตามหลักวิชาการ แล้วจึงสร้างความเข้าใจตามบริบทของวาทกรรม
ดังที่มีกล่าวในพระไตรปิฎก  

โดยเจตนาของผู้รจนาท่านพุทธทาส ท่านมีเจตนาที่จะเผยแผ่หลักธรรม ในเรื่องของ
นิพพาน ซึ่งเป็นหัวใจของพระพุทธศาสนา หากชาวพุทธไม่รู้จักแล้วก็เท่ากับไม่ใช่พุทธแท้ 
จุดหมายของผู้รจนา 1) เพื่อให้ชาวพุทธรู้เรื่องของนิพพาน ที่ถูกต้อง ชัดเจน และยังสามารถ
นำไปประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิตในปัจจุบันได้เป็นอย่างดี  ซึ่งท่านได้อธิบายอย่างชัดเจน
ตั้งแต่เรื่องของความหมายของนิพาน ความเช่ือของชาวพุทธที่ไม่ถูกต้องเกี่ยวกับนิพพาน สิ่ง
ที่มากีดกั้นไม่ให้เราพบกับนิพพาน ระดับของนิพพานตั้งแต่ข้ันน้อยๆ จนเป็นนิพพานที่สมบรูณ์
ทำให้ผู้อ่านหรือผู้ที่สนใจศึกษามีความรู้ที่ถูกต้องชัดเจน 2) เพื่อให้ชาวพุทธหันมาปฏิบัติธรรม 
เพื่อจะได้พ้นจากความทุกข์ ได้พบนิพพาน แม้ว่าจะเป็นนิพพานเพียงช่ัวคราวก็ยังดีกว่าไม่เกิด
นิพพานเลย ท่านได้กล่าวไว้ตอนหนึ่งว่า “มนุษย์เราจะเป็นมนุษย์อยู่ได้ ก็เพราะประกอบอยู่
ด้วยธรรมะ มิฉะนั้น จะต้องสูญเสียความเป็นมนุษย์  มนุษย์ที่ไม่ประกอบอยู่ด้วยธรรม ก็ต้อง
ประกอบอยู่ด้วยอธรรม เป็นธรรมดาและจะต้องเป็นอมนุษย์ในร่างของมนุษย์ด้วย โลกนี้จะเป็น
อย่างไร” ผู้อ่านได้ตีความในข้อความนี้ว่า นอกจากท่านจะให้ชาวพุทธทุกคนทราบเรื่องนิพพาน
แล้ว ท่านยังมุ่งหวังให้ชาวพุทธได้หันมาปฏิบัติธรรม เพื่อให้เป็นมนุษย์อย่างสมบรูณ์มีคุณธรรม
ไม่สร้างปัญหาให้กับสังคมโลกเมื่อทุกคนประกอบแต่คุณงามความดีไม่เบียดเบียนกันอยู่ร่วมกัน
อย่างมีความสุข สันติภาพโลกก็เกิดข้ึน และเมื่อปฏิบัติธรรมจนเป็นอาจิณ จิตย่อมโน้มเข้าหาซึ่ง
นิพพานโดยสมบรูณ์ไม่ช้าก็เร็ว 

เมื่อศึกษาเนื้อหาหนังสืออัศจรรย์แห่งนิพพานแล้ว ผู้อ่านมีความเห็นว่าท่านพุทธทาส
ภิกขุ มีจุดมุ่งหมายให้ประชาชนทั่วไปได้มีการปฏิบัติธรรม ด้วยต้องปฏิบัติตามปณิธานทั้ง 3 ข้อ 
คือ (1) ให้ทุกคนเข้าถึงหัวใจศาสนาของตน (2) ให้ทำความเข้าใจระหว่างศาสนา และ (3) ให้
ช่วยกันถอนตัวจากวัตถุนิยม เพื่อฝึกจิตให้ปล่อยว่างกับการยึดมั่นถือมั่นในสิ่งต่างๆ มิให้ยึดติด
กับวัตถุนิยมที่ฟุ่มเฟือยหรูหรา โดยการส่งเสริมสนับสนุนให้ประชาชนทั่วไปทุกชนช้ันทุกเช่ือ



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม – สิงหาคม 2566)                 | 367 

 

ชาติ ทุกศาสนาได้เข้ามาปฏิบัติให้ถูกต้องตามหลักธรรม และเพื่อให้คนมีคุณภาพจะได้พัฒนา
สังคมให้เจริญต่อไป   

 
เน้ือเรื่องหนังสืออัศจรรย์แห่งนิพพาน 

หนังสืออัศจรรย์แห่งนิพพานเป็นหนังสือที่แต่งข้ึนเพื่อเผยแผ่พุทธศาสนาให้แก่
ประชาชนทั่วไปได้อ่านได้เข้าใจในหลักธรรมโดยเฉพาะคำว่า “นิพพาน” ภาษาที่ใช้ในหนังสือ
เป็นภาษาที่อ่านเข้าใจง่ายและน่าติดตามมีการยกตัวอย่างเปรียบเทียบเพื่อให้เข้ากับยุคสมัย 
และสามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้ในชีวิตประจำวัน ซึ่งแบ่งออกเป็นตอนๆ รวมทั้งสิ้น 23 ตอน 
ดังมีรายละเอียดโดยย่อในแต่ละตอนดังนี้  

ตอนที่ 1 นิพพาน จุดหมายปลายทางของชีวิต กล่าวถึงความหมาย ลักษณะของ
นิพพาน และแนวทางปฏิบัติเพื่อให้ถึงนิพพาน  

ตอนที่ 2 ความน่าอัศจรรย์บางประการของนิพพาน ได้กล่าว โน้มน้าว และชักจูงผู้อ่าน
ให้คล้อยตามโดยอ้างเหตุและผลที่ได้รับ  

ตอนที่ 3 ชีวิตกับนิพพาน กล่าวถึงเรื่องของจิตการเกิดดับของจิต กิเลสที่ห่อหุ้มจิต 
และผลบุญและกรรมที่จะตามไปชาติหน้า  

ตอนที่ 4 รุ่งอรุณของนิพพาน กล่าวถึงสัมมาทิฎฐิ-มิจฉาทิฏฐิ ในแต่ละข้ัน พร้อมทั้งการ
เกิดข้ึนของอวิชชา  

ตอนที่ 5 พุทธบริษัทรู้เรื่องนิพพานไม่สมบรูณ์ ได้กล่าวถึง หัวใจของพุทธศาสนาได้
แนะนำให้ชาวพุทธทุกคนมารู้จักนิพพาน จึงจะถือว่าเป็นพุทธบริษัทที่สมบรูณ์  

ตอนที่ 6 การรู้จักนิพพานเพียงว่าถึงยาก จะถึงต่อตายแล้ว ได้กล่าวถึง ความเข้าใจผิด
ของชาวพุทธเกี่ยวกับเรื่องนิพพาน  

ตอนที่ 7 บ้างว่านิพพานสูญเปล่าไม่มีรสอะไร ได้กล่าวชักจูงโน้มน้าวชาวพุทธให้เห็น
บุญคุณของนิพพานอย่าเป็นคนเนรคุณต่อนิพพาน  

ตอนที่ 8 ต้องเข้าใจภาษาคน-ภาษาธรรมจะเข้าใจนิพพานง่ายข้ึน กล่าวถึงภาษาคน-
ภาษาธรรมที่ยังเข้าใจความหมายไม่ตรงกันพร้อมยกตัวอย่างประกอบ  

ตอนที่ 9 ต้องศึกษาเรื่องชาติ - ความเกิดทั้งเข้าใจภาษาคน-ภาษาธรรม กล่าวถึง การ
ให้ความหมายความเข้าใจ ของคำว่า “ชาติ” ทั้งภาษาคน - ภาษาธรรม  



 368 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.6 No.4 (July - August 2023)  

ตอนที่ 10 ความหมายของ “นิพพาน” ของพุทธเจ้าว่าด้วยการให้ความหมายของ
นิพพานในพระไตรปิฎกและการเกิดวัฏฏสงสาร  

ตอนที่ 11 คุณค่าของนิพพานมีอยู่แก่ชีวิตประจำวัน กล่าวถึงการเกิดนิพพานน้อยๆใน
ชีวิตคน  

ตอนที่ 12 นิพพานอันสมบรูณ์อบรมให้มีข้ึนได้ที่นี่และเดี๋ยวนี้ กล่าวถึงการเช่ือมโยง
นิพพานน้อยๆ จนเป็นนิพพานที่สมบรูณ์เป็นจิตประภัสสร  

ตอนที่ 13 แนวปฏิบัติให้ปรากฏนิพพานที่นี่และเดี๋ยวนี้   ได้กล่าวถึงการแนะนำให้
ปฏิบัติธรรมเพื่อป้องกันไม่ให้เกิดกิเลสข้ึนหรือลดละกิเลสลงจนเป็นนิสัย  

ตอนที่ 14 จะรู้จักนิพพานต้องปฏิบัติจนรู้สึกในใจเอง  กล่าวถึงความเป็นอิสรภาพทาง
จิตใจที่ปราศจากกิเลส  

ตอนที่ 15 จิตที่ถึงนิพพานมีอิสรภาพสงูสดุ ได้กล่าวเปรียบเทียบและเช่ือมต่อความเปน็
อิสรภาพทางจิตใจจนเกิดความเป็นอิสรภาพสูงสุดก็คือ นิพพาน  

ตอนที่ 16 ศึกษาให้รู้จักความหมายของนิพพานโดยภาษา กล่าวถึงนิพพานของ
ความหมายคนในอินเดีย  

ตอนที่ 17 ประวัติของการใช้คำ “นิพพาน” กล่าวถึงการใช้คำนิพพานของคนตั้งแต่
สมัยพุทธเจ้า พร้อมยกตัวอย่างโวหารประกอบ  

ตอนที่ 18 วิธีรู้จักนิพานต้องฝึกจิต รู้ฤทธ์ิของกิเลส ได้กล่าวให้เห็นถึงกิเลสที่เกิดข้ึนกับ
คนเราและความร้อนรนของจิตใจเมื่อกิเลสเผา แล้วทุกคนจะเข้าใจคำว่านิพพานเมื่อกิเลสมัน
ดับลง  

ตอนที่ 19 เมื่อจิตว่างจากกิเลสจะพบนิพพาน กล่าวถึงนิพพานที่เกิดข้ึนตามธรรมเกิด
โดยบังเอิญ เกิดจากสิ่งมายั่วยุในปัจจุบัน  

ตอนที่ 20 รู้จักนิพพานที่นี่และเดี๋ยวนี้กันเถิด ได้กล่าวชักชวนให้คนรีบทำนิพพานให้
เกิดข้ึนโดยเร็ว อย่าไปหลงผิดหรือเมินเฉยและเตือนระวังไม่ ให้ใครมาหลอกเกี่ยวกับเรื่อง 
นิพพาน  

ตอนที่ 21 จิตเข้าถึงนิพพานได้ต้องละอุปาทาน กล่าวถึงความหมาย อุปาทาน ที่เป็น
ภาษาคนที่เข้าใจง่ายคือ รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส ความรู้สึกหรือสัญญา  

ตอนที่ 22 ต้องควบคุมรู้ทันผัสสะและเวทนาเพื่อไม่เกิดอุปาทาน ได้กล่าวถึง สิ่ งที่มา
กระทบทาง หู ตา ลิ้น กาย ใจ ซึ่งทำให้เกิดอุปาทาน  



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม – สิงหาคม 2566)                 | 369 

 

ตอนที่ 23 ระวังทำให้อุปาทานลดลงจะถึงนิพพานโดยลำดับ ได้กล่าวชักชวน แนะนำ
ให้ทำนิพพานให้เกิดข้ึนเป็นประจำทุกวันเพื่อลดกิเลส และลดอุปาทาน โดยการปฏิบัติธรรม 
 

บทวิจารณ์ 

         ท่านพุทธทาสได้อธิบายความหมายของ นิพพาน อย่างเด่นชัดถึงวิธีการตีความที่
สอดคล้องตามบริบทแห่งคำสอนของพระพุทธองค์ในพระไตรปิฎกโดยอาศัยหลักอรรถ
ปริวรรตศาสตร์ การตีความตามแนวของ เซนต์ ออกัสทีน (Saint Augustine) เป็นการตีความ
ตามพยัญชนะด้วยหลักฐานทางประวัติศาสตร์ (Historical Literal) เมื่อพิจารณาตามเนื้อเรื่อง
ของหนังสืออัศจรรย์แห่งนิพพาน ตั้งแต่ตอนที่ 1-23 จะมีคำหลักอยู่คือ นิพพาน ท่านพุทธทาส
ได้ให้ความหมายไว้หลายอย่างพอสรุปได้ดังนี้  
          นิพพาน คือ ความดับสนิท แห่งความเร่าร้อนเผาลน เสียบแทงยอกตำ และผูกพันร้อย
รัดอันมีอยู่ในจิตใจของมนุษย์ นิพพานเป็นธรรมเครื่องดับกิเลส และความทุกข์ทั้งหลาย 
นิพพาน ไม่เป็นที่ตั้งอาศัยแห่งกิเลสและความทุกข์แต่เป็นแดนที่ดับสนิทของกิเลสและกองทุกข์
ทั้งหลาย นิพพาน มิได้มีความหมายเป็นของชาวบ้านชาวเมืองหรือชาวโลกหรือของพระผู้เป็น
เจ้าที่เต็มไปด้วยความสุขที่ใฝ่ฝันกันและเป็นอยู่อย่างนิรันดร นิพพานมิใช่มีความหมายเป็นการ
หลุดรอดของตัวตนจากโลกนี้ไปสู่โลกเช่นนั้นหรือภาวะแห่งมีตัวตนเช่นนั้น ท่านได้จำแนก
ประเภทของนิพพานเป็น 2 ประเภท คือ นิพพานช่ัวคราว และนิพพานสมบรูณ์ ท่านจำแนก
โดยอาศัยภาวะจิตที่ว่างจากกิ เลส ซึ่งเป็นช่วงเวลา นิพพานช่ัวคราว ปุถุชนทั่วไปทำได้และ
สมควรทำทุกวันเพื่อประโยชน์ต่อตนเอง ส่วนนิพพานสมบรูณ์เป็นข้ันสูงสุดของนิพพานที่พ้น
ทุกข์ไม่มีกิเลส ดับกิเลสได้โดยสิ้นเชิงซึ่งก็จะพบกับพระอริยะเจ้า พระพุทธเจ้า “นิพพาน” ใน
ความหมายของพระพุทธเจ้า แปลว่า เย็น เพราะไม่มีของร้อนคือกิเลส ซึ่งมีความหมายเดียวกัน
จึงสรุปได้ว่า นิพพานเป็นของเย็นสนิทของชีวิตซึ่งเคยเป็นของร้อนมาก่อนนั่นเอง คัมภีร์
พระไตรปิฎก ขุททกนิกาย อิติวุตตกะกล่าวถึงนิพพาน 2 ประเภท คือ 1) สอุปาทิเสสนิพพาน
ธาตุ นิพพานธาตุยังมีอุปาทิเหลือยังเกี่ยวข้องกับเบญจขันธ์ กล่าวคือดับกิเลสแต่ยังมีเบญจขันธ์
เหลือ 2) อนุปาทิเสสนิพพานธาตุ นิพพานธาตุที่ไม่มีอุปาทิเหลือหรือนิพพานที่ไม่เกี่ยวข้องกับ
เบญจขันธ์ กล่าวคือดับกิเลสไม่มีเบญจขันธ์เหลืออยู่อีก นิพพานคือการดับกิเลสและกองทุกข์ 
เป็นโลกุตรธรรมมี 2 ประการ คือ 1) สอุปาทิเสสนิพพาน ดับกิเลสมีเบญจขันธ์เหลือ 2) อนุปาทิ



 370 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.6 No.4 (July - August 2023)  

เสสนิพพาน ดับกิเลสไม่มีเบญจขันธ์เหลือ เมื่อรวมความทั้ง 2 ท่านแล้วจะเห็นว่าการตีความมี
นัยเดียวกันนั่นคือ การดับกิเลสทั้งสิ้น เป็นภาวะที่หลุดพ้นจากทุกข์ทั้งปวง  
          นอกจากนี้ท่านพุทธทาสยังใช้การตีความตามหลักอุปมาน (Analogical) การตีความ
ตามหลักอุปมานนี้ เป็นการตีความโดยหาความจริงหลัก จากความจริงย่อย ตามหลักความ
น่าจะเป็นเท่าน้ัน ซึ่งไม่สามารถช้ีชัดลงไปได้แน่นอนว่าจะสามารถปฏิบัติได้จริงตามพระสูตรที่
ท่านพุทธทาสได้กล่าวอ้างถึงในหนังสือเล่มนี้คือ การทำนิพพานน้อยๆ ให้เกิดข้ึนในแต่ละวัน 
เวลา เพื่อให้เกิดนิพพานค่ันสิ่งที่เป็นกิเลสมาเผารนจิตใจเป็นคราวๆ ไป เมื่อฝึกปฏิบัติจิตอย่าง
ต่อเนื่องจนเกิดความชำนาญก็จะทำให้จิตปราศจากกิเลส และเป็นนิพพานสมบรูณ์ในที่สุด ซึ่ง
ท่านได้ใช้ถ้อยคำที่โน้มน้าวจิตใจผู้อ่านให้มีแรงบันดาลใจที่จะทำสิ่งที่ว่ายากและไกลตัวเป็นสิ่งที่
ทำได้ง่ายและสามารถไปให้ถึงจุดหมายปลายทางได้ในที่สุด เพื่อให้ทุกคนได้มาฝึกปฏิบัติทางจิต
อย่างต่อเนื่องทุกวัน ในการนำเสนอเรื่องราวของหนังสือเล่มนี้ท่านพุทธทาสได้นำเสนอเป็น
ตอนๆ ซึ่งในแต่ละตอนจะเรียงลำดับความสัมพันธ์กันในความหมายตลอดจนความยากง่ายใน
การอธิบาย เพื่อให้ผู้อ่านเข้าใจได้ง่ายและน่าสนใจติดตามอ่าน โดยท่านได้สอดแทรกนิทานคติ
สอนใจ (parable) โดยคำนึงถึงเหตุผลและตรรกศาสตร์ตามหลักการตีความอุปมานิทัศน์ 
(Allegorical) ที่มี “แนวเทียบ” คำสอนทางจริยธรรม ซึ่งในเล่มนี้ท่านพุทธทาสได้ยกอุทาหรณ์
มาสอนในตอนที่ 2 และตอนที่ 12 ดังนี้ว่า “นิพพานเป็นจุดหมายปลายทางของทุกคนความ
ดึงดูดเข้าหาสถานะแห่งพระนิพพานหรือกล่าวอีกอย่างหนึ่งก็คือ สัญชาตญาณของความเป็น
อิสระย่อมมีอยู่เสมอ แต่ถูกอำนาจแทรกแซงบางอย่างเช่น ผลของกรรม เป็นต้น คอยเหนี่ยวให้
ออกนอกทางอยู่เสมอเหมือนกัน เพราะตนเป็นผู้ตาบอด ไม่รู้จักทำความปลอดภัยแก่ตัวเองหรือ
การเดินทางของตน ซึ่งท่านเปรียบไว้ว่า  
            กายเปรียบเหมือนลำเรือ              ใจเปรียบเหมือนนายเรือ 
            สังสารวัฏฏ์เปรียบกบัทะเลหลวง โลกนั่นโลกนี่เปรียบเหมอืนท่าเรือสำหรับการค้าขาย 
   ผลบุญหรือผลบาปในชาติหนึ่งๆ      ในโลกหนึ่งๆ คือการค้าขาย 
 และท่านพุทธทาสได้ยกนิทานเปรียบเทียบในหนังสือตอนที่ 12 ความหมายของ
นิพพานว่า บอกไม่ได้ว่าเป็นอะไร เหมือนกับปลาไม่รู้เรื่องบก เมื่อคุยกับเต่าที่นำเอาเรื่องบนบก
มาเล่าให้ฟัง ก็ถามเต่าว่าเหมือนกับสิ่งนั้นหรือสิ่งนี้หรือ ตามที่ตนเองเคยรู้จักเท่าที่มีอยู่แต่ในน้ำ 
ก็ได้รับคำตอบจากเต่าล้วนแต่เป็นคำปฏิเสธทั้งนั้น นี่ก็เพราะบกไม่มีอะไรเหมือนกับในน้ำ
นั่นเอง เมื่อปฏิเสธสิ่งในน้ำทุกๆ สิ่งเสียแล้ว สิ่งที่ยังเหลือก็คือบกแต่ผู้ฟังจะรู้จักได้หรือไม่นั้น

http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%99%E0%B8%B4%E0%B8%97%E0%B8%B2%E0%B8%99%E0%B8%84%E0%B8%95%E0%B8%B4%E0%B8%AA%E0%B8%AD%E0%B8%99%E0%B9%83%E0%B8%88
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%99%E0%B8%B4%E0%B8%97%E0%B8%B2%E0%B8%99%E0%B8%84%E0%B8%95%E0%B8%B4%E0%B8%AA%E0%B8%AD%E0%B8%99%E0%B9%83%E0%B8%88
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%95%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%81%E0%B8%A8%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%95%E0%B8%A3%E0%B9%8C
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%88%E0%B8%A3%E0%B8%B4%E0%B8%A2%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1


             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม – สิงหาคม 2566)                 | 371 

 

เป็นอีกปัญหาหนึ่ง ท่านได้ยกนิทานเปรียบเทียบในความหมายของคำว่า “นิพพาน” ซึ่งเปรียบ
กับอะไรไม่ได้  

การอธิบายเรื่องของท่านในแต่ละตอนผู้อ่านจะได้อรรถรสมีแรงบันดาลใจในการที่จะ
ปฏิบัติธรรมเพื่อให้เข้าใกล้นิพพาน เพื่อสั่งสมบุญบารมีที่ได้เกิดมาพบพระพุทธศาสนา ท่านได้
ใช้หลักการตีความเพื่อกระตุ้นหรือเร้าใจให้บุคคลกระทำความดี เพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิตให้ดีข้ึน
นี้ ท่านพุทธทาสได้ตีความไว้ในหนังสือหลายตอน เพื่อกระตุ้นให้ผู้อ่านได้เรง่มือมาทำความดี มา
ปฏิบัติธรรมเพื่อให้เกิดนิพพานข้ึนให้ได้ ถึงแม้จะเป็นแค่นิพพานช่ัวคราวก็ยังดีอย่างเช่น ในตอน
ที่ 2 ท่านได้กล่าวว่า “มนุษย์ทุกคนในโลกนี้ ที่อ้างตัวเองว่า จะเป็นผู้สร้างสันติภาพนั้นอย่าง
น้อยควรจะมองเห็นว่า ถ้าจะเดินกันแต่ในแนวทางของโลกียะ คือตามวิสัยของโลกโดยลำพัง
แล้วเป็นอันไม่มีวันได้พบกับสันติภาพเลย เพราะวิสัยโลกนั้นมีกิเลสเป็นเครื่องหนุนหลังโลกียะ
โดยเด็ดขาด อย่างน้อยที่สุดที่จะพบสันติภาพได้บ้างก็ต่อเมื่อโลกยอมเสียสละสันดานแห่งความ
เป็นโลกตนเองเสียบ้าง โดยยกตนข้ึนสู่ภูมิโลกุตตระให้พอสมส่วนกัน จนในโลกนี้มีพระมีเจ้าช้ัน
ต่ำ มากพอที่จะประคับประคองโลก โดยไม่จำเป็นที่จะต้องถึงข้ันสูงดังพระอรหันต์ก็ได้” และ
ท่านได้กล่าวอีกใน ตอนที่ 4 ว่า “การให้ทานหรือการบูชานั้นเป็นสิ่งที่มีผล ทำแล้วก็เป็นอันทำ
ไม่เสียหลาย ผู้ทำนั่นเองได้รับผลในโลกอื่นซึ่งนอกไปจากโลกที่ตนรู้จักนั้นยังมีอยู่อีก การเข้าใจ
ว่ามีโลกแต่โลกเดียวเท่าที่ตนรู้จักนั้นเป็นความโง่เขลาอย่างยิ่ง บุคคลผู้มีความหมายในตัวเอง
เป็นพิเศษกว่าธรรมดาน้ันมีอยู่เช่น บิดา มารดา คนแก่ชรา เป็นต้น อันเป็นบุคคลประเภทที่ตน
จะต้องมองดูและปฏิบัติต่อด้วยสายตาและการกระทำที่พิเศษเช่นกัน เป็นผู้ที่มีและเห็นชัดว่า 
ปฏิปทาหรือทางปฏิบัติที่ทำให้เข้าใจในโลกทั้งปวงแจ้งชัดแล้ว ไม่ติดอยู่ในโลกไหน ๆ ข้ามข้ึน
พ้นจากโลกทั้งปวงนั้นมีอยู่ และมีบุคคลที่ทำเช่นนั้นได้จริงแล้วสอนคนอื่นให้รู้ตามได้ด้วย ก็มี
อยู่” และท่านได้กล่าวไว้ในตอนที่ 23 ว่า “เลิกว่านิพพานนี้เหลือวิสัย นิพพานไม่มีประโยชน์ 
นิพพานจืดชืด นิพพานต้องรอเข้าโลงหมื่นหนแสนหน นี่เลิก เอาเป็นนิพพานที่นี่และเดี๋ยวนี้ก็จะ
เป็นพุทธบริษัทที่แท้จรงิมพีระนิพพานได้จรงิ มีพุทธศาสนาจริงคือมีนิพพาน เป็นพุทธบริษัทจรงิ
คือรู้เรื่องนิพพาน  

จากประวัติของท่านพุทธทาสในประเด็นรจนา ท่านเป็นผู้ที่สนใจใฝ่หาธรรมะ
ตลอดเวลาไม่เฉพาะพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทหรือหินยานแต่ครอบคลุมไปถึงพุทธศาสนาแบบ
มหายานและศาสนาอื่นๆ เช่น คริสต์ อิสลาม ฮินดู สิกข์และจากความรอบรู้ที่กว้างขวางและ
ลึกซึ้งนี้เองทำให้ท่านสามารถประยุกต์วิธีการสอน และปฏิบัติธรรมได้หลากหลายให้คนได้เลือก



 372 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.6 No.4 (July - August 2023)  

ปฏิบัติให้สอดคล้องกับพื้นความรู้ และอุปนิสัยของตนโดยไม่จำกัดชนช้ัน เช้ือชาติ ศาสนา ท่าน
เช่ือว่ามนุษย์ทุกคนก็คือเพื่อน ร่วมเกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกันหมดทั้งสิ้น และสิ่งสำคัญทุก
ศาสนามีหัวใจเดียวกันคือ ต้องการให้คนพ้นจากความทุกข์ ท่านพุทธทาสได้ต้ังปณิธานอันแรง
กล้า เพื่อแสดงให้เห็นอุคมคติสูงสุดในชีวิตของท่านซึ่งได้บันทึกไว้ว่า “พุทฺธสฺสาหํ นิยฺยาเทมิ 
สรีรญฺชีวิตญฺจิทํ พุทฺธสฺสาหสฺมิ ทาโส ว พุทโธ เม สามิกิสฺสโรอิติ พุทฺธทาโส ข้าพเจ้ามอบชีวิต
และร่างกายนี้ถวายแด่พระพุทธเจ้า ข้าพเจ้าเป็นทาสของพระพุทธเจ้า พระพุทธเจ้าเป็นนาย
ของข้าพเจ้า เพราะเหตุดังนี้ ข้าพเจ้าจึงช่ือว่า “พุทธทาส”  ดังที่ท่านได้รจนาเรื่อง อัศจรรย์แห่ง
นิพพานนี้ก็เช่นกัน เพื่อให้ชาวพุทธทุกคนพ้นจากทุกข์ ได้พบกับความสุข และได้รับรู้หัวใจของ
พุทธศาสนาอย่างแท้จริง โดยเฉพาะคำว่า นิพพาน ที่ทุกคนเข้าใจผิดๆ มาช้านานท่านได้ให้
ความหมายอย่างชัดเจนพร้อมเปรียบเทียบให้เห็นในความเป็นจริง และท่านได้ตีความ คำว่า 
นิพพาน ในคัมภีร์พระไตรปิฎกที่สามัญชนทั่วไปยากนักที่จะอ่านได้เข้าใจ ท่านได้บรรยาย
ชัดเจนจากประสบการณ์ในการปฏิบัติอย่างจริงจังของท่าน ดังนั้น การถ่ายทอดประสบการณ์สู่
คนรุ่นใหม่ในยุคนี้ท่านถ่ายทอดออกมาด้วยจิตที่ผ่านกระบวนการดังกล่าวมาแล้ว พูดให้เข้าใจ
ง่ายๆ ก็คือ ท่านทำมาแล้ว รู้แล้ว เห็นแล้ว จึงมาบอกกล่าวให้ฟังให้ทำตามในสิ่งที่ท่านได้พบ ได้
เห็น เพราะมันเป็นความสุขสุดยอดที่ทุกคนต้องการอย่างแท้จริง ซึ่งเป็นการตีความตามแนว
อรรถปริวรรตยุคใหม่ความหมายสมบูรณ์อยู่ที่ผู้แต่ง (The Author) โดยเจตนาของผู้รจนาท่าน
พุทธทาสได้ต้ังปณิธานอย่างแน่วแน่ ในการเผยแพร่พุทธศาสนาเพื่อช่วยให้ชาวโลกได้พบสุขได้
พ้นทุกข์ โดยการเผยแพร่หลกัธรรมขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าอย่างไม่มีเงื่อนไขใดๆ หนังสือ
ที่ท่านได้รจนาทุกๆ เล่มล้วนแต่เป็นหนังสือธรรมะสอนใจคน มีคติเตือนใจ และชักชวน เชิญ
ชวนให้มาปฏิบัติธรรม ดังเช่นเรื่อง อัศจรรย์แห่งนิพพาน ท่านมีเจตนาที่จะเผยแผ่หลักธรรมว่า
นิพพานเป็นหัวใจของพระพุทธศาสนา  

ท่านพุทธทาสได้ใช้ศาสตร์แห่งการตีความเพื่อกระตุ้นหรือเร้าใจให้บุคคลกระทำความดี 
เพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิตให้ดีข้ึน เช่น คำว่า “ชาติ” ในตอนที่ 8 และ 9 ซึ่งท่านพุทธทาสได้กล่าว
ว่า คนที่จะเข้าใจนิพพานได้ง่ายต้องเข้าใจภาษาคน-ภาษาธรรม” คำว่า “ชาติ” ในภาษาธรรม
ตามทัศนะของท่านพุทธทาส หมายถึง “กระบวนการเกิดข้ึนทางจิตภาพ” จัดอยู่ในระดับภาษา
ที่ลึกซึ่งหรือระดับภาษาธรรม เพราะคำว่า “ชาติ” เป็นภาษาบาลีหรือมคธ ตรงกับความหมาย
ในภาษาไทยว่า “การเกิด” แต่ถ้าใช้ในบริบทของสังคมไทยด้านภาษาศาสตร์ก็คือชาติไทย ถ้าใช้
ในภาษาคนก็คือการคลอดจากท้องแม่ ตามทรรศนะของท่านพุทธทาส เมื่อคนรู้แต่ภาษาคน
หรือภาษาที่มีวัตถุเป็นพื้นฐาน ซึ่งคนทั่วไปใช้อยู่ในชีวิตประจำวันต้ังแต่เกิดจนถึงเสียชีวิต แต่ถ้า



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม – สิงหาคม 2566)                 | 373 

 

ไม่รู้ภาษาธรรม ก็จะไม่เข้าใจถึงภาษาศาสนาที่ลึกซึ้งได้ ไม่ต้องกล่าวถึงวิธีการที่จะนำไปดับทุกข์
ตนเอง หรือทำประโยชน์ให้แก่สังคมได้ ดังนั้น คนทั่วไปต้องเข้าใจทั้งภาษาคน -ภาษาธรรมทั้ง
สองอย่าง เพื่อนำมาปรับใช้ในคราวที่ตนเองมีทุกข์และทำประโยชน์แก่สังคมให้มากที่สุด  

ท่านพุทธทาสได้ใช้ศาสตร์การตีความด้วยการนำเสนอแนวคิดใหม่ต่อสังคมด้วย
เรียกช่ือของปฏิจจสมุปบาทว่า “อิทัปปัจจยตา” เพราะปฏิจจสมุปปบาท เป็นความหมายแคบ
หมายเฉพาะเรื่องความทุกข์ของสิ่งมีชีวิต แต่ถ้าพูดว่า อิทัปปจจยตา ความหมายกว้างเลย จะมี
สิ่งมีชีวิตหรือไมมีชีวิตอะไรก็ตาม ทุกสิ่งตกอยู่ใต้อำนาจของกฎที่ว่า เพราะสิ่งนี้มีสิ่งนี้จึงมี , 
เพราะสิ่งนี้มีสิ่งนี้จึงมีเรื่องความทุกข์ของสิ่งมีชีวิต  ความข้อนี้ถือได้ว่าเป็นการปฏิวัติแนวคิดที่
ขัดแย้งกับแนวคิดบางอย่างที่มีอยู่เดิม โดยเฉพาะแนวคิดในตัวบริบทของปฏิจจสมุปบาทต่อคำ
ว่า “ชาติ” ซึ่งหมายถึง การเวียนว่ายตายเกิดในวัฏฏสังสารหลังจากการตายไปแล้วจากภพนี้ 
หลังจากมีท่านผู้รู้ได้อธิบายขยายความของคำว่าชาติไว้ ท่านพุทธทาสจึงได้อธิบายขยายความ
ของคำว่า “ชาติ” คือ ไม่ใช่เป็นการเกิดในชาติหน้าภพหน้าหลังจากตายไปแล้ว แต่เป็นการ
เกิดข้ึนทางภาวะด้านจิตใจที่รับรู้อารมณ์จากภายนอกแล้วส่งผลให้เกิดความมีอยากเป็นข้ึนมา 
นั้นหมายถึง การเวียนว่ายตายเกิด คือ จิตเกิดข้ึน (อุปปาทขณะ) ตั้งอยู่ (ฐิติขณะ) และดับไป 
(ภังคขณะ) ในขณะหนึ่งๆ เท่านั้น ซึ่งตรงกับหลักการสอนเรื่องอัศจรรย์แห่งนิพพานว่าด้วย การ
ทำนิพพานน้อยๆ ให้เกิดข้ึนทุกวัน โดยการฝึกจิตด้วยการปฏิบัติกำหนดการเกิดข้ึนตั้งอยู่และ
ดับไปของขณะจิตทุกขณะ ซึ่งท่านได้ใช้ถ้อยคำที่โน้มน้าวจิตใจผู้อ่านให้มีแรงบันดาลใจที่จะทำ
สิ่งที่ยากและไกลตัว ให้เป็นสิ่งที่ทำได้ง่ายและอยู่กับตัวเองเพื่อให้คนที่เมินหันกลับมามอง คนที่
มองหันกลับมาทำ คนที่ทำหันกลับมาลงมือปฏิบัติ และคนที่ลงมือปฏิบัติย่อมได้ลิ้มรสคือลุถึง
จุดมุ่งหมายสูงสุดของพระศาสนาคือนิพพานนั้นเอง  

นอกจากนั้น ท่านพุทธทาสได้ปฏิวัติคำพูดของนักปราชญ์ทางศาสนาด้วยการกล่าวคำ
ว่า  “อิทัปปัจจยตา” คำเดียวนั้นเป็นหัวใจของพุทธศาสนา ทั้งในส่วนปริยัติ ทั้งในส่วนปฏิบัติ 
ทั้งในส่วนปฏิเวธ ดังนั้น จึงขอร้องให้ท่านทั้งหลายถือว่า “อิทัปปัจจยตา” เป็นหัวใจของพุทธ
ศาสนา และได้กล่าวคำว่า “หัวใจของพระพุทธศาสนาในภาษาธรรมตามแบบของพระพุทธเจ้า
นั้น คือ ความรู้ที่รู้ว่า สิ่งทั้งหลายทั้งปวงไม่ควรยึดมั่นถือมั่นว่าเป็นตัวเราหรือของเรา ซึ่งตรงกับ
ภาษาบาลีว่า “สพฺเพ ธฺมมา นาลํ อภินิเวสาย " แปลว่า "สิ่งทั้งหลายทั้งปวง อันบุคคลไม่ควรยึด
มั่นถือมั่นว่าเป็นตัวเราของเรา" ซึ่งถือได้ว่าท่านได้ปฏิวัติแนวคิดของนักปราชญ์ทางศาสนาที่
กล่าวไว้ว่า “โอวาทปาฎิโมกข์”เป็นหลักคำสอนสำคัญเป็นหัวใจพระพุทธศาสนา นั่นคือ "เว้นช่ัว 



 374 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.6 No.4 (July - August 2023)  

ทำดี ทำใจให้บริสุทธ์ิ" อย่างชัดเจน เพราะนักปราชญ์ทางศาสนาก็ยังสั่งสอนพุทธศาสนิกทั่วไป
ว่าโอวาทปาฏิโมกข์คือหัวใจพระพุทธศาสนา อันที่จริงพระพทุธเจ้าทรงแสดงหลักการที่เรียกกัน
ว่า "หัวใจพระพุทธศาสนา" คือ "โอวาทปาฎิโมกข์" หลักที่ถือว่าเป็นหัวใจพระพุทธศาสนา แม้
จะมีบางท่านบอกว่า "อริยสัจสี่" เป็นหัวใจพระพุทธศาสนา ท่านก็สรุปความลงความเห็นว่า ถ้า
พูดว่าหัวใจพระพุทธศาสนาคือ "เว้นช่ัว ทำดี ทำใจให้ผ่องใส" หัวใจที่ว่านี้เป็นหลักในเชิงปฏิบัติ
เป็นเรื่องการดำเนินชีวิต 

ตามทรรศนะของผู้วิจารณ์ก็มีความเช่ือมั่นในหลักการเดิมว่าโอวาทปาฎิโมกข์คือหัวใจ
พระพุทธศาสนา เพราะคำว่าการเว้นช่ัวนั้น กินความหมายกว้างไปถึงหลักธรรมในศาสนาอื่นๆ 
ด้วย ทั้งยังเป็นหลักปฏิบัติข้ันพื้นฐานของชาวพุทธซึ่งเรียกว่า “ศีล” คือ (1) เป็นหลักประกัน
ชีวิต (2) เป็นหลักประกันทรัพย์สิน (3) เป็นหลักกันครอบครัว (4) เป็นหลักประกันสังคม (5) 
เป็นหลักประกันสุขภาพ การทำความดีให้ถึงพร้อมคือ การพัฒนาจิต ซึ่งเรียกว่าการเจริญจิต
ภาวนา คือ สมาธินั้นเอง ส่วนการทำจิตให้ผ่องใสคือความสว่าง โปร่งโล่ง ความเย็นใจซึ่งเกิดข้ึน
จากการแทงตลอดด้วยปัญญาอันยิ่ งนั่น เอง รวมความแล้วคือ ศีล สมาธิ ปัญญาใน
พระพุทธศาสนา    

อันที่จริง ท่านพุทธทาส ก็มิได้มีแนวคิดที่เป็นนักปฏิบัติปฏิวัตินิยมทีเดียว คือ ไม่มี
แนวคิดเป็นลักษณะที่ ขัดแย้งกับแนวคิดบางอย่างที่มีอยู่เดิมอันเป็นบริบททางพระสูตร 
โดยเฉพาะแนวคิดในตัวบท ท่านก็ยังอิงหลักฐานเดิมตามพระสูตร ดังเช่นพระพุทธองค์ไม่ทรง
เห็นด้วยกับแนวความคิดของศาสนาพราหมณ์ที่สอนเรื่องอาตมัน (อัตตา) แต่ทรงเสนอแนวคิด
และทฤษฎีที่มีเนื้อหาสาระตรงกันข้าม เปลี่ยนแนวคิดเปลี่ยนด้านเนื้อหา เช่น ทรงแสดงหลักคำ
สอนใหม่เรื่อง “อนัตตา” เพื่อหักล้างและปฏิเสธแนวคิดเรื่อง “อัตตา” ที่เป็นแนวคิดความเช่ือ
ของคนในยุคนั้นอย่างสิ้นเชิง เพราะคำว่า “อนัตตา” นั้นคือ มันไม่ใช่ไม่มีอะไรเลย มันมีอะไร
เหมือนกัน อย่างที่เรารู้สึกอยู่นี่ แต่ว่าทุกสิ่งที่มีอยู่ นั้น ไม่ใช่ตัวตน หมายความว่า ร่างกายก็ไม่ใช่
ตัวตน จิตใจก็ไม่ใช่ตัวตน เพราะไม่เห็นว่ามีอัตตาหรือตัวตนในสิ่งทุกๆ สิ่งหรือเห็นว่าสิ่งนั้นๆ 
หรือส่วนน้ันเป็นอัตตาตัวตนก็หาไม่ สิ่งที่น่าจะเห็นว่าตัวตนที่สุดก็คือสิ่งที่เปน็มายา เป็นสิ่งที่เกดิ
อยู่เอง ไม่ต้องมีอะไรปรุงแต่ง เพราะหลักอนัตตาของพระพุทธศาสนาที่ไม่มีตัวตน มีแต่ธรรมนี้ 
พระพุทธเจ้าทรงสอนข้ึนมาท่ามกลางความยึดถือ (อัตตาทิฏฐิ) ในศาสนาพราหมณ์ที่สอนหลัก
อัตตา/อาตมัน อันสืบเนื่องมาจากพรหมหรือพรมมัน เมื่อมีพรหม ก็มีอาตมัน (อัตตา) เมื่อมีแต่
ธรรมก็เป็นอนัตตา ไม่มีตัวตนหรือไม่มีอาตมัน  



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม – สิงหาคม 2566)                 | 375 

 

ตามทรรศนะนี้ผู้วิจารณ์มีความเห็นว่า อนัตตา เป็นภาษาธรรมเพราะชาวบ้านทั่วไปไม่
เข้าใจไม่รู้ทั่วถึงอรรถของคำว่าอนัตตาอย่างแท้จริง จึ งยังมีการยึดโยงอยู่กับภาพอัตตาว่ามี
ตัวตนอยู่ในเชิงรูปธรรมมากกว่า เพราะภาพอัตตาที่ยึดถือไว้ เมื่อมีการยึดมั่นถือมั่น เป็นตัวกู 
ของกู ก็จะถูกปิดกั้นปิดบังความจริงไม่เห็นการเปลี่ยนก็ทำให้เกิดความคับแคบ ผูกรัด ร้อยรึง 
บีบค้ัน อึดอัด ก่อความรู้สึกกระทบกระทั้ง ขุ่นมัว เศร้าหมอง กดดันให้ดิ้นรนหาใฝ่หาแสวงหา
ความสุขที่ขาดหายไป ถ้าศึกษาแล้วปฏิบัติตามจนเข้าใจอรรถของอนัตตาอย่างถ่องแท้แล้วการ
ยึดถือและภาพอัตตาก็จะหมดไป เห็นตามความจริงว่าไม่มีอะไรเที่ยงแท้แน่นอน มีการ
หมุนเวียนเปลี่ยนไป ทนอยู่สภาพเดิมไม่ได้ เพราะไม่มีอะไรที่เป็นของเราอย่างแท้จริงเป็นเพียง
มายาภาพที่หลอกให้หลงติด เมื่อตัวรู้เกิดข้ึนอย่างนี้ ก็จะทำให้ซาโตริ สว่างโลง ปลอดโปร่งโล่ง
เบา เป็นอิสระ มีสุขเกษมศานต์ิ ไม่ต้องดิ้นรนแสวงหา   

ท่านพุทธทาสสอนว่า การที่จะเข้าถึงความตายก่อนตายได้ต้องศึกษาและปฏิบัติตาม
หลัก อิทัปปัจจยตาคือปฏิจจสมุปบาท จนรู้แจ้งในความจริงว่า สิ่งทั้งหลายต่างอิงอาศัยกัน 
เกิดข้ึน ดำรงอยู่ และดับไป เพราะสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมีได้ ไม่มีอะไรที่เป็นได้ มีได้ด้วยตัวมันเอง จึงไม่
ควรยึดว่าเป็นตัวตน เพราะในสภาวะที่เป็นจริงนั้น ไม่มีสิ่งที่เรียกว่าตัวตน สิ่งทั้งหลายล้วนว่าง
จากการมีตัวตน ไม่มี “ตัวกู” “ของกู” ผู้ที่พิจารณาเห็นและเข้าถึงสภาวะเช่นนี้ จะเป็นผู้ที่ไม่
หว่ันไหวในความตาย มองความตายว่าเป็นเพียงการเปลี่ยนแปลง มองสรรพสิ่งว่ามันเป็น
เช่นน้ัน ชีวิตและความตายก็เป็นเช่นน้ัน (ตถตา)    

คำว่า “ตายก่อนตาย” นี้ ท่านพุทธทาสได้เริ่มใช้มาตั้งแต่เมื่อไรนั้น ไม่ปรากฏหลักฐาน
ชัดเจน การตายก่อนตาย จึงมีความหมาย 2 อย่าง คือ (1) การตายจากความดีหรือความช่ัว 
และ (2)การพิจารณาเห็นความตายว่าเป็นสิ่งธรรมดาของชีวิตและตัวเราหรือใครๆ ก็ตามไม่
สามารถจะได้รับการยกเว้นจากความตายไปได้ การพิจารณาเช่นน้ีเป็นการเจริญมรณสติ ผู้ที่เจ
ริณมรณสติถึงที่สุดแล้ว จะเป็นผู้ที่ไม่วิตกกังวลหรอืหวาดกลัวต่อความตาย ในทางจิตใจสามารถ
อยู่เหนือความตาย หรือเปรียบเสมือนว่าได้ตายในทางจิตวิญญาณไปก่อนแล้ว ก่อนที่ความตาย
จริงๆ ของชีวิตจะมาถึงตายตายอยู่ตลอดเวลานั่นคือการเป็นอยู่ด้วยจิตว่าง  ตายคือไม่มีตัวกู 
ของกู เรียกว่าจิตไม่ได้ยึดถืออะไรอยู่เรียกว่าจิตว่าง ต้องว่างตามแบบของพระพุทธเจ้า หรือตาม
แบบของพระพุทธศาสนาที่มีหลักว่า “เธอจงมีสติมองเห็นโลกโดยความเป็นของว่างอยู่ทุกเมื่อ
เถิด; เห็นโลกทั้งหมดโดยความเป็นของว่างอยู่ทุกเมื่อเถิดน้ี จิตไม่ไปมั่นหมายอะไรมันก็ว่างจาก
ความมั่นหมายจากความมีความได้ความเป็นด้วยความมั่นหมายอย่างนี้เรียกว่าเป็นอยู่ด้วยจิต



 376 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.6 No.4 (July - August 2023)  

ว่างคือสุญญตา เพราะเราต้องเห็นสิ่งนั้นตามที่เป็นจริงว่าเป็นไปตามธรรมชาติเช่นนั่นเอง ไม่มี
สัตว์บุคคลตัวตนเราเขาด้วยการปฏิบัติให้เห็นเป็นอารมณ์สักว่าเป็นอารมณ์เท่านั้นหนอ ปฏิบัติ
ให้เห็นรูปนาม ลมหายใจเป็นรูป และจิตที่กำหนดเป็นลมหายใจเป็นนาม ดูให้เห็นว่าเป็นอย่าง
นั้นเท่าน้ัน ปฏิบัติให้เห็นการเกิดดับ ปฏิบัติให้เห็นอนิจจังคือความเปลี่ยนแปลงของความไม่
เที่ยงของสังขตธรรม ปฏิบัติให้เห็นทุกขัง ปฏิบัติให้เห็นอนัตตา ปฏิบัติจนเห็นผลเกิดข้ึนความ
จางคลายลงแห่งความยึดมั่นถือมั่น ปฏิบัติจนเห็นผลเกิดข้ึนความดับความยึดมั่นถือมั่น ปฏิบัติ
จนเห็นผลเกิดข้ึนว่าไม่มีอะไรเหลือ ไม่มีการยึดมั่นถือมั่น และปฏิบัติจนเห็นผลเกิดข้ึนโดยไม่ว่า
จะมองไปที่เหตุหรือมองไปที่ผลก็เห็นที่ความว่างคือสูญญตาจากการปฏิบัติและผลของการ
ปฏิบัติ จนสามารถทำให้เข้าใจรูแ้จ้งเหน็จริงในสภาวะอนิจจัง ทุกขัง อนัตตตา ธัมมัฏฐิตตา ธัมม
นิยามตา อิทัปปัจจยตา สุญญตา และตถตา ตามลำดับ จนทำให้ไม่เข้าไปยุ่งเกี่ยวข้องแวะกับสิ่ง
ใดๆ มาปรุงแต่งจิตได้อีกต่อไป คือไม่ยอมให้สิ่งใดๆคืออวิชชา ตัณหา อุปาทานซึ่งเป็นกิเลส มา
สัมพันธ์ปรุงแต่ง ปิดบัง ครอบงำ เผารน ทิ่มแทงที่จะทำให้เกิดทุกข์นั้นคือ “อตัมมยตา”  

จากการศึกษาแนวคิดของท่านพุทธทาส ผู้วิจารณ์จึงได้ข้อสรุปกระบวนการบรรลุเข้า
สู่อตัมมยตาที่เห็นธรรมะ 9 ตา ดังนี้ (1) อนิจจัง เพราะว่า เรื่องนั้นเป็นสิ่งไม่เที่ยง (2) ทุกขัง 
เพราะต้องอยู่กับสิ่งที่เปลี่ยนแปลงตลอดเวลา (3) อนัตตา เพราะเปลี่ยนแปลงและทนอยู่ไม่ได้ 
(4) ธัมมัฏฐิตตา คือ มันตั้งอยู่ตามธรรมดาของธรรมชาติ เป็นอนิจจัง ทุกขัง และอนัตตาก็เป็น
การตั้งอยู่ตามธรรมดา (5) ธัมมนิยามตา คือ ตั้งอยู่ตามกฎของธรรมชาติหรือธรรมดา (6) อิ
ทัปปัจจยตา คือ การเป็นไปตามอำนาจของเหตุและผลตามกฎของธรรมชาติ คือมันเป็นไปตาม
เหตุปัจจัยน้ี (7) สุญญตา คือ ความเห็นชัดเจนว่า มันว่างจากตัวตน ว่างจากสาระแห่งตัวตน (8) 
ตถตา คือ ความเห็นว่ามันเป็นเช่นนั้น โดยประจักษ์แก่ใจ (9) อตัมมยตา คือ ไม่มีอะไรปรุงแต่ง
จิตได้ อยู่เหนือความเป็นบวกเป็นลบ ไม่มีตัวตน ว่างจากตัวตน ว่างจากสาระแก่นสารทั้งปวง
เพราะรู้แจ้งเห็นจริงจึงทำให้อวิชชา ตัณหา อุปาทาน ซึ่งเป็นตัวกิเลส ไม่สามารถทำให้จิตปรุง
แต่งได้ ไม่ว่าสิ่งใดๆ เข้ามากระทบก็เป็นสักแต่ว่าเท่านั้น   

แนวคิดเกี่ยวกับกระบวนการเกิดข้ึนของธรรมะ 9 ตา ของท่านพุทธทาสนี้ ตาม
ทรรศนะของผู้มีวิจารณ์มีความเห็นว่าท่านได้แรงจูงใจมาจากคำสอนของนักปรัชญาชาวกรีกช่ือ 
“เฮราคลิตุส” ที่สอนว่าทุกอย่างไหล คือทุกอย่างมีกระแสแห่งความเปลี่ยนแปลง เขามองเห็น
ว่าทุกอย่างมันไหลก็คือเห็นอนิจจังนั่นเอง เพราะถ้าเห็นมันไหลก็จะรู้สึกว่าทุกอย่างมันเปลี่ยน 
เปลี่ยนก็คือไหลไปตลอดเวลาไม่คงที่ในทุกขณะ ถ้าเราเห็นความไหลของทุกสิ่งก็จะเห็นความ



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม – สิงหาคม 2566)                 | 377 

 

เป็นเช่นน้ันเองของทุกสิ่ง เช่น สุขก็เป็นกระแสแห่งการเปลี่ยนแปลง ทุกข์ก็เป็นกระแสแห่งการ
เปลี่ยนแปลง ก็เลยไม่มีอะไรต่างกันระหว่างทุกข์กับสุข มันจึงเป็นเช่นน้ันเอง   

 จุดเด่น ประเด็นที่ถือว่าเป็นจุดเด่นที่น่าสนใจมากที่สุดของหนังสือเล่มนี้คือ การเขียน
ช่ือเรื่องซึ่งใช้ว่า อัศจรรย์แห่งนิพพาน ซึ่งถือว่าเป็นเป้าหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนาที่มุ่งหวัง
ให้ทุกคนหลุดพ้นและเข้าถึงนิพพานในที่สุด แต่ในคนยุคปัจจุบันนี้ได้มองคำว่า นิพพานเป็นสิ่งที่
อยู่ไกลตัว และจะใช้คำน้ีได้เฉพาะกับพระอรหันต์ หรือพระพุทธเจ้าเท่านั้น ปุถุชนธรรมดาไม่
สามารถไปถึงหรือเข้าใกล้นิพพานได้ ในฐานะผู้วิจารณ์หนังสือขอน้อมกราบสักการะท่านพุทธ
ทาสภิกขุ โดยขอนำข้อเด่นในหนังสือเล่มนี้ข้ึนมาวิจารณ์ ด้วยความเคารพยิ่ง ซึ่งจะขอแยกให้
เห็นเป็นประเด็นสำคัญดังนี้ 

ประเด็นที่หนึ่ง ประเด็นของการตั้งช่ือเรื่อง ในหนังสือ “อัศจรรย์แห่งนิพพาน” ที่สื่อ
ออกมาให้ผู้อ่านได้ทึ่ง หยุดชะงักหันกลับมาดู แล้วก็เปิดพลิกอ่าน ดังที่ผู้อ่านได้ประสบมา ท่าน
พุทธทาสได้สื่อออกมาจากหัวใจของท่านที่เต็มไปด้วยความเชิญชวน ให้ชาวพุทธได้มาดูเถิด สิ่ง
ที่ดีที่สุดในชีวิตเป็นสิ่งที่มีคุณค่ายากที่จะหาอะไรเปรียบได้ ผู้อ่านตีความในช่ือเรื่องที่ ท่านได้
รจนาว่า ท่านต้องการให้ชาวพุทธทุกคนได้มาหยุดดู และปฏิบัติตามดังปณิธานที่ท่านได้ตั้งไว้
โดยแท้จริงเป็นการตั้งช่ือเรื่องที่สุดยอดความอัจฉริยะ ซึ่งความเป็นจริงก็เป็นเช่นนั้นจริงๆ เมื่อ
ช่ือเรื่องโดนใจผู้อ่านแล้วก็จะทำให้เขาหยิบขึ้นมาดู มาอ่าน และทำให้เขาได้รับประโยชน์ไม่มาก
ก็น้อย ซึ่งถือว่าเป็นกลยุทธ์ในการสื่อสารที่มีคุณค่ามากทีเดียว 

ประเด็นที่สอง ท่านพุทธทาสภิกขุได้ฉีกแนวการเผยแผ่ธรรมะจากการใช้เนื้อหาหรือ
ข้อความที่นิยมใช้กันทั่วไป โดยเลือกใช้เนื้อหาหรือแก่นของคำสอนที่คนทั้งหลายคิดไม่ถึงคือ
คำว่า “อัศจรรย์แห่ งนิพพาน” มาเป็น “ต้นเรื่อง” ซึ่ งถือ ว่าเป็นเป้ าหมายสูงสุดของ
พระพุทธศาสนา และดำเนินเรื่องให้ผู้อ่านเข้าใจโดยใช้ภาษาที่เข้าใจง่าย น่าติดตามอ่านพร้อม
ยกตัวอย่างอ้างเหตุผลในแต่ละประเด็นอย่างชัดเจนมองเห็นได้ในคนยุคปัจจุบัน ซึ่งท่านได้ทำ
ตนเป็นแบบอย่างที่ดี ในฐานะที่ท่านได้อ่านและศึกษาจากคัมภีร์ ในพระไตรปิฎก จนรอบรู้และ
สามารถปฏิบัติตามที่ท่านได้อ่านและศึกษาจนสามารถเขียนในเรื่องที่ยากซึ่งปุถุชนทั่วไปไม่
เข้าใจ เข้าใจได้ยาก และยังเข้าใจผิดๆ มาใช้ภาษาถ่ายทอดความรู้ออกมาให้เป็นเรื่องที่เข้าใจ
ง่ายโดยไม่ผิดเพี้ยนจากพระธรรมวินัยที่พระพุทธองค์ทรงบัญญัติไว้ และปุถุชนทั่วไปสามารถ
ปฏิบัติตามได้ ท่านสมกับเป็นปราชญ์ผู้ยิ่งใหญ่ที่ได้รับการยกย่องจากองค์กรยูเนสโก้แท้ 



 378 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.6 No.4 (July - August 2023)  

ประเด็นที่สาม ท่านพุทธทาสภิกขุได้ใช้ศาสตร์แห่งการตีความแบบผสมผสานได้อย่าง
ถูกต้องกลมกลืนและลงตัว ซึ่งประกอบด้วยการตีความตามแนวของ เซนต์ ออกัสทีน (Saint 
Augustine) เป็นการตีความตามพยัญชนะด้วยหลักฐานทางประวัติศาสตร์  การตีความตาม
หลักอุปมาน (Analogical) เป็นการตีความโดยหาความจริงหลัก จากความจริงย่อยตามหลัก
ความน่าจะเป็น และท่านยังได้ใช้หลักการตีความเพื่อกระตุ้นหรือเร้าใจให้บุคคลกระทำความดี 
เพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิตให้ดี ข้ึน (Topological, Etiological, Moral) ท่านใช้สำนวนการ
นำเสนอเนื้อเรื่องอย่างน่าติดตาม และโน้มน้าวใจผู้อ่านให้หันมาปฏิบัติธรรม คือการฝึกจิตใจ
ให้ลดละกิเลสทั้งปวงโดยเริ่มปฏิบัติทีละน้อย ทุกวัน และสม่ำเสมอให้ได้นิพพานน้อยๆ ก่อน 
เพื่อหวังผลนิพพานใหญ่ในภายภาคหน้าซึ่งก็เป็นสิ่งที่ดี มีประโยชน์ดีกว่าไม่ได้ทำอะไรเลย ถือ
ว่าเป็นกลยุทธ์ของการถ่ายทอดความรู้สู่คนยุคใหม่ที่ทันสมัย และได้ผลสมกับคำปณิธานของ
ท่านที่จะเผยแผ่หลักธรรมะให้ชาวโลกได้รู้จักหลักธรรมคำสอนของพระพุทธองค์อย่างแท้จริง 
และไม่ได้ผิดเพี้ยนจากหลักธรรมในพระไตรปิฎกด้วย 

ดังนั้น หลักการที่พุทธทาสภิกขุได้นำเสนอหลักธรรมจากการตีความนั้น เป็นแนวทางที่
ผู้เขียนบทวิจารณ์นี้สนับสนุนและถือเป็นข้อเด่นในการเขียนหนังสือเล่มนี้ เนื่องจากว่าการรับรู้
สิ่งของเดียวกันแม้จะใช้ภาษาซึ่งเป็นเครื่องมือชนิดเดียวเท่านั้นที่มนุษย์ใช้สื่อสารกันได้ แม้จะมี
การออกเสียงหรือเขียนแตกต่างกัน ย่อมมีความเข้าใจอย่างเดียวกัน หากคนนั้นอยู่ในสภาวะ
ปกติของคนทั่วไป ยิ่งกว่านั้น หากมนุษย์รู้จักใช้วิธีการถอดความหมายหรือแปลอย่างถูกต้อง 
แม้จะใช้ภาษาที่แตกต่างกันไปเนื่องจากสภาพแวดล้อมตลอดจนเช้ือชาติหรือชนชาติที่ต่างกัน
แต่ระบบความคิดเพื่อที่จะเข้าใจและความเข้าใจในสิ่งต่างๆ โดยทั่วไปของมนุษย์แล้วย่อม
เหมือนกัน เนื่องจากว่ามนุษย์ต้องมีประสบการณ์ผ่านประสาทสัมผัส ไม่ว่าทางตรงหรือ
ทางอ้อมตามความเข้าใจของตนเอง โดยการสร้างภาพลักษณ์ของสิ่งที่ตนเองได้ประสบนั้นให้
ชัดเจนเท่าที่สามารถทำได้เสียก่อน แล้วจึงกำหนดความทรงจำที่มีต่อสิ่งหนึ่งที่ได้ประสบมาใน
มโนภาพได้ โดยการใช้ภาษาที่เขารู้ความหมาย และสามารถถ่ายทอดหรือเก็บไว้ซึ่งมโนภาพ
ออกมาเป็นภาษาหนึ่งภาษาใดก็ได้ตามหลักไวยากรณ์ของภาษานั้นๆ หากว่าเขาได้รู้ ถึง
ความหมายของข้อความนั้นอย่างชัดเจนถึงสิ่งที่เขาอยากสื่อออกมาแล้ว ซึ่งไม่ต่างกับเรื่องของ
นิพพานนี้ ท่านพุทธทาสภิกขุได้ช่ือว่าเป็นพระภิกษุไทยรูปหนึ่งที่ชาวโลกยอมรับในความรู้
ความสามารถ ปณิธานไหวพริบ ได้ช่ือว่าเป็นปราชญ์ผู้ยิ่งใหญ่ในพระพุทธศาสนา เป็นพระผู้
ปฏิบัติดี ปฏิบัติชอบที่ชาวไทยทุกคนรู้จักและใหค้วามเคารพศรัทธาเป็นอย่างยิ่ง สิ่งนี้เองที่ทำให้



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม – สิงหาคม 2566)                 | 379 

 

ท่านเป็นผู้ปราดเปรื่องมีปญัญาในการเผยแผห่ลกัธรรมให้ชาวโลกรับรู้ได้อย่างงา่ยดายแม้สิ่งที่ว่า
ยากเกินความสามารถ ก็อธิบายให้เป็นสิ่งที่ง่ายและปฏิบัติตามได้โดยไม่ออกนอกพระธรรมวินัย
ที่พระพุทธองค์ทรงบัญญัติไว้ 

จุดด้อย ประเด็นที่ถือว่าเป็นจุดด้อยในหนังสือเล่มนี้แทบจะไม่มี เพราะจากการตีความ
ของผู้แต่งอัศจรรย์แห่งนิพพาน ได้ใช้กระบวนการหลักแห่งการตีความแบบผสมผสาน ถูกต้อง
ตามหลักวิชาการอย่างหาที่ติมิได้แต่อย่างไรก็ตามเพื่อให้การเรียนในระดับดุษฎีบัณฑิตได้
ครบถ้วนสมบูรณ์ในรายวิชานี้ ผู้วิจารณ์จึงขอน้อมสักการะท่านซึ่งได้ช่ือว่าเป็นปราชญ์ ใน
พระพุทธศาสนา เขียนจุดด้อยในหนังสือเล่มนี้เท่าที่ได้พบเห็นตามสติกำลังปัญญาที่พึงมี ดังนี้ 

ส่วนที่น่าจะเพิ่มเติมในงานเขียนเล่มนี้คือ คำอธิบายในภาษาบาลีในทุกตอนอย่าง
ละเอียด เช่น คำว่า อัพยากฤต ในหน้า 42 ซึ่งท่านเพียงแต่กล่าวว่า “นิพพานน้ันเป็นสิ่งไม่มเีหตุ 
เป็นสิ่งเหนือที่โลกไม่อาจแยกเป็นฝ่ายไหน จึงต้องกล่าวว่าเป็น อัพยากฤต คือกล่าวไม่ได้ว่าเป็น
อะไร” ถ้าผู้อ่านเป็นผู้ที่มีความรู้ในหลักพระพุทธศาสนาและอยู่ในแวดวงนี้ก็คงเข้าใจใน
ข้อความนี้โดยไม่ต้องอธิบายเพิ่มเติมอีก แต่ถ้าเป็นผู้อ่านที่ไม่มีความรู้มาก่อนเลยหรือมีความรู้
ในสาขาวิชาอื่นๆ ก็จะไม่สามารถเข้าใจคำน้ีได้อย่างถ่องแท้ว่าคืออะไร จะทำให้การสื่อสารของผู้
แต่งขาดความเช่ือมโยงในรูปประโยค ซึ่งผู้อ่านไม่เข้าใจความหมายทำให้การอ่านไม่ได้อรรถรส 
และในหนังสือเล่มนี้จำเป็นที่ผู้อ่านต้องอ่านอย่างต่อเนื่องกันจากบทที่ 1–23 จึงจะเข้าใจและ
เข้าถึงแก่นแท้ในการนำเสนอเรื่องของนิพพาน หากผู้อ่านเลือกอ่านเฉพาะบทจะทำให้ไม่เข้าใจ
ความหมายของคำศัพท์บางคำที่เป็นภาษาบาลี เพราะท่านจะเขียนแปลไว้ในบทต้นๆ แต่หากได้
กล่าวซ้ำอีกครั้งในบทต่อไปท่านจะไม่เขียนอธิบายคำนั้นไว้อีก ดังนั้น จึงเป็นการยากที่จะทำ
ความเข้าใจความหมายในคำนั้นๆ สำหรับบุคคลผู้อ่านที่ ไม่มีความรู้ในหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนามาก่อน เช่น คำว่า สอุปาทิเสสนิพพาน และ อนุปาทิเสสนิพพาน เป็นต้น ถ้าได้
เพิ่มเติมในจุดน้ีก็จะทำให้หนังสือเล่มนี้สมบูรณ์ยิ่งขึ้นอีก 
 

สรุป 
อัศจรรย์แห่งนิพพาน  เป็นหนังสือที่แต่งข้ึนโดยท่านพุทธทาสภิกขุ เพื่อเผยแผ่

หลักธรรมในพุทธศาสนาให้ชาวพุทธได้รับรู้ในความเป็นจริงที่ถูกต้องโดยท่านได้ใช้ภาษาเขียนที่
เข้าใจง่ายเหมาะกับทุกเพศทุกวัยสามารถอ่านศึกษาได้ ซึ่งท่านได้ใช้ศาสตร์การตีความ 
(Hermeneutics) แบบผสมผสานจากหลักคำสอนในพระไตรปิฎก เพื่อให้ผู้อ่านเข้าใจได้ง่าย



 380 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.6 No.4 (July - August 2023)  

โดยความหมายไม่เปลี่ยนแปลงจากหลักคำสอนของพระพุทธองค์ และท่านได้ยกเหตุการณ์ที่
เป็นจริงในปัจจบุันเปรยีบเทียบเพื่อใหผู้้อา่นได้เข้าใจดีย่ิงข้ึน ชาวพุทธเราเข้าใจที่ผิดๆ อยู่มากใน
เรื่องของหลักธรรม โดยเฉพาะเรื่องของ “นิพพาน” นี้ โดยคิดว่าเป็นเรื่องที่อยู่ไกลตัว ไม่
สามารถทำได้โดยปุถุชน คิดว่าเป็นเรื่องของพระอริยะเจ้า พระอรหันต์ ฯลฯ จึงพากันไม่ใส่ใจ
สนใจมาศึกษา มาปฏิบัติ แต่ด้วยปณิธานที่แน่วแน่ของท่านพุทธทาส ที่ท่านยอมพลีชีวิตให้กับ
พุทธศาสนาเพื่อเผยแพร่หลักธรรมะ ท่านได้ศึกษาค้นคว้าหลักธรรมในพระไตรปิฎก และได้
ปฏิบัติอย่างเคร่งครัดจนรู้วิธีในการถ่ายทอดที่เข้าใจง่ายให้กับชาวโลกได้เห็น ท่านได้เปิดเผย
ความจริงเหมือนหงายของที่คว่ำอยู่ให้ชาวพุทธได้หันกลบัมาดู มาศึกษา มาปฏิบัติ และจักได้รับ
ผลประโยชน์แน่นอน ซึ่งในเรื่องอัศจรรย์แห่งนิพพานได้กล่าวเรียบเรียงไว้เป็นตอนๆ ใช้ภาษาที่
อ่านเข้าใจง่าย และยกโวหารเปรียบเทียบทุกๆ ตอน ท่านได้ช้ีชัดให้เห็นสภาพปัญหาลักษณะ
ของกิเลสในยุคปัจจุบันตลอดจนผลที่เกิดจากการดับกิเลสลง ภาวะจิตใจที่สงบเป็นอย่างไร ทำ
ให้ผู้อ่านได้เข้าใจหลักธรรมตามที่ท่านช้ีแนะเป็นตอนๆ ของเนื้อเรื่องทำให้ผู้อ่านเกิดความเห็น
คล้อยตามพร้อมทั้งได้กล่าวชักชวนพุทธบริษัทได้หันมาปฏิบัติธรรมเพื่อเข้าถึงนิพพาน และ
กล่าวเชิงตำหนิผู้ที่ไม่เห็นความสำคัญ ไม่สนใจมาศึกษาสักแต่ว่าเป็นชาวพุทธแต่มีตาที่มืดบอด 
(ตาใน)  

การดำเนินของเนื้อเรื่องนั้น ท่านได้กล่าวตั้งแต่ความหมายของนิพพานที่เข้าใจง่ายๆ 
และความน่าอัศจรรย์ที่นิพพานไม่มีสิ่งใดเปรียบเทียบได้ แล้วท่านได้ช้ีให้เห็นสภาพปัญหาและ
คุณของนิพพานที่มีต่อชาวโลกทุกคนให้เห็นและเข้าใจ จากนั้นได้กล่าวถึงวิธีหรือแนวทางปฏิบัติ 
เพื่อให้ลุถึงนิพพานสำหรับปุถุชนทั่วไป โดยเริ่มจากสัมมาทิฏฐิในระดับต้นๆ จนถึงข้ันสูงสุดว่า
เป็นอย่างไร แล้วท่านได้กล่าวสรุปผลในการปฏิบัติเพื่อให้ถึงนิพพาน ในส่วนตอนท้ายของเรื่อง
พร้อมทั้งเชิญชวนพุทธบริษัทได้มาศึกษานิพพานซึ่งเป็นหัวใจสำคัญของพุทธศาสนาและเป็น
เป้าหมายสูงสุดของชีวิต  

จากการศึกษาเนื้อเรื่อง อัศจรรย์แห่งนิพพาน ในลักษณะการตีความ (Hermeneutic) 
แล้วยอมรับว่าได้รับความรู้ความเข้าใจ และเกิดความเลื่อมใสศรัทธาต่อผู้แต่งหนังสือมากยิ่งขึ้น 
นับได้ว่าเป็นยอดอัจฉริยะบุคคลผู้หนึ่ง ท่านใช้หลักของศาสตร์แห่งการตีความแบบผสมผสาน
ทำให้ผู้อ่านเข้าใจง่ายและคล้อยตามอย่างเป็นเหตุและผล 

 ประเด็นของการตั้งช่ือเรื่อง ในหนังสือ “อัศจรรย์แห่งนิพพาน” ที่สื่อออกมาให้ผู้อ่าน
ได้ทึ่ง หยุดชะงักหันกลับมาดู แล้วก็เปิดพลิกอ่าน ดังที่ผู้อ่านได้ประสบมา ท่านพุทธทาสได้สื่อ
ออกมาจากหัวใจของท่านที่เต็มไปด้วยความเชิญชวน ให้ชาวพุทธได้มาดูเถิด สิ่งที่ดีที่สุดในชีวิต



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม – สิงหาคม 2566)                 | 381 

 

เป็นสิ่งที่มีคุณค่ายากที่จะหาอะไรเปรียบได้เลย ผู้อ่านตีความในช่ือเรื่องที่ท่านได้รจนาว่า ท่าน
ต้องการให้ชาวพุทธทุกคนได้มาหยุดดู และปฏิบัติตามดังปณิธานที่ท่านได้ต้ังไว้โดยแท้จริง   
 
เอกสารอ้างอิง 
พระธรรม โกศาจารย์  (ห ลวงพ่ อพุ ทธท าสภิก ขุ ) . (2556 ). อัศจรรย์ แห่ งนิ พพาน . 

กรุงเทพมหานคร: อมรินทร์พริ้นต้ิงแอนด์พับลิชช่ิง. 
 
 
 
 

 

 
 


