
พระพุทธศาสนากับนิเวศวิทยา* 

BUDDHISM AND ECOLOGY 

 
พระปลัดกิตติศักด์ิ ธีรปญิโญ (พิมพันธุ์)1 และ สมเดช นามเกตุ2 

Phrapalad Kittisak Therapanyo (Phimpan)1 and Somdet Namket2 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University,Thailand 
Corresponding author E-mail: Thirapaniyo@gmail.com 

 

 

       แปลจากหนงัสือ: พระพทุธศาสนากับนเิวศวิทยา 

       ผู้เขียน : คณาจารย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ 

                                                               ราชวิทยาลัย 

                        ผู้แปล: คณาจารย ์

     สำนักพิมพ์: หจก. นวสาส์นการพมิพ ์

     ปีที่พิมพ์:  มิถุนายน  2559 

     จำนวนหน้า: 344 

     ISBN : 978-616-300-242-6 

 

บทนำ 

 มนุษย์ทุกคนมีความปรารถนาที่ต้องการอยู่ในสภาพแวดล้อมที่ดี มีอากาศบริสุทธ์ิ 

อาหารและน้ำสะอาด มีบ้านอยู่อาศัยในสภาพแวดล้อมที่สะอาดและทำงานในสถานที่ที่

ปลอดภัย มีการควบคุมป้องกันมลพิษ และพิษภัยอันตรายจากโรคต่างๆ ตลอดจนการจัดการ

 
*

 Received 25 August 2023; Revised 27 August 2023; Accepted 31 August 2023 
 

mailto:Thirapaniyo@gmail.com


             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม – สิงหาคม 2566)                 | 351 

 

สิ่งแวดล้อมในชุมชนที่ดีมีประสิทธิภาพตลอดจนระบบป้องกันแก้ไขและจิตสำนึกสาธารณะที่มี

ต่อสิ่งแวดล้อม แต่เนื่องจากปัจจุบันในหลายประเทศทั่วโลก มีอัตราการเพิ่มขึ้นของประชากร

อย่างรวดเร็วโดยเฉพาะประชากรในเขตเมือง ทำให้หน่วยงานระดับท้องถ่ินไม่สามารถดุแลหรือ

ให้บริการข้ันพื้นฐานแก่ประชาชนได้อย่างเพียงพอและทั่วถึง เช่น ที่อยู่อาศัย แหล่งน้ำลำธาร 

การบริการด้านสุขาภิบาล ประกอบกับความแออัดของอาคารสำนักงานต่าง ๆอาคารบ้านเรือน 

การสร้างถนนหนทางทั้งใต้ดินและลอยฟ้า ทำให้อากาศที่ป่นเปื้อนด้วยฝุ่นละอองถ่ายเท่ไม่

สะดวก สามารถมองเห็นกลุ่มหมอกควันเต็มท้องถนน อีกแหล่งน้ำตามธรรมชาติ ก็ไม่สามารถ

รองรับของเสียที่มาจากมนุษย์และโรงงานอุตสาหกรรมที่ปล่อยสารมลพิษต่าง ๆ ลงไป จาก

สถานการณ์ต่าง ๆ เหล่าน้ีได้ส่งผลกระทบให้ประชาชนเกิดการเจ็บป่วยมากข้ึนทั้งในเขตเมือง

และชนบท สิ่งแวดแวดล้อมที่อยู่รอบตัวมนุษย์มีทั้งสิ่งแวดล้อมตามธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมที่

มนุษย์สร้างข้ึน สิ่งแวดล้อมเหล่าน้ีมีความสำคัญและคุณประโยชน์ต่อการดำรงชีวิตของมนุษย์

เป็นอย่างมาก เมื่อใดที่สิ่งแวดล้อมเปลี่ยนแปลงไปย่อมส่งผลกระทบต่อวิถีชีวิตของมนุษย์ และ

การดำรงชีวิตของพืชและสัตว์ การดำรงชีวิตของมนุษย์ในยุคปัจจุบันเกี่ยวข้องกับสิ่งต่างๆ  

มากมายทั้งที่เป็นสิ่งมีชีวิตและไม่มีชีวิต การเกี่ยวข้องเป็นไปได้ทั้งทางตรงและทางอ้อม เกิดการ

เปลี่ยนแปลงไปในทางที่ก่อให้เกิดวิวัฒนาการและในทางที่อาจนำมาซึ่งการสูญพันธ์ุ มนุษย์

นับเป็นสัตว์ชนิดหนึ่งที่ประเสริฐกว่าสัตว์ชนิดต่างๆ เพราะมนุษย์น้ันเป็นสิ่งมีชีวิตที่มีสติเฉลียว

ฉลาดที่ สุ ด  สามารถใช้ปัญญาความ คิดของตนเองมาปรับปรุงพัฒ นาดัดแปลงเอา

ทรัพยากรธรรมชาติที่มีอยู่นำมาใช้ประโยชน์และเกื้อกูลชีวิตได้อย่างสมบูรณ์และกลมกลืนกับ

ธรรมชาติและเหมาะสมกับสภาพชีวิตของตนเอง 

เน้ือเรื่องพระพุทธศาสนากับนิเวศวิทยา 

 เนื้อหาของหนังสือ แบ่งออกเป็น 8 บท ดังนี้ งานที่มีประสิทธิผล มนุษย์คนเราก็มี

ความสุข ชีวิตกับการทำงานที่อยู่อาศัย อาหารการกินที่ถูกสุขลักษณ์ การเพิ่มประสิทธิภาพการ

ทำงานก็ดี การเรียงบท หนังสือมีความสอดคล้องกันดี การเรียบเรียงให้เห็นว่า ความรู้เกี่ยวกับ

นิเวศวิทยา มนุษย์กับระบบนิเวศ นิเวศวิทยาในพระพุทธศาสนา หลักการสำคัญด้านนิเวศที่



 352 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.6 No.4 (July - August 2023)  

ปรากฏในพระไตรปิฎก คือ พระวินัยปิฎก พระสุตตันปิฎก พระอภิธรรมปิฎก ได้กล่าวถึง

วิกฤตการณ์ของระบบนิเวศวิทยาในปัจจุบัน รวมถึงให้มนุษย์รู้จักประยุกต์ใช้หลักธรรมสำคัญที่

เกี่ยวกับการแก้ไขปัญหานิเวศวิทยาอันแสดงให้เห็นได้ว่า พระพุทธศาสนามีแนวทางที่ชัดเจนที่

จะแก้ไขวิกฤตการณ์ของระบบนิเวศวิทยาได้เป็นอย่างดี สะท้อนให้เห็นภาพลักษณ์ของ

พระพุทธศาสนาที่มุ่งให้เกิดความรื่นรมย์ เป็นรมณีย์สถาน ให้แสดงเห็นถึงบรรยากาศ สงบ 

ร่มเย็น อนุรักษ์ธรรมชาติทางพระพุทธศาสนาอย่างแท้จริง 

 หนังสือเล่มนี้มี 8 บทใหญ่ และสามารถสรุปได้แต่ละประเด็น ดังต่อไปนี้ 

 ผู้เขียนได้อารัมภบทเรื่อง “พระพุทธศาสนากับนิเวศวิทยา” บอกให้รู้ว่า ผู้เขียนจะ

นำเสนอการศึกษาพระพุทธศาสนาให้เข้าใจชัดเจน รู้จักเลือกรู้จักจับหลักธรรมให้ถูกหลัก 

นำมาใช้ประยุกต์อย่างฉลาดปฏิบัติอย่างรอบด้านและตลอดวงจรการพัฒนาการที่มีทางจะ

สัมฤทธ์ิผลได้ดีโดยสมบูรณ์ เป็นการพัฒนาเกี่ยวกับระบบนิเวศมาประยุกต์ให้สอดคล้องกับ

แนวทางพระพุทธศาสนา เป็นการพัฒนาทั้งตัวคนและวัตถุไปด้วยกัน การแก้ไข เป็นทั้งแกนนำ

และเป็นส่วนเติมเต็มศักยภาพของมนุษย์ที่ผิดพลาดในอดีตและมาเสริมสร้างหลักระบบนิเวศใน

ปัจจุบัน จะเห็นได้ว่าพระพุทธศาสนาเป็นแกนกลางแกนนำและเป็นส่วนเติมเต็มของการพัฒนา

ช่วยให้ชุมชนน้ัน ประเทศชาติดำเนินไปในทางที่ถูกทิศและครบสมบูรณ์ นำมาซึ่งความอยู่ดี กิน

ดี ความสะดวกสบายปลอดภัย มั่นคงและมีความสันติสุขแก่มนุษย์ แสดงให้เห็นถึงบรรยากาศ 

สงบ ร่มรื่น อนุรักษ์ธรรมชาติได้อย่างแท้จริง 

 บทท่ี 1 ความเข้าเบื้องต้นเกี่ยวกับนิเวศวิทยา  มนุษย์ทุกคนมีความปรารถนาที่

ต้องการอยู่ในสภาพแวดล้อมที่ดี มีอากาศที่บริสุทธ์ิ อาหารและน้ำสะอาด มีบ้านที่อยู่อาศัยใน

สภาพแวดล้อมที่สะอาดและที่ทำงานปลอดภัย มีการควบคุมป้องกันมลพิษ และพิษภัยอันตราย

จากโรคต่างๆ ตลอดจนการจัดการสิ่งแวดล้อมในชุมชนที่ดีมีประสิทธิภาพ ตลอดจนระบบ

ป้องกันแก้ไขและจิตสำนึกสาธารณะที่มีต่อสิ่งแวดล้อม พระพุทธศาสนาอุบัติข้ึนมาเป็นเวลา  

2,600 ปีกว่าล่วงมาแล้ว เดิมทีเดียวพระพุทธศาสนาเกี่ยวข้องกับการแสวงหาวิธีกำจัดทุกข์ของ

มนุษย์ จึงไม่มุ่งเน้นโดยตรงเรือ่งแนวปฏิบัติธรรมต่อธรรมชาติและสิง่แวดล้อม เพราะปัญหาทาง

สิ่ งแวดล้อม เป็นปัญห ายุ คปั จจุ บั น  ธรรมชาติ และสิ่ งแวดล้ อมยั งบ ริสุ ท ธ์ิ  สะอาด 



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม – สิงหาคม 2566)                 | 353 

 

ทรัพยากรธรรมชาติต่างๆอุดมสมบูรณ์ ในทางตรงกันข้ามกลับอาศัยใช้สอยทรัพยากรธรรมชาติ

เหล่าน้ันด้วยความซาบซึ้งในคุณค่าและมีจิตใจในการถนอมรักษาอย่างสูงส่ง ถึงกระนั้นก็ตามใน

ฐานะพระพุทธศาสนาเป็นปรัชญาชีวิตที่สมบูรณ์แบบที่ สะท้อนในแง่มุมต่าง ๆ ของ

ประสบการณ์ จึงเป็นไปได้ที่จะค้นหาคำสอนเพื่อทำความเข้าใจและเป็นการอนุรักษ์ธรรมชาติ

และสิ่งแวดล้อม 

 นิเวศวิทยา (Ecology) หมายถึง การศึกษาความสัมพันธ์ของสมาชิกอื่น  และ

ความสัมพันธ์ของสิ่งแวดล้อมของสิ่งมีชีวิตกับสิ่งมีชีวิตและการศึกษาโครงสร้างและหน้าที่ของ

สมาชิก ระบบนิเวศทางสังคมและวัฒนธรรม เป็นองค์กรรวมในระบบความสัมพันธ์ของมนุษย์

และสิ่งแวดล้อมทางสังคมและวัฒนธรรม ซึ่งครอบคลุมกระบวนการก่อเกิดการดำรงอยู่ 

พัฒนาการความเคลื่อนไหวและความเปลี่ยนแปลงทางด้านต่าง ๆ ของสังคมและวัฒนธรรม จึงมี

แนวโน้มไปทางสังคมศาสตร์มากขึ้น 

บทท่ี 2 มนุษย์กับระบบนิเวศวิทยา คำว่า “ ระบบนิเวศ” หมายถึงความสัมพันธ์ใน

การรับหรือส่งพลังงานและแร่ธาตุระหว่างสิ่งมีชีวิตกับสิ่งไม่มีชีวิต หรือระหว่างสิ่งมีชีวิตกับ

สิ่งแวดล้อม บริเวณใดบริเวณหนึ่ง 

การดำรงชีวิตของสิ่งมีชีวิต มีความเกี่ยวข้องกับสิ่งแวดล้อมทั้งทางตรงและทางอ้อม ซึ่ง

เป็นความสัมพันธ์ทางบวกหรือทางลบ จะเห็นได้ว่าไม่มีสิ่งมีชีวิตใดสามารถดำรงชีวิตอยู่ได้โดย

ลำพัง โดยไม่ต้องพึ่งพาสิ่งแวดล้อม ถ้าสิ่งแวดล้อมเกิดการเปลี่ยนแปลงย่อมส่งผลกระทบต่อวิถี

การดำเนินชีวิต เช่น การดำรงชีวิตของพืช สัตว์และสิ่งมีชีวิตอื่นๆ จะต้องมีการพึงพาอาศัยกัน

และกันและมีความเกี่ยวข้องสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมที่ไม่มีชีวิต เช่น สายลม แสงแดด มีการใช้

พลังงานและแลกเปลีย่นสารอาหารซึ่งกันและกัน เป็นวัฏจักรที่ดำเนินไปเป็นระบบภายใต้ความ

สมดุลทางธรรมชาติอย่างแท้จริง สิ่งมีชีวิตกับสิ่งไม่มีชีวิตทำหน้าที่ร่วมกัน สิ่งมีชีวิตเองก็มี

ความสัมพันธ์ต่อกันในรูปแบบต่างๆ เช่น ภาวะเกื้อกูล ภาวะที่ต้องพึ่งพา การได้ประโยชน์

ร่วมกัน การล่าเหยื่อ ความสัมพันธ์ทั้งหลายที่กล่าวมาทั้งทางตรงและทางอ้อม ความสัมพันธ์ที่

สำคัญอย่างหนึ่งคือการกินกันเป็นทอดๆ ทำให้เกิดการถ่ายทอดพลังงานระหว่างกลุ่มมีชีวิต 

และมีการหมุนเวียนของสารอาหารและแร่ธาตุต่างๆ โดยอาศัยสิ่งมีชีวิตที่เป็นผู้ผลิตจะมีจำนวน



 354 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.6 No.4 (July - August 2023)  

มากที่สุด การเปลี่ยนแปลงที่เกิดข้ึนเป็นไปเพื่อให้ปริมาณของสิ่งมีชีวิตในธรรมชาติที่มีอยู่อย่าง

เหมาะสม 

คำว่า “สิ่งแวดล้อม” หมายถึง วัตถุ พฤติกรรม และสภาพการณ์ต่างๆ ที่อยู่รอบตัวเรา 

เช่นอากาศ ดิน ภูเขา และสิ่งมีชีวิตต่างๆ ซึ่งเหล่าน้ีจะทำปฏิกิริยาร่วมกัน ซึ่งที่สุดสิ่งแวดล้อม

เหล่าน้ี จะมีอิทธิพลเป็นตัวกำหนดรูปร่าง ความเป็นอยู่รวมทั้งการอยู่รอดของแต่ละชีวิต หรือ

สังคมของสิ่งมีชีวิตนั้น ทุกสิ่งทุกอย่างที่อยู่รอบๆ ตัวมนุษย์ทั้งที่มีชีวิต และไม่มีชีวิต ทั้งที่เป็น

รูปธรรม คือจับต้องและมองเห็นได้และนามธรรมคือ วัฒนธรรม แบบแผน ประเพณีและความ

เช่ือ  

บทท่ี 3 นิเวศวิทยาในพระพุทธศาสนา การประยุกต์หลักพระพุทธศาสนามาเป็น

นิเวศวิทยาในพระพุทธศาสนาคือ พระพุทธศาสนามีธาตุทั้ง 4 คือ ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ และ 

ธาตุลม แท้ที่จริงแล้ว ผู้ที่ทำให้เกิดมลพิษทางแหล่งน้ำ  

 นิเวศวิทยาในทางพระพุทธศาสนา หมายถึง ศาสตร์ว่าด้วยองค์ความรู้ เกี่ยวกับ

การศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างสิ่งมีชีวิตกับปัจจัยแวดล้อมทั้งที่เป็นสิ่งมีชีวิตและไม่มีชีวิตใน

ธรรมชาติรอบๆตัวมนุษย์ที่ปรากฏในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา 

 นิเวศเชิงพุทธ หมายถึง หลักธรรมคำสอนในพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวกับสัมพันธ์กับ

นิเวศวิทยาที่มีเนื้อหาเกี่ยวข้องอยู่กับสิ่งมีชีวิต 

พระพุทธองค์กล่าวถึงหลักทั่วไปของความสัมพันธ์ของระบบนิเวศไว้ว่า 

 อิมสฺมึ สติ อิทํ โหติ  เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี 

 อิมสฺสุปฺปาทา อิทํ อุปฺปชฺชติ เพราะสิ่งนี้เกิดข้ึน สิ่งนี้จึงเกิดข้ึน 

 อิมสฺมึ อสติ อิทํ โหติ  เมื่อสิ่งนี้ไม่มี สิ่งนี้ก็ไม่มี 

 อิมสฺส นิโรธา อิทํ นิรุชฺฌติ  เพราะสิ่งนี้ดับไป สิ่งนี้ก็ดับด้วย 

แนวคิดเชิงนิเวศวิทยาในพระพุทธศาสนาเป็นการบูรณาการหรือการประยุกต์หลักการทาง

พระพุทธศาสนาในส่วนที่เกี่ยวข้องกับความสัมพันธ์ของสิ่งมีชีวิตกับสภาพแวดล้อมทั้งหมด 

 บทท่ี 4  หลักการสำคัญด้านนิเวศวิทยาท่ีปรากฏในพระวินับปิฎก พระวินัยปิฎก 

เป็นคัมภีร์ที่มีเนื้อหาว่าด้วยระเบียบวินัยเกี่ยวกับการปฏิบัติ ขนบธรรมเนียม ประเพณี วิถีชีวิต



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม – สิงหาคม 2566)                 | 355 

 

ของพระภิกษุและภิกษุณี หากพิจารณาพระวินัยปิฎกโดยภาพรวมแล้ว พระวินัยเป็นข้อที่ควร

กระทำตามเนื้อหาที่ระบุไว้ในสิกขาบทบัญญัติโดยเคร่งครัด เป็นข้อที่ควรงดเว้นจากการล่วง

ละเมิด ข้อที่พระพุทธเจ้าทรงห้าม พระพุทธเจ้าทรงมีประสงค์จะให้ข้อควรปฏิบัติและข้อห้าม

เป็นระเบียบแบบแผน โดยมีเป้าหมายสำคัญ คือ ความสุขของคณะสงฆ์ พระวินัยเป็นระเบียบที่

ช่วยกำกับพฤติกรรมของพระภิกษุให้มีสภาพเอหรือช่วยให้คอยควบคุมพฤติกรรมของเหล่า

สาวกไม่ ให้กระทำความเสียหายต่อระบบนิเวศวิทยาโดยธรรมชาติและสิ่ งแวดล้อม 

องค์ประกอบสำคัญ จัดได้ว่าเป็นการแก้ปัญหาสิ่งแวดล้อมที่ได้ดีต่อธรรมชาติ สังเกตได้จาการ

ดำเนินชีวิตเหล่าสาวกโดยมากมีความเป็นอยู่อย่างกลมกลืน และเป็นมิตรที่ดีต่อธรรมชาติและ

สิ่งแวดล้อม เพราะความเข้าใจในระบบของความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติและ

สิ่งแวดล้อมว่าสรรพสิ่งต่างๆ ได้อาศัยซึ่งกันและกันสมดังคติพจน์ว่า “น้ำพึงเรือ เสือพึ่งป่า ข้า

พึ่งเจ้า บ่าวพึ่งนาย” ในทำนองเดียวกัน “นายก็พึ่งบ่าว ป่าก็พึ่งเสือ เรือก็พึ่งน้ำ” ทั้งหมดคือ

มุมมองที่พระพุทธศาสนามหีลกัความสัมพันธ์กันนิเวศวิทยา ตามหลักคำสอนธรรมและระเบียบ

วินัยสังคมสงฆ์ที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติผ่านข้อปฏิบัติที่ เรียกว่า  “พระวินัยปิฎก” การ

ดำรงชีวิตของพรพุทธเจ้าและพระภิกษุสงฆ์ในพระวินัยปิฎกมีความเกี่ยวข้องกับเรื่องของ

ธรรมชาติเป็นเสนาสนะสถานที่พักอาศัยของหมู่สงฆ์ที่ได้รับอนุญาต โดยมากเป็นเสนาสนะป่า 

เรียกว่า อรัญญิก เสนาสนะโดยมีตัวอย่างการถือนิสัย คือสิ่งที่พระภิกษุสงฆ์จะต้องถือปฏิบัติ

เป็นแนวทางการดำรงชีวิต พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า บรรพชาอาศัยเสนาสนะ คื อควงไม้   

ผู้บรรพชาควรอุตสาหะในเสนาสนะ คือ ควงไม้นั้นตลอดชีวิต และส่วนเกินสำหรับที่พักอาศัย 

ได้แก่ วิหาร เรือนมุงแถบเดียว ปราสาท เรือนโล้น และถ้ำ พระพุทธเจ้ามีความประสงค์จะให้

เหล่าสาวกดำเนินชีวิตตามวิถีธรรมชาติ เพื่อฝึกฝนตนให้ทนความลำบากซึ่งเป็นประโยชน์ต่อ

การบำเพ็ญพรหมจรรย์ พระพุทธเจ้าทรงอนุญาตสถานที่พักอาศัยอันเหมาะสมแก่ความเป็น

สมณะ ล้วนแล้วแต่เป็นสถานที่เงียบสงัดและปลีกวิเวกจากความวุ่นวายต่างๆ พระพุทธเจ้าทรง

บัญญัติสิกขาบท เพื่อเป็นประโยชน์กับพระภิกษุโดยตรง และเป็นการให้มีหลักปฏิบัติเพื่อ

อนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติให้มีความสมดุล และเอื้อประโยชน์ตราบนานเท่านาน  



 356 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.6 No.4 (July - August 2023)  

บทท่ี 5 หลักธรรมสำคัญด้านนิเวศวิทยาท่ีปรากฏในพระสุตตันตปิฎกและพระ

อภิธรรมปิฎก หลักธรรมสำคัญด้านนิเวศวิทยาที่ปรากฏในพระสุตตันตปิฎกและพระอภิธรรม

ปิฎกนั้น เราจะทราบและเข้าใจหลักธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธเจา้ที่ทรงแสดงไว้ เพื่อให้สาวก

ของพระองค์ได้นำไปใช้ พระพุทธเจ้าเป็นผู้รู้คุณค่าของธรรมชาติมากที่สุด เพราะพระองค์ได้

ตรัสรู้ธรรมที่อุดมธรรมทรงรู้แจง้ด้วยดีถึงธรรมที่เป็นเหตุแหง่ความเจริญและความเสือ่มแห่งโลก

มนุษย์ พระองค์ทรงทราบถึงการเป็นอยู่ของมนุษย์และสัตว์ทั้งหลายว่าข้ึนอยู่กับธรรมชาติคือ

ระบบสิ่งแวดล้อม หากระบบนิเวศที่ เป็นอยู่สูญเสียไปเมื่อไร ชีวิตของมนุษย์และสัตว์ก็ไม่

สามารถดำรงอยู่ได้เช่นกัน ธรรมชาติจะอยู่ได้โดยไม่มีมนุษย์ แต่มนุษย์จะมีชีวิตอยู่ได้หาก

ปราศจากธรรมชาติ ด้วยเหตุที่พระองค์ทรงรู้จักระบบนิเวศเป็นอย่างดีนี้เอง จึงมีหลักธรรมคำ

สอนที่มีอยู่ในพระไตรปิฎกหลายหัวข้อที่ตรัสไว้เกี่ยวกับการอนุรักษ์และแก้ไขปัญหาสิ่งแวดล้อม 

เพื่อให้สาวกของพระองค์ได้สำนึกในพระคุณและเห็นความสำคัญของธรรมชาติ จะได้ช่วยกัน

รักษาเพื่อที่มนุษย์จะได้มีแหล่งปัจจัย 4 ไว้ใช้อย่างเพียงพอตลอดไปอย่างยั่งยืน 

หลักธรรมเรื่อง อานิสงส์ของคนมีศีล 5 ประการ 

  การไม่ประพฤติผิดศีลจะทำให้เกิดความอุดมสมบูรณ์ของดินได้ เพราะไม่ไปทำร้าย

ทำลายปัจจัยที่เป็นเหตุให้ดินดี เช่นไม่ไปลักลอบตัดไม้ทำลายป่า ทำเหมืองแร่ โรงปูน เป็นต้น 

เมื่อดินดีโภคะทั้งหลายก็จะเกิดข้ึนกับสังคมและชุมชนได้เอง คหบดีทั้งหลาย ศีลสมบัติของ

บุคคลผู้มีศีล มีอานิสงส์ 5 ประการนี้ คือ 

1 บุคคลผู้มีศีล สมบูรณ์ด้วยศีลในโลกนี้ ย่อมมีโภคทรัพย์เป็นอันมาก ซึ่งมีความ

ประมาท 

เป็นเหตุ นี้เป็นอานิสงส์ประการที่ 1 ศีลสมบัติของบุคคลผู้มีศีล 

2. กิตติศัพท์อันงามของบุคคลผู้มีศีล สมบูรณ์ด้วยศีล ย่อมขจรไป นี้เป็นอานิสงส์

ประการที่ 2 แห่งศีลสมบัติของบุคคลผู้มีศีล 

3. บุคคลผู้มีศีล สมบูรณ์ด้วยศีล จะเข้าไปยังบริษัทใดๆ จะขัตติยะบริษัทก็ตาม 

พราหมณ 



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม – สิงหาคม 2566)                 | 357 

 

บริษัทก็ตาม คหบดีบริษัทก็ตาม สมณะบริษัทก็ตาม ย่อมแกล้วกล้า ไม่เก้อเขินเข้าไป นี้เป็น

อานิสงส์ประการที่ 3 แห่งศีลสมบัติของบุคคลผู้มีศีล 

4. บุคคลผู้มีศีล สมบูรณ์ด้วยศีล ย่อมไม่หลงลืมสติตาย นี้เป็นอานิสงส์ประการที่ 4 

แห่งศีลสมบัติของบุคคลผู้มีศีล 

5. บุคคลผู้มีศีล สมบูรณ์ด้วยศีล หลังจากตายแล้ว ย่อมไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์ นี้เป็น 

นี้เป็นอานิสงส์ประการที่ 5 แห่งศีลสมบัติของผู้มีศีล  

 เมื่อบุคคลต้องการความอุดมสมบูรณ์ด้วยทรัพย์สมบัติทั้งหลาย หากเขาเป็นผู้มีศีลไม่

ทำให้ผิดระเบียบกฎกติกาของบ้านเมืองในที่อันเกิดดินเสื่อม ความอุดมสมบูรณ์ต่างๆ ก็จะ

ตามมาเองทั้งอาหาร เครื่องนุ่งห่ม ที่อยู่อาศัยและยารักษาโรค 

 หลักธรรมและหลักการที่ปรากฏในพระสุตตันตปิฎกและพระอภิธรรมปิฎก ที่

พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ล้วนเป็นเหตุเป็นปัจจัยสำคัญอย่างยิ่งต่อการอนุรักษ์และรักษาระบบ

นิเวศ ธรรมที่ส่งเสริมสนับสนุนในการรักษาระบบนิเวศวิทยาน้ีท่านจัดเป็นธรรมฝ่ายขาวหรือ

ธรรมฝ่ายดี เช่น ธรรมเป็นโลกบาลหรือธรรมที่คุ้มครองโลก 2 อย่าง คือ 1) หิริ ความละอายต่อ

บาป 2) โอตตัปปะ ความกลัวต่อบาป เพียงแค่ธรรม 2 ประการนี้ หากมนุษย์เรานำไปประพฤติ

ปฏิบัติกันอย่างจริงจังก็สามารถที่ป้องกัน ปกป้อง คุ้มครอง รักษา ช่วยอนุรักษ์และรักษาดิน น้ำ 

ป่าไม้ อากาศและระบบนิเวศวิทยาทางสังคมได้เป็นอย่างดี 

 บทท่ี 6 วิกฤตการณ์ของระบบนิเวศในปัจจุบัน มนุษย์เป็นสิ่งมีชีวิตชนิดเดียวที่มี

อิทธิพลต่อการเปลี่ยนสิง่แวดลอ้มใหเ้ป็นไปตามความต้องการของตนมากที่สดุ เพราะมนุษย์เช่ือ

ว่าตนมีความฉลาดมากกว่าสิ่งอื่นโดยเฉพาะสัตว์และพืชที่จะต้องปรับตัวของมันให้เข้ากับ

สิ่งแวดล้อมให้ได้ มนุษย์จึงเป็นตัวการสำคัญที่ทำให้เกิดวิกฤตการณ์ของระบบนิเวศ ซึ่งหมายถึง

การที่สิ่งแวดล้อมในระบบนิเวศไม่มีความสมดุลหรือผิดไปจากปกติจึงมีการส่งผลกระทบต่อ

มนุษย์เองและสิ่งอื่นๆ ที่อยู่รอบข้างให้ เปลี่ยนแปลงไปในแง่ลบหรือที่ เรียกว่า “มลพิษ

สิ่งแวดล้อม” หรือ “ปัญหาสิ่งแวดล้อม” ปัจจุบันเกิดปัญหาทางระบบนิเวศมากมายอันปัญหาที่

เกิดข้ึนแล้วส่งผลกระทบต่อระบบแวดล้อมต่างๆ ที่อยู่รอบตัวของมนุษย์มีความสุขในการ

ดำรงชีวิตน้อยลง แต่ปัญหาต่างๆ ที่เกิดข้ึนก็ล้วนแต่เกิดมาจากฝีมือของมนุษย์ทั้งสิ้นที่เป็นผู้



 358 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.6 No.4 (July - August 2023)  

ทำลายสิ่งแวดล้อม เพราะการเห็นแก่ความสขุเฉพาะหน้าโดยไม่คำนึงถึงผลกระทบอันเกิดข้ึนใน

อนาคต วิกฤตการณ์ทางระบบนิเวศแบ่งได้ 2 ระบบ ได้แก่คือ 

1) ระบบนิเวศทางกายภาพ ได้แก่ อุณหภูมิ ดิน น้ำ ลม ไฟ อากาศ เป็นสิ่งแวดล้อมที่ 

สำคัญต่อการดำรงชีวิตของมนุษย์และสัตว์ซึ่งเป็นอาศัยสิ่งเหล่าน้ี ถ้าหากระบบธรรมชาติได้รับ

ผลกระทบให้เปลี่ยนโดยเสียดุลยภาพย่อมเกิดผลกระทบมลภาวะที่เป็นพิษ 

2) ระบบนิเวศทางชีวภาพ ได้แก่พืช สัตว์ และจุลินทรีย์ทั้งอยู่ในป่าและดิน ในระบบ 

ทั้งสองระบบนี้มีส่วนความสัมพันธ์กันอย่างแยกออกไม่ได้ทั้งที่เป็นสิ่งแวดล้อมและไม่มีชีวิต

ต่างกันดำรงอยู่ได้ด้วยการพึ่งพาอาศัยซึ่งกันและกัน ถ้าส่วนหนึ่งถูกตัดขาดห่วงโซ่ย่อมเกิดวิกฤต

ข้ึนได้ โดยเฉพาะมนุษย์นับว่ามีบทบาทมากที่มีส่วนในการทำลายระบบนิเวศมากที่สุด ด้วย

เหตุผลทางการพัฒนาระบบเศรษฐกิจและสังคมที่มนุษย์ต้องแข่งขันในการพัฒนาประเทศของ

ตนให้เจริญ 

 บทท่ี 7 หลักธรรมสำคัญเกี่ยวกับการแก้ไขปัญหานิเวศวิทยา สภาพปัญหา

สิ่งแวดล้อมในปัจจุบัน นับวันแต่จะทวีความรุนแรงมากขึ้นทั้งปัญหาทรัพยากรธรรมชาติที่เหลือ

น้อยลงทุกที เป็นสภาพปัญหาที่ก่อให้เกิดผลกระทบต่อมนุษย์โดยตรงและโดยอ้อม ถือว่าเป็น

ปัญหาที่ เกิดแก่มนุษย์เป็นการสร้างความเดือดร้อนโดยตรง เป็นการประสบกับปัญหาที่

จำเป็นต้องหาทางแก้ไขหรือหาทางเยี่ยวยา และที่สำคัญต้องเอาใจใส่ในการแนวทางแก้ไข

ปัญหาเหล่าน้ันด้วยปัญหาโดยส่วนใหญ่เกิดมาจากการกระทำของมนุษย์ทำข้ึน จึงเกิดปัญหาที่

มนุษย์จะต้องดำเนินการแก้ไขด้วยการมองไปที่พฤติกรรมความรับผิดชอบ ที่เอื้อต่อระบบ

นิเวศวิทยาไม่ว่าจะเป็นการบริโภค การใช้สอยหรือความรับผิดชอบของมนุษย์เอง การมี

คุณธรรมการมีความรัก การมีความเมตตา การสร้างความกรุณาและการเข้าใจถึงปัญหาแนว

ทางแก้ไข โดยการอาศัยหลักธรรมที่สำคัญในการการแก้ไขวิกฤตการณ์ทางระบบนิเวศไม่ว่าจะ

เป็นต่อบุคคล ต่อครอบครัว ต่อสังคม และต่อสังคมโลก เพื่อเป็นแนวทางในการแก้ไขปัญหา 

ดังนั้น มนุษย์ต้องรักษาสิ่งแวดล้อมในระบบนิเวศทางธรรมชาติให้สมดุลมโนทัศน์พุทธจริย

ศาสตร์ ต่อสิ่งแวดล้อมตั้งอยู่บนหลักที่ว่าเราไม่ทำลายหรือเป็นเหตุให้ผู้อื่นทำลาย เนื่องจากว่า

เหตุแห่งการไม่ทำลายนั้นอยู่ที่จิตของเราที่ไม่บริโภคทรัพยากรด้วยความโลภ ความโกรธ และ



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม – สิงหาคม 2566)                 | 359 

 

ความหลง หลักแห่งสัมมาอาชีวะ ไม่สนับสนุนให้ประกอบอาชีพที่ผิด อย่างไรก็ตามพุทธวิธี

เริ่มต้นด้วยความสงบและจิตที่ราบรื่น มีวิญญาณแห่งความกรุณา มีความเมตตาต่อสรรพสิ่ง 

การปฏิบัติเช่นน้ีจะเพิ่มพูนความรับผิดชอบ ต่อความต้องการของมนุษย์ ให้เกิดความยุติธรรม 

ความสมดุล ความสันติ และสร้างคุณค่าต่อธรรมชาติ ที่จะนำไปสู่อหิงสาธรรม   

 ในอรรถกถาได้วินิจฉัยในวนโรปสูตร เทวดาทูลถามพระพุทธเจ้าว่า ชนพวกไหนตั้งอยู่

ในธรรมสมบูรณ์ด้วยศีล ดังนี้ พระผู้มีพระภาคเจา้เมื่อจะทรงแสดงปัญหาน้ีโดยวัตถุก่อน จึงตรัส

ว่า  อาราโรปา เป็นอาทิว่า 

1) อารามโรปา แปลว่า ปลูกสวนดอกไม้และสวนดอกไม้ 

2) วนโรปา อธิบายว่า ทำการล้อมเขตแดนในป่าธรรมชาติที่เกิดข้ึนเองแล้ว ทำเจดีย์  

ปลูกต้นโพธ์ิ ทำที่จงกรม ทำมณฑล กุฏิ ที่หลีกเร้น และที่พัก ในเวลากลางวันและกลางคืน เมื่อ

บุคคลปลูกต้นไม้อาศัยร่มเงาให้อาศัยอยู่ ก็ช่ือว่า การปลูกต้นไม้ 

3) เสตุการกา ได้แก่ชนทั้งหลายสร้างสะพาน ในที่อันไม่เสมอกันหรือย่อมมอบเรอืใหไ้ป 

4) ปปํ ได้แก่ โรงที่ให้ น้ำดื่ม 

5) อุทปานํ ได้แก่ ที่ใดที่หนึ่งมีสระโบกขรณีและบ่อที่มีน้ำเป็นต้น 

6) อปสสฺยํ ได้แก่บ้านพักอาศัย พระบาลีว่า อุปาสยํ ก็มีแปลว่า ให้เข้าไปอาศัย  

พระวินัยกับการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม เป็นการเน้นย้ำให้พระสงฆ์มองเห็นสาระสำคัญ

ของพระวินัยแต่ละข้อที่มีต่อการอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม ให้พระสงฆ์

ตระหนักถึงความจำเป็นที่จะต้องประยุกต์พระวินัยมาใช้ให้เป็นประโยชน์ต่อการอนุรักษ์ให้มาก

ที่เท่าจะทำได้ โดยเน้นให้การศึกษาบริบทของสงัคมสมัยพทุธกาลแลว้นำมาเปรยีบเทียบกับสมยั

ปัจจุบันจะเหน็ได้ว่าพระพุทธเจ้าและสาวกลว้นใช้ชีวิตอยู่กับธรรมชาติไม่ทำลายระบบนิเวศ ใคร

ทำลายจะต้องถูกลงโทษหรือถูกครหา 

 บทท่ี 8 พระพุทธศาสนากับการแก้ไขวิกฤตการณ์ของระบบนิเวศ 

 วิกฤตการณ์ของระบบนิเวศทางด้านต่างๆ ประกอบด้วยทางกายภาพ ทางชีวภาพ ทาง

เศรษฐกิจและสังคมและทางประเพณีและวัฒนธรรม เป็นความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับระบบ

นิเวศเกือบทั้งสิ้น วิกฤตการณ์ของระบบทางกายภาพ เกี่ยวกับอุณหภูมิ ความช้ืน แร่ธาตุ ดิน 



 360 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.6 No.4 (July - August 2023)  

แสงสว่าง เสียง อากาศ ลมและน้ำ เป็นต้น วิกฤตการณ์ในปัจจุบันที่เห็นได้ชัด คือวิกฤตการณ์ที่

เป็นมลพิษทางอากาศ ประกอบด้วย ฝุ่นละออง เขม่า ควัน ก๊าซต่างๆ และสารกัมมันตรังสี ทำ

ให้เกิดมลพิษทางอากาศข้ึนและส่งผลกระทบต่อการเจริญเติบโตของพืช ผลกระทบทางด้าน

ร่างกายและจิตใจมนุษย์ และก๊าซบางตัวทำให้เกิดภาวะโลกร้อน วิกฤตการณ์ที่เป็นมลพิษทาง

ดิน คือภาวะที่ดินเสียเพราะมีสารพิษเจือป่นในปริมาณที่เป็นอันตรายต่อมนุษย์ สัตว์ พืชและ

สิ่งแวดล้อมอื่นๆ สารพิษที่มาจากชุมชนในรูปของแข็ง ของเหลว และก๊าซ เมื่อดินมีสารพิษเจือ

ป่น ผลกระทบที่เด่นชัดคือพืชก็เจริญเติบโตช้า เมื่อมนุษย์และสัตว์บริโภคพืชที่ดูดสารพิษจาก

ดินเข้าไปก็จะเป็นอันตราย วิกฤตการณ์ทางเสียง คือ สภาพแวดล้อมที่มีเสียงดังเกินกว่าค่า

มาตรฐานที่กรมควบคุมมลพิษกำหนดอันจะมีผลกระทบต่อระบบประสาทหู เกิดความรำคาญ

รบกวน ทำให้เกิดความเครียด เกิดผลเสียต่อสุขภาพร่างกายและจิต วิกฤตการณ์ที่เป็นมลพิษ

ทางน้ำ คือ ภาวะที่น้ำเน่าเสียเพราะมีสารพิษเจือป่นในปริมาณที่เป็นอันตรายต่อมนุษย์ สัตว์ 

พืชและสิ่งแวดล้อมอื่นๆ มักจะเกิดจากการปล่อยน้ำสกปรกจากชุมชนเมืองจากโรงงาน

อุตสาหกรรม จากพื้นที่ทำการเกษตรลงสู่แม่น้ำลำคลอง ส่งผลให้น้ำเน่าเสีย สัตว์ที่อาศัยอยู่ใน

น้ำตาย น้ำไม่สามารถนำมาใช้ประโยชน์ในการบริโภคได้ มนุษย์และสัตว์ที่บริโภคพืชที่ดูดน้ำ

เสียและมนุษย์บริโภคสัตว์ที่กินพืชที่ได้ดูดน้ำเสียเข้าไปก็จะได้รับอันตราย 

 วิกฤตการณ์ของระบบนิเวศทางชีวภาพ คือวิกฤตการณ์ป่าไม้  นับว่าเป็นแหล่ง

ทรัพยากรธรรมชาติที่สำคัญ ช่วยให้อุณหภูมิของโลกคงที่ซึ่งส่งผลต่อปริมาณน้ำฝน ทำให้ฝนตก

เพิ่มอย่างสม่ำเสมอไม่มากหรือน้อยจนเกินไป ป่าไม้ยังเป็นแหล่งกำเนิดต้นน้ำ 

ลำธาร ช่วยฟอกอากาศให้บริสุทธ์ิ ช่วยบรรเทาความรุนแรงของวาตภัยและอุทกภัย ป้องกันการ

พังทลายของหน้าดิน เป็นแหล่งอาหารและเป็นแหล่งที่อยู่อาศัยของสัตว์ป่านานาชนิด เป็นต้น 

 กุศโลบายในการสร้างกิจกรรมอนุรักษ์ โดยมีการจัดการโครงการกิจกรรมดังนี้   

1) โครงการสืบชะตาและบวชป่า คณะสงฆ์นำภิกษุสามาเณรที่มาบวชกับเยาวชน ที่เข้า

ค่ายคุณธรรมและชาวบ้านในพืชที่มาร่วมพิธีเพื่อการเฝ้าระวัง ตรวจตราผืนป่า เป็นประจำทุกปี 

2) โครงการปลูกป่าในวันสำคัญ พระพุทธิญาณมุนีเป็นประธานนำทุกหน่วยงานใน

อำเภอเชียงแสน ร่วมกันปลูกป่าอย่างน้อยปลีะ 2 ครั้ง เป็นการติดตามผลการเติบโตของต้นไมท้ี่



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม – สิงหาคม 2566)                 | 361 

 

ปลูกในปีก่อนๆ รวมทั้งสอดแทรกความรู้เรื่องระบบนิเวศการอยู่ร่วมกับป่าด้วยการพึ่งพา และ

สร้างจิตสำนึกให้ชุมชนเห็นความสำคัญของป่า 

3) โครงการค่ายคุณธรรมจริยธรรม วัดพระธาตุผาเงาเป็นศูนย์การจัดการอบรม 

เยาวชนจากสถาบันต่างๆ มาเข้าค่ายปีละนับหมื่นคน รวมทั้งการบวชสามเณรภาคฤดูร้อน โดย

ปลูกฝังความรู้เรื่องธรรมชาติ การอยู่กับธรรมชาติ 

4) โครงการเส้นทางเดินศึกษาธรรมชาติ เริ่มอบรมมัคคุเทศก์น้อยตั้งแต่ปี 2552 ให้

เข้าใจป่า รู้จักป่าสมุนไพรและพุทธสถานในวัดได้ โดยต้องอบรม ปลูกฝั่งซ้ำๆหลายๆ ครั้งจน

เข้าใจอย่างซาบซึ้ง 

5) โครงการม่อนดอยสมุนไพรล้านนาและสวนรูปปั้นฤาษีดัดตน นำสมุนไพรหายากมา

ปลูกไว้ เช่น ฮ่อสปาควาย กวาวเครือดำ แดง มีสวนรูปปั้นฤาษีดัดตน 

6) การจัดพื้นที่ป่าด้านหลังวัดให้เป็นธุดงค์สถาน ก็เป็นอีกโครงการหนึ่งที่ท่านท่าน

ตั้งใจ เพื่อให้พระเณรและผูป้ฎิบัติธรรมได้มีพืน้ฐานที่ใช้ในช่วงฤดูหนาวและฤดูร้อน ซึ่งปลอดภัย

จากยูงและแมลง 

7) งานสร้างจิตสำนึกการอนุรักษ์แก่เยาวชนอย่างต่อเนื่อง เป็นการจัดการทำหลักสูตร

เพื่ออบรมเยาวชน โดยมีพระสงฆ์เป็นผู้นำ 

8) การขยายเครือข่ายการอบรมการอนุรักษ์ไปหมู่บ้านต่าง ๆ ที่ เป็นป่าต้นน้ำเป็นงาน

สร้างเครือข่ายที่ท่านลงมือเองด้วยการไปเยี่ยมชุมชน และชาวบ้าน เพื่อให้คนอยู่กับป่าไม้อย่าง

สมดุลและยั่งยืนด้วยหลักธรรม 

9) การฟื้นฟูสภาพป่าตลอดทั้ งลุ่มน้ำโดยชุมชนที่อยู่ต้นน้ำ กลางน้ำ ปลายน้ำ

วิกฤตการณ์ด้านนิเวศวิทยาในทางพระพุทธศาสนาได้กล่าวไว้ในพระไตรปิฎก 

แสดงถึงสาเหตุและการแก้ไขปัญหาในพระวินัยปิฎกได้กล่าวถึงปัญหาเรื่องดิน พระพุทธเจ้าทรง

ห้ามการขุดดิน ปัญหาเรื่องน้ำมีข้อบญัญัติเกี่ยวกับความสะอาดทั้งของภิกษุและสภาวะแวดล้อม

ธรรมชาติ ปัญหาเรื่องอากาศ พระพุทธเจ้าทรงอนุญาตให้ใช้ผ้า 3 ผืนเพื่อบำบัดความหนาว เมื่อ

อากาศหนาวจัดทรงอนุญาตให้ก่อสร้างโรงป้องกันอากาศและลมหนาวมีศาลาบ่อน้ำ ส่วนการ

แก้ปัญหาความร้อนท่านก็ทรงให้ระบายความความร้อนในห้องพักด้วยการเปิดหน้าต่างเพื่อรับ



 362 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.6 No.4 (July - August 2023)  

ลม และไล่อากาศอบอ้าวภายในออก เป็นต้น ดังนั้นพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่มี

ความสัมพันธ์กับธรรมชาติมากที่สุด 

 

บทวิจารณ์ 

 นิเวศวิทยา จึงเป็นการวิวัฒนาการมาจากประวัติศาสตร์ทางธรรมชาติ (Natural 

history) ในด้านต่างๆ ที่มนุษย์ในสมัยต้นๆ ได้บันทึกไว้และสั่งสอนกันสืบทอดกันมา ผนวกกับ

การศึกษาจากร่องรอยและปรากฏการณ์ตามธรรมชาติและมีการวิวัฒนาการของพืชและสัตว์ 

ฉะนั้นมนุษย์ต้องมีจิตใต้สำนึกที่จะอนุรักษ์ธรรมชาติให้อยู่นานเท่านานช่ัวลูกช่ัวหลานเพื่อ

ประโยชน์ตนเอง และครอบครัวชุมชนคือต้องนำมาเป็นประกอบอาหาร ใช้เป็นยารักษาโรคและ

ป้องกันภัยอันตรายต่างๆ การดำรงชีวิตที่อยู่รอบตัวมนุษย์มีทั้งสิ่งแวดล้อมตามธรรมชาติ และ

สิ่งแวดล้อมที่มนุษย์สร้างข้ึนมาเหล่านี้ล้วนมีความสำคัญและประโยชน์ต่อการดำรงชีวิตของ

มนุษย์เป็นอย่างมาก เมื่อใดสิ่งแวดล้อมเปลี่ยนแปลงไปย่อมส่งผลกรทบต่อวิถีการดำรงของชีวิต

ของมนุษย์เป็นอย่างมากและการดำรงของพืชและสัตว์นานาชนิด 

 ระบบทางนิเวศวิทยา เริ่มมาจาก Callwil luwig Wildenow (1065 – 1812) ซึ่งเป็น

นักพฤกษภูมิศาสตร์ ที่ได้กล่าวไว้ว่า สภาพภูมิอากาศที่เหมือนๆกันจะให้สังคมพืชที่เหมือนๆกัน

ด้วยแม้ว่าจะอยู่ห่างไกลกันเพียงใด 

 นิเวศวิทยา (Ecosystem) คือการศึกษาความสัมพันธ์ของสิ่งมีชีวิตกับสิ่งแวดล้อมที่

สิ่งมีชีวิตเหล่าน้ันอาศัยอยู่ คำว่า ecology มีรากศัพท์มาจากภาษากรีก 2 คำคือ Oikos แปลว่า 

บ้าน หรือที่อยู่อาศัย กับคำว่า Ology แปลว่า การศึกษา 

 นิเวศวิทยา (Ecologystem) คือการศึกษาความสัมพันธ์ของสิ่งมีชีวิตกับสิ่งที่มีชีวิต 

เป็นการศึกษาโครงสรา้งองค์ประกอบและหน้าที่ของธรรมชาติในธรรมชาติมีองค์ประกอบหลาย

อย่าง เช่น สัตว์ พืช มนุษย์ ดิน อากาศ เป็นต้น เป็นการวิเคราะห์และการศึกษาทาง

วิทยาศาสตร์ของปฏิสัมพันธ์ระหว่างสิ่งมีชีวิตและสิ่งแวดล้อม 

 เนื่องจากทุนทางด้านระบบนิเวศวิทยาทางธรรม มีการเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา ซึ่ง

อาจมีผลมาจากมนุษย์ จากเทคโนโลยีในทางด้านปัจจุบัน สารสนเทศและการสื่อสารต่างๆ การ



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม – สิงหาคม 2566)                 | 363 

 

ปฏิสัมพันธ์ของสังคมโลก การเปลี่ยนแปลงเลื่อนไหลของระบบนิเวศวิทยา จึงก่อให้เกิดการ

ผสมผสานทางระบบนิเวศวิทยา การปลูกฝั่งจิตสำนึกของมนุษย์ในชุมชนและเยาวชนและ

ท้องถ่ิน จึงจะเป็นสิ่งที่เร่งด่วนที่จะต้องอาศัยสถาบันทางสังคม และทุกภาคส่วนได้เข้ามามีส่วน

ร่วม ในการควบคุม ดูแล และการป้องกันและส่งเสริมให้เกิดข้ึน เพื่อให้ชุมชนและเยาวชนได้

ตระหนักถึงระบบนิเวศวิทยาทางธรรมชาติที่ดีงาม เพื่อสบืสานและพัฒนาต่อเนื่องและเปน็ฟื้นฟู

ต้นน้ำ ลำธารป่าไม้กลับคืนสภาพธรรมชาติเหมือนเดิม 

 จุดเด่น ด้านรูปแบบของหนังสือ แบบใช้เรียนเพื่อศึกษาและสะดวกกับการอ่าน 

สารบัญของหนังสือ มีความชัดเจนในแต่ละบท รูปแบบของตัวหนังสือ อ่านง่าย มีภาพประกอบ

อย่างสวยงาม ทำให้ผ่อนคลายคลายในการอ่านแบบสบายๆ  ไม่เครียด ผู้เขียนได้ นำเอาช่ือ

เรื่องทางนิเวศวิทยานำมาเสนอเป็นบทแรก ความเบื้องต้นเกี่ยวกับระบบนิเวศวิทยาทาง

ธรรมชาติ กล่าวถึง ความสัมพันธ์ของมนุษย์ สังคม สิ่งมีชีวิตแล้สิ่งไม่มีชีวิต ประเภทต่างๆ และ

สอดแทรกหลักธรรมเข้ามาสั่งสอนและเป็นแนวทางในการปฏิบัติ และมีองค์กรต่างและชุมชน

ท้องถ่ินมามีส่วนร่วม หนังสือเล่มนี้ การวางรูปแบบนำเสนอ จากง่ายไปหายาก จะเห็นได้ว่า นำ

เรื่องของระบบนิเวศวิทยาทางธรรมชาติและความสัมพันธ์กับพระพุทธศาสนาและสิ่งมีชีวิต

กลมกลืนอย่างชัดเจน หนังสือเล่มนี้ ได้อธิบาย ประเด็นสำคัญของแต่ละเรื่องให้เห็นเป็น

รูปธรรม เข้าใจง่าย ผู้อ่านสามารถนำไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันได้ จึงกล่าวว่า หนังสือเล่ม

นี้มีรูปแบบ ที่มีความชัดเจนมากในเรื่องของ พระพุทธศาสนากับนิเวศวิทยา 

 จุดด้อย จุดที่เห็นควรนำเสนอ ควรศึกษาประเด็น การเปรียบเทียบคนในชุมชนชนบท

กับชุมชนเมืองและระบบนิเวศวิทยาต่างๆไม่ว่าในประเทศและนอกประเทศให้เห็นภาพที่

สะท้อนความเป็นอยู่ชุมชนนั้นๆ  การนำหลักการและวิธีการไปใช้ ได้ผลแตกต่างกันอย่างไร 

การเปรียบเทียบระหว่างระบบนิเวศวิทยาชุมชนชนบทกับชุมชนเมือง มีความแตกต่างกันควร

วิเคราะห์ จากสภาวะแวดล้อมและประสบการณ์การทำทางด้านบุคลากร เจ้าหน้าที่ที่ทำงาน 

วิเคราะห์ผลของผู้ใช้ระบบนิเวศวิทยาในชุมชนและชุมชนเมืองให้ผลชัดเจน ตอบแทนในบั้น

ปลายชีวิตเป็นอย่างไรในการสืบต่อทางด้านระบบนิเวศวิทยา ของคนในยุคปัจจุบันมากน้อย

เพียงใด ของผู้ได้สัมผัสระบบนิเวศวิทยา แตกต่างกันอย่างไรและเพิ่มเติมรูปภาพประกอบ ใน



 364 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani            Vol.6 No.4 (July - August 2023)  

บางบทได้ดีอย่างไรบ้าง เพื่อให้ผู้อ่านเข้าใจหลักธรรมกับระบบนิเวศวิทยามากยิ่งขึ้นที่เริ่มศึกษา

หรืออ่านหนังสือ พระพุทธศาสนากับนิเวศวิทยาเข้าหลักธรรมและระบบนิเวศวิทยา มีความ

เข้าใจประเด็นต่างๆ ได้ชัดเจนและได้ความรู้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนามากยิ่งข้ึนไป 

 หนังสือเล่มนี้ เป็นหนังสือที่กล่าวถึงเรื่อง พระพุทธศาสนากับนิเวศวิทยามีความตาม

หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ซึ่งจะต้องคัมภีร์หรือพระสูตรในคัมภีร์เป็นขุมทรัพย์ทางปัญญา

และภูมิวิถีการเป็นอยู่อาศัยของคนคือมีความรัก ความเข้าใจ ความซื่อสัตย์ ความเป็นผู้มีจิต

อนุรักษ์ธรรมชาติ พระพุทธเจ้าและเหล่าสาวกทั้งหลายใช้ชีวิตใกล้ชิดกับธรรมชาติอย่างแนบ

แน่น เป็ นอั นห นึ่ งอั น เดี ยวกั น  ไม่ เคยป รากฏห ลั ก ฐาน ใดๆ  ว่าเบี ยด เบี ยน ช่วงชิ ง

ทรัพยากรธรรมชาติอันอุดมสมบู รณ์มาสร้ างประโยชน์ ในทางวัตถุเพื่ อตนเองเพื่ อ

พระพุทธศาสนาเลย ในทางด้านตรงกันข้ามกลับอาศัยใช้สอยทรัพยากรธรรมชาติเหล่าน้ันด้วย

ความซาบซึ้งในคุณค่าและจิตใจในการถนอมรักษาอย่างสูงส่ง ถึงกระนั้นก็ตามในฐานะ

พระพุทธศาสนาเป็นปรัชญาชีวิตที่สมบูรณ์แบบที่สะท้อนในแง่มุมต่างๆ ของประสบการณ์ จึง

เป็นไปได้ที่จะค้นหาหลักคำสอนเพื่อทำความเข้าใจและอนุรักษ์ธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม 

 

เอกสารอ้างอิง  

คณาจารย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2559). พระพุทธศาสนากับนิเวศวิทยา. 

กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 
 
 
 

 

 
 


