
ความเข้าใจเร่ืองกรรม* 

AN UNDERSTANDABILITY IN THE LAW OF KAMMA 
 

มุจจรินทร์  ทัศดรกุลพัฒน์1 และ สมเดช  นามเกตุ2 

Mutjarin Thatsadonkunlaphat1 and Somdet Namket 2 

1-2มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1-2 Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 
Corresponding author E-mail: mutjarin1980@gmail.com 

 
 

 

                                                                                                                                                                                       
                         
 

บทนำ  
 หนังสือเรื่อง  “ความเข้าใจเรื่องกรรม” ที่ผู้เขียนสนใจและนำมาวิจารณ์ต่อไปนี้เป็น

หนังสือด้านวิชาการที่นิพนธ์โดย สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช (เจริญ สุวฑฺฒโน) 
วัดบวรนิเวศวิหาร โดยหนังสือเล่มนี้ตีพิมพ์ในปีพุทธศักราช 2553 โรงพิมพ์มหามกุฏราช
วิทยาลัย มี เนื้ อหาของหนังสือนั้นท่ านสมเด็จพระญาณสังวร  สมเด็จพระสั งฆราช  

 
*

 Received 27 September 2023; Revised 20 October 2023; Accepted 27 December 2023 
 

แปลจากหนังสือ : ความเข้าใจเรื่องกรรม 
ผู้เขียน : พระนิพนธ์ สมเด็จพระญาณสังวร 
สมเด็จพระสังฆราช วัดบวรนิเวศวิหาร 
ผู้แปล : นายจิรายนต์ สังฆสุวรรณ 
สํ า นั กพิ มพ์  : โร งพิ มพ์ มห าม กุฏ ราช
วิทยาลัย 109หมู่ 3 ถ.ศาลายา-นครชัยศรี 
ต.ศาลายา อ.พุทธมณฑล จ.นครปฐม 
73170 
ปีที่พิมพ์ : 2553 
จำนวนหน้า  58 



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน – ธันวาคม 2566)              | 349 

 

(เจริญ สุวฑฺฒโน) ได้วางกรอบในการเขียนแบ่งเปน็ 9 บท ซึ่งประกอบไปด้วย  1) ชีวิตเนื่องด้วย
กรรม 2) กรรมคืออะไร 3) หลักกรรมนอกพระพุทธศาสนา 4) จะพิสูจน์กรรมได้อย่างไร  
5) แนวคิดเรื่องกรรม 6) เพราะเหตุไรจึงไม่เช่ือเรื่องกรรม 7) การให้ผลของกรรม 8) กรรมเวร 
และ 9) นิทานเรื่องระงับเวร ซึ่งวัตถุประสงค์สำคัญประการหนึ่งของมหามกุฎราช-วิทยาลัย คือ
การผลิตหนังสือทางพระพุทธศาสนา เพื่อเผยแพร่พระบรมคำสอนของพระพุทธศาสนาไห้
แพร่หลายไปสู่ประชาชทุกระดับช้ันอันจะยังผลเป็นสันติสุขแก่ปวงชน 

มหามกุฎราซวิทยาลัยพิจารณาเห็นว่า พระนิพนธ์ทางด้านพระพุทธศาสนาของเจ้า
พระคุณสมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสงัฆราช สกลมหาสังฆปริณายก มีอยู่เป็นจำนวนมาก 
และทรงนิพนธ์ไว้หลายลักษณะ ทั้งเชิงศาสนประวัติ ศาสนธรรมธรรมปฏิบัติ และธรรมประยกุต์ 
เหมาะสำหรับคนทุกระดับช้ันใช้ศึกษาหาความรู้ทางพระระพุทธศาสนา 

เพื่อให้สะดวกแก่การศึกษาของผู้สนใจทั่วไปมหามกุฎราซวิทยาลัยจึงได้ขอ
พระราชทานพระอนุญาตนำพระนิพนธ์ต่างๆ ดังกล่าวมาจัดเป็นหมวดเป็นประเภท แล้ว
จัดพิมพ์ออกเผยแพร่โดยในชุดแรกนี้ได้จัดพิมพ์พระนิพนธ์ชุด ความเข้าใจเรื่องชีวิตข้ึนเป็นชุด
แรก และจะได้จัดพิมพ์ชุดอื่นๆ ต่อไป 
 

เน้ือหาในหนังสือความเข้าใจเรื่องกรรม 

เนื้อหาในหนังสือ“ความเข้าใจเรื่องกรรม”ที่ผู้เขียนได้สรุปออกมาให้เห็นแก่นของ

เนื้อหาในแต่ละบทดังนี้โดยมีเนื้อหาในหนังสือนั้น 9 บทดังต่อไปนี้ 

บทท่ี 1 ชีวิตเนื่องด้วยกรรม 

ชีวิตของทุกคนเกี่ยวข้องกับกรรม ทั้งที่เป็นกรรมเก่า ทั้งที่เป็นกรรมใหม่ จะกล่าวว่า

ชีวิตเป็นผลของกรรมก็ได้ คำว่ากรรมเก่ากรรมใหม่นี้ อธิบายได้หลายระยะ เช่น ระยะไกล 

กรรมที่ทำแล้วในอดีตชาติ เรียกว่ากรรมเก่า กรรมที่ทำแล้วในปัจจุบันชาติ เรียกว่ากรรมใหม่ 

อธิบายอย่างนี้อาจจะไกลมากไป จนคนที่ไม่เช่ืออดีตชาติเกิดความคลางแคลงไม่เช่ือ จึงเปลี่ยน

มาอธิบายระยะใกล้ว่าในปัจจุบันชาตินี้แหละ กรรมที่ทำไปแล้วตั้งแต่เกิดมาเป็นกรรมเก่า ส่วน

กรรมที่เพิ่งทำเสร็จลงไปใหม่ ๆ เป็นกรรมใหม่แม้กรรมที่จะเข้าใจหรือที่จะทำก็เป็นกรรมใหม่ 

เพราะฉะนั้นการที่จะเข้าใจเรื่องชีวิตได้ดี  จำต้องทำความเข้าใจเรื่องกรรมให้ดีด้วย 



 350 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.6 No.6 (Novemver - Decemeber 2023)  

คำว่า กรรม มีใช้ในภาษาไทยมาก เช่น กรรมการ กรรมกรกรรมาธิการ แต่ในภาษาที่

พูดกัน เคราะห์ร้ายมักตกอยู่แก่กรรมเคราะห์ดีมักอยู่แก่บุญ ดังเมื่อใครประสบเคราะห์ร้าย คือ

ทุกข์ภัยพิบัติต่าง ๆ ก็พูดว่าเป็นกรรม แต่เมื่อใครประสบเคราะห์ดีมกัพูดว่าเปน็บุญ และมีคำพดู

คู่กันว่า บุญทำกรรมแต่ง เกณฑ์ให้กรรมเป็นฝ่ายดำ ให้บุญเป็นฝ่ายขาว ความเข้าใจเรื่องกรรม

และคำที่ใช้พูดกันในภาษาไทยจักเป็นอย่างไรให้งดไว้ก่อน ควรทำความเข้าใจให้ถูกต้องตาม

ความหมายในพระพุทธศาสนา 

คำว่า กรรม แปลว่า กิจการที่คนกระทำ คำว่า ทำ หมายถึงทั้งทำด้วยกาย อันเรียกว่า

กายกรรม ทั้งทำด้วยวาจาคือพูดอันเรียกว่าวจีกรรม ทั้งทำด้วยใจคือคิด อันเรียกว่ามโนกรรม

บางทีเมื่อพูดกันว่าทำ ก็หมายถึงทำทางกายเท่าน้ัน ส่วนทางวาจา เรียกว่าพูด ทางใจ เรียกว่า

คิด แต่รียกรวมได้ว่าเป็นการทำทุกอย่าง เพราะจะพูดก็ต้องทำ คือทำการพูด จะคิดก็ต้องทำคือ

ทำการคิด จึงควรทำความเข้าใจว่า ในที่  นี้ คำว่า ทำ ใช้ได้ทุกอย่าง เมื่อได้ฟังว่าทำทางกายก็

เข้าใจว่าทำอะไรด้วยการที่เข้าใจอยู่แล้ว เมื่อได้ฟังว่าทำทางวาจา ก็ให้เข้าใจว่าพูดอะไรต่าง ๆ

เมื่อได้ฟังว่าทำทางใจ ก็ให้เข้าใจว่าคิดอะไรต่าง ๆ ก็การฟังคำพูดอธิบายหลักวิชาอาจขวางหูอยู่

บ้าง แต่เมื่อเข้าใจความหมายแล้วก็จักสิ้นขัดขวาง กลับจะรู้สึกว่าสะดวก เพราะเป็นคำที่มี

ความหมายลงตัวแน่นอน     

 คำว่า กรรม มักแปลกันง่าย ๆ ว่า การทำ แต่ผู้เพ่งศัพท์และความ แปลว่า กิจการที่

บุคคลทำ ดังกล่าวแล้ว ถ้าแปลว่าการทำ ก็ไปพ้องกับคำว่า กิริยา คำว่า กิริยา แปลว่า การทำ

โดยตรง ส่วนคำว่า กรรมนั้น หมายถึงตัวกิจหรือการงานที่กระทำดังคำที่พูดในภาษาไทยที่

ถูกต้อง เช่นกสิกรมพกนิวยกรรมและคำอื่นที่ยกไว้ข้างต้น คำเหล่านี้ล้วนหมายถึงกิจการอย่าง

หนึ่ง ๆ ที่สำเร็จจากการทำ (กิริยา) 

          บทท่ี 2 กรรมคืออะไร 

  เนื้อเรื่องของหนังสือ  กรรม มักแปลกันง่าย ๆ ว่า การทำ แต่ผู้เพ่งศัพท์และความ 

แปลว่า กิจการที่บุคคลทำ ดังกล่าวแล้ว ถ้าแปลว่าการทำ ก็ไปพ้องกับคำว่า กิริยา คำว่า กิริยา 

แปลว่า การทำโดยตรง ส่วนคำว่า กรรมนั้น หมายถึงตัวกิจหรือการงานที่กระทำดังคำที่พูดใน

ภาษาไทยที่ถูกต้อง เช่นกสิกรมพกนิวยกรรมและคำอื่นที่ยกไว้ข้างต้น 



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน – ธันวาคม 2566)              | 351 

 

กรรม แปลว่า อะไร ได้กล่าวแล้ว แต่ กรรมคืออะไรจำต้องทำความเข้าใจให้ลึกซึ้งเข้า

ไปอีก  พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้แปลความว่า "เรากล่าวเจตนา (ความจงใจ) ว่าเป็นกรรม เพราะ

คนจงใจ คือมีใจมุ่งแล้ว จึงทำทางกายบ้าง ทางวาจาบ้างทางใจบ้าง" ฉะนั้น กรรมคือกิจที่บุคคล

จงใจทำหรือทำด้วยเจตนา ถ้าทำด้วยไม่มีเจตนาไม่เรียกว่ากรรม อย่างเช่นไม่มีเจตนาเหยียบมด

ตาย ไม่เป็นกรรมคือปาณาติบาต ต่อเมื่อเจตนาจะเหยียบให้ตายจึงเป็นกรรมคือปาณาติบาต 

แต่เมื่อจัดอย่างละเอียด สิ่งที่ทำด้วยไม่มีเจตนา ท่านจัดเป็นกรรมชนิดหนึ่ง เรียกวากรรมสักว่า

ทำ เพราะอาจให้โทษได้เหมือนกันเหมือนอย่างที่กฎหมายถือว่าผิดในฐานประมาท 

กรรมเกี่ยวกับคนเราอย่างไร กรรมเกี่ยวกับคนเราหรือคนเรานั่นแหละเกี่ยวกับกรรม

อยู่ตลอดเวลา เพราะคนเราน้ันตั้งแต่ตื่นนอนข้ึน จนถึงหลับไปใหม่ ก็มีเจตนาทำอะไรต่าง ๆพูด

อะไรต่างๆ คิดอะไรต่างๆ อยู่เสมอ โดยปกติไม่มีใครหยุดนิ่งอยู่เฉยๆ ได้ ถึงมือไม่ทำ ปากก็พูด 

ถึงปากไม่พูดใจก็คิดถึงเรื่องต่างๆ การต่าง ๆ ที่ทำนี้แหละ เรียกว่ากายกรรม คำต่างๆ ที่พูดนี้

แหละ เรียกว่าวจีกรรม เรื่องต่างๆที่ คิดน้ีแหละ เรียกว่ามโนกรรม 

กรรมนั้นดีหรือไม่ดี กรรมจะดีหรือไม่ดีก็สุดแต่ผลที่เกิดข้ึนจากกรรมนั้นๆ ถ้าให้เกิดผล

เป็นคุณเกื้อกูลแก่ตนเองและผู้อื่น ก็เป็นกรรมดี เรียกว่า กุศลกรรม แปลว่า กรรมที่เป็นกิจของ

คนฉลาด หรือ บุญกรรม กรรมที่เป็นบุญ คือความดีเป็นเครือ่งชำระลา้งความช่ัว เช่น การรักษา

ศีล ประพฤติธรรมที่คู่กับศีล หรือแม้กิจการที่ดีที่ชอบ ที่เป็นตามที่แสดงมาแล้ว ที่เป็นสุจริต

ต่างๆ เช่น การตั้งใจช่วยมารดาบิดาทำการงาน การตั้งใจเรียน การตั้งใจประพฤติตนให้ดี การ

ช่วยเหลือเกื้อกูลมิตรสหายการทำสาธารณสงเคราะห์ต่าง ๆ ส่วนกรรมที่ให้เกิดผลเป็นโทษ

เบียดเบียนตนเองและผู้อื่นให้เดือดร้อน เป็นกรรมช่ัวไม่ดี เรียกอกุศลธรรม แปลว่า กรรมที่เป็น

กิจของคนไม่ฉลาด บาปกรรมกรรมที่เป็นบาป เช่น การประพฤติผิดในศีลธรรม ประพฤติทุจริต

ต่างๆ ที่ตรงกันข้ามกับกุศลกรรม 

ตัวอย่างของกรรมดีและกรรมไม่ดี ข้างต้นนั้น กล่าวตามแนวพระพุทธศาสนา 

พระพุทธเจ้าได้ทรงจำแนกแสดงเป็นทางปฏิบัติไว้ชัดเจน เรียกว่า กรรมบถ แปลว่า ทางของ

กรรมเรียกสั้นๆ ว่า ทางกรรม ทรงช้ีแจงไว้เพียงพอและเข้าใจง่ายว่าทางไหนดี ทางไหนไม่ดี คือ 



 352 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.6 No.6 (Novemver - Decemeber 2023)  

กายกรรม (กรรมทางกาย) นั้น ฆ่าเขา 1 ลักของเขา 1 ประพฤติผิดในทางกาม 1 เป็น

อกุศลไม่ดี เว้นจากการทำอย่างนั้นและอนุเคราะห์เกื้อกูลเขา 1 เลี้ยงชีพในทางที่ชอบ 1 สังวร

ในกาม 1 เป็นกุศล เป็นส่วนดี 

วจีกรรม (กรรมทางวาจา) นั้น พูดมุสา 1 พูดส่อเสียดเพื่อใหเ้ขาแตกกัน  พูดคำหยาบ

ด้วยใจมีโทสะเพือ่ให้เขาเจบ็ใจ  พูดเพ้อเจอ้เหลวไหล 1 เป็นอกุศลไม่ดี เว้นจากการพูดอย่างนั้น 

และพูดแต่คำจรงิ 1 พูดสมัครสมาน 1 พูดคำสุภาพระรื่นหจูบัใจ  พูดมีหลักฐานถูกต้อง ชอบ

ด้วยกาลเทศะ 1 เป็นกุศล เป็นส่วนดี 

 มโนกรรม (กรรมทางใจ) นั้น คิดเพ่งเล็งอยากได้ของเขามาเป็นของของตนเอง 1 คิด

พยาบาทมุ่งร้ายเขา 1 เห็นผิดจากคลองธรรม เช่น เห็นว่าทำดีไม่ได้ดี ทำช่ัวไม่ได้ช่ัว 1  เป็น

อกุศลไม่ดี  ไม่คิดอย่างนั้น และคิดเผื่อแผ่ 1 คิดแผ่เมตตาจิตให้เขาอยู่เป็นสุข 1 คิดเห็นชอบ

ตามคลองธรรมเช่น เห็นว่าทำดีได้ดี ทำช่ัวได้ช่ัว 1 เป็นกุศล เป็นส่วนดี 

       หนังสือเล่มนี้มี 2 ข้ันตอนใหญ่ๆ ในเรื่องความเข้าใจเรื่องกรรม และซึ่งสามารถสรุปได้แต่

ละประเด็น ดังต่อไปนี้ผู้เขียนได้อารัมภบทเรื่อง ความเข้าใจเรื่องกรรม บอกให้รู้ว่า ผู้เขียนจะ

นําเสนอการศึกษาความเข้าใจเรื่องกรรม ในทางพระพุทธศาสนาให้เข้าใจชัดเจน รู้จักเลือกรู้จัก

จับธรรมให้ถูกหลกั นำมาใช้อย่างฉลาดปฏิบัติให้รอบด้านและตลอดวงจรการพัฒนาการมีทางที่

จะสัมฤทธ์ิผลดีโดยสมบูรณ์ เป็นการพัฒนาทั้งทางวัตถุและทางจิตใจ เป็นการพัฒนาทั้งตัวคน

และสิ่งที่คนไปพัฒนา แก้ไขข้อผิดพลาดที่สืบมาในอดีต และเสริมส่วนที่ขาดไปในการทำความ

เข้าใจเรื่องกรรมในยุคของปัจจุบัน จะเห็นได้ว่าพระพุทธศาสนาเป็นทั้งแกนนำและเป็นส่วนเติม

เต็มของการพัฒนาทางด้านจติใจในการทำความเข้าใจเรื่องกรรมทีถู่กต้องและช่วยให้การพัฒนา

ประเทศชาติดำเนินไปอย่างถูกทิศทางและครบถ้วนสมบูรณ์ นำมาซึ่งความเจริญมั่นคง และ

สันติสุขแก่ประชาชนได้อย่างแท้จริงในการฝึกจิตในการทำความเข้าใจเรื่องกรรมที่ถูกต้องใน

การดำเนินชีวิตที่เข้าใจในเรื่องของกรรม ในการประกอบอาชีพและการดำเนินชีวิต 

คนที่เว้นจากทางกรรมเป็นอกุศล ดำเนินไปในทางกรรมที่เป็นกุศล เรียกว่า ธรรมจารี 

แปลว่า ผู้ประพฤติธรรมสมจารีแปลว่า ผู้ประพฤติเรียบร้อยสม่ำเสมอ ความประพฤติดังนี้

เรียกว่า ธรรมจริยาหรอืธรรมจรรยาสมจริยาหรือสมจรรยาสมจริยาดังนี้แหละ คือ หลักสมภาพ



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน – ธันวาคม 2566)              | 353 

 

ในพระพุทธศาสนาสมภาพคือความเสมอกันนั้น อาจทำให้เสมอกันได้ในทางที่อาจจะทำได้ แต่

ไม่อาจทำให้เสมอกันได้ในทางที่ไม่อาจจะทำ ในทางที่ไม่อาจจะทำนั้น เช่น คนเกิดมามีเพศ

ต่างกัน มีรูปร่างสูงต่ำดำขาวต่างกัน  เป็นต้น เมื่อเป็นเช่นน้ีใครจะทำให้เสมอกันได้เช่น ทำให้สูง

ต่ำเท่ากันหมด แม้ในคนเดียวกันนิ้วทั้งห้าก็ไม่เท่ากัน จะทำให้เท่ากันได้อย่างไรสิง่ที่ไมอ่าจจะทำ

ให้เท่ากันได้ถ้าใครไปพยายามจัดทำเข้าก็เหมือนกับนิทานเรื่องเปรตจัดระเบียบเรื่องมีอยู่ว่า มี

คนเดินทางหลายคน เข้าไปนอนพักอยู่ในศาลาซึ่งเป็นที่พักของคนเดินทางหลังหนึ่ง เมื่อพากัน

นอนหลับแล้ว มีเปรตเจ้าระเบียบตนหนึ่งเข้าไปในศาลา เห็นคนนอนอยู่เป็นแถวจึงไปตรวจดู

ทางเท้า ก็เห็นเท้าของคนนอนหลับไม่เสมอกันจึงดึงเท้าของคนเหล่านั้นลงมาให้เสมอกัน ครั้น

ตรวจดูเห็นเท้าเป็นแถวเสมอกันเรียบร้อยดีแล้ว ก็ไปตรวจดูทางด้านศีรษะเห็นศีรษะของคน

เหล่านั้นไม่อยู่ในแถวเสมอกันอีก จึงดึงศีรษะให้ข้ึนมาเสมอกันเป็นแนวเดียวทั้งหมด แล้วก็

ย้อนกลับไปตรวจดูทางเท้าอีก ก็เห็นเหลื่อมล้ำไม่เสมอกันอีก ก็ดึงเท้าให้เสมอกัน 

ใหม่อีก คนก็ไม่เป็นอันได้หลับได้นอนเป็นสุข เพราะต้องถูกดึงเท้าบ้าง ดึงศีรษะบ้าง 

ข้ึนๆ ลงๆ ไม่รู้จักแล้ว ทั้งเปรตเจ้าระเบียบนั้นก็ไม่สามารถจัดให้เสมอกันได้การจัดให้เสมอกัน

ในทางที่ไม่อาจจะจัดได้เช่นนี้ เป็นการจัดที่ไม่สำเร็จ รังแต่จะให้เกิดความเดือดร้อนวุ่นวายไม่

สงบสุขอย่างเดียว ส่วนการจัดให้เสมอกันในทางที่อาจจัดได้น้ันพระพุทธเจ้าทรงจัดด้วยหลักสม

จริยานี้ คือเว้นจากทางกรรมฝ่ายอกุศล ดำเนินในทางกรรมฝ่ายกุศล ตามที่ทรงสั่งสอนไว้นั้น

คราวนี้มาพิจารณาดูว่า เมื่อปฏิบัติในสมจริยานั้น เป็นสมภาพได้อย่างไร สมภาพ แปลว่า ความ

เสมอกัน คือตัวเราเองกับผู้อืน่ หรือผู้อื่นกับตัวเราเองเสมอกัน ตัวเราเองรักสุขเกลียดทุกข์ ผู้อื่น

ก็รักสุขเกลียดทุกข์เหมือนกัน ตัวเราเองไม่ปรารถนาให้ผู้อื่นมาก่อกรรมที่ไม่ดีแก่เราทุก ๆ ข้อ 

พอใจแต่จะให้เขามาประกอบกรรมที่ดีแก่เราทั้งนั้น ถึงผู้อื่นก็เหมือนกันเขาก็ไม่ประสงค์ให้เรา

ไปก่อกรรมที่ช่ัวร้ายแก่เขา ประสงค์แต่จะให้เราไปประกอบกรรมทีด่ีแก่เขาเทา่น้ัน เมื่อทั้งเราทัง้

เขาต่างมีความชอบและไม่ชอบเสมอกันอยู่เช่นน้ี ทางที่จะให้เกิดสมภาพได้โดยตรงก็คือ ทั้งสอง

ฝ่ายต่างดำเนินเข้าหาจุดที่เสมอกันนี้ คืองดเว้นจากทางกรรมที่ช่ัวร้าย ซึ่งต่างก็ไม่ชอบให้ใครมา

ทำแก่ตนด้วยกัน และดำเนินไปในทางกรรมที่ดีซึ่งเกื้อกูลกัน ที่ต่างก็ชอบจะให้ใครมาทำแก่ตน

ด้วยกัน เมื่อประพฤติดังนี้ 



 354 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.6 No.6 (Novemver - Decemeber 2023)  

สมภาพที่ถูกต้องก็เกิดข้ึน และเป็นสมภาพคือเป็นความเสมอกันจริง ๆ และเมื่อมีสม

ภาพดังนี้ ภราดราภาพ คือความเป็นพี่น้องกัน หรือเป็นญาติที่คุ้นเคยไว้วางใจกันได้ก็เกิดข้ึน 

เสรีภาพคือความมีเสรีอันที่จะไปไหน ทำอะไรได้โดยที่ไม่ถูกใครเบียดเบียนและก็ไม่เบียดเบียน

ใครด้วยก็เกิดข้ึน สมจริยาของพระพุทธเจ้าอันยังให้เกิดสมภาพ ภราดรภาพ เสรีภาพ ดังกล่าว

มานี้เป็นธรรมจรรยา ความประพฤติธรรมประกอบอยู่ด้วยหลักยุติธรรมและศีลธรรมต่างๆ 

บริบูรณ์ถ้ามีปัญหา ประพฤติธรรมคือประพฤติอย่างไร ก็ตอบได้ว่าประพฤติให้เป็นสมจริยา

ดังกล่าวนั่นเอง และเมื่อเข้าใจความดังนี้แล้ว คำว่า สมจริยา จะแปลว่า ความประพฤติ

เรียบร้อยสม่ำเสมอก็ได้ ความประพฤติสมควรหรือเหมาะสมก็ได้ความประพฤติโดยสมภาพก็ได้ 

เป็นคำแปลที่ถูกต้องกับความหมายทั้งนั้น ดังนี้แหละเป็นธรรมจรรยาฉะนั้น หลักธรรมจรรยา

ของพระพุทธเจ้า  ก็เป็นหลักที่เปน็แม่บทของหลักทัง้หลายแหง่ความสุขสงบของชุมนุมชนทั่วไป

ถ้าไม่อยู่ในแม่บทนี้แล้ว จะเกิดความสงบสุขไม่ได้ สมภาพภราดรภาพเสรีภาพ ก็จักมีขึ้นไม่ได้ 

จะมีได้ก็เช่นเสรีภาพของฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งเละผู้ที่จัดทำไปนอกแม่บทก็จะเป็นเหมือนเปรตจัด

ระเบียบดังกล่าวแล้ว ซึ่งต้องจัดกันไม่รู้จักเสรจ็ ทั้งเป็นการก่อภัยก่อเวรก่อศัตรูและความวุ่นวาย

เดือดร้อนจัดกันไปจนโลกแตกก็ไม่เสร็จ 

กรรมตามที่กล่าวมานี้ ที่ช้ีระบุลงไปว่า กรรมคืออะไรและทำอย่างไรเป็นกรรมดี ทำ

อย่างไรเป็นกรรมไมด่ี เป็นทางกรรมในพระพุทธศาสนา ซึ่งเมื่อกล่าวโดยสรปุแลว้ ก็พอประมวล

เป็นหลักใหญ่ๆ ได้เป็น 3 ข้อ คือ 

1. พระพุทธศาสนาแสดงว่ามีกรรม ใครทำดีก็เป็นกุศลติดตัวอยู่ ใครทำช่ัวก็เป็น

อกุศลกรรมติดตัวอยู่ 

2. พระพุทธศาสนาแสดงว่ามีกรรมวิบาก คือผลของกรรม ผลที่ดีเกิดจากกรรมที่ดี ผล

ที่ช่ัวเกิดจากกรรมที่ช่ัวไม่สับสนกัน เหมือนอย่างผลมะม่วงเกิดจากต้นมะม่วงผลขนุนเกิดจาก

ต้นขนุน หว่านพืชเช่นไรก็ได้ผลเช่นน้ัน 

3. พระพุทธศาสนาแสดงว่าสัตว์ทั้งหลายมีกรรมเป็นของของตน คือตัวเราเองทุกๆ คน 

เป็นเจ้าของกรรมที่เราทำ และเป็นเจ้าของผลของกรรมนั้นๆ ด้วย เมื่อตัวเราเองทำดีก็มีกรรมดี

ติดตัว และต้องได้รับผลดี เมื่อตัวเราเองทำไม่ดีก็มีกรรมช่ัวติดตัว และต้องได้รับผลช่ัวไม่ดี จะ



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน – ธันวาคม 2566)              | 355 

 

ปัดกรรมที่ตัวเราเองทำให้พ้นตัวออกไป และจะปัดผลของกรรมให้พ้นตัวออกไปด้วยหาได้ไม่ 

ต้องเป็นผู้รับผิดชอบต่อกรรมของตนเองเมื่อหลักกรรมของพระพุทธศาสนามีอยู่ดังนี้  

พระพุทธเจ้าจึงตรัสสอนให้ทุกๆ คนหมั่นนึกคิดอยู่เสมอๆ ว่า เรามีกรรมเป็นของตน เป็นกรรม

ทายาท คือเป็นผู้รับผลของกรรมมีกรรมเป็นกำเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธ์ุ มีกรรมเป็นที่อาศัย

เฉพาะ (ตนเป็นคนๆ ไป) นอกจากนี้ พระพุทธเจ้ายังได้ตรัสไว้ว่า กรรมย่อมจำแนกสัตว์ให้เลว

และดีต่างๆ กันเป็นต้น 

          บทท่ี 3 หลักกรรม นอกพระพุทธศาสนา 

ส่วนในลัทธิอื่น บางลัทธิปฏิเสธกรรมเสียเลย บางลัทธิรับรองหลักกรรมบ้าง ปฏิเสธ

บ้าง แต่การระบุว่าทำอะไรเป็นกรรมดี ทำอะไรเป็นกรรมไม่ดี ก็มีกล่าวไว้ต่างๆ กันลัทธิที่

ปฏิเสธหลักกรรมเสยีเลยน้ัน คือปฏิเสธว่ากรรมดีช่ัวไม่มีผลของกรรมดีช่ัวไม่มี เมื่อเป็นเช่นน้ีก็ไม่

มีกรรมเป็นของใครไม่มีใครเป็นเจ้าของของกรรม เพราะเมื่อใครทำอะไรทำแล้วก็แล้วไป  ไม่

เห็นมีอะไรที่เรียกว่ากรรมเหลือติดตัว และที่ว่าดีไม่ดีนั้นก็เป็นการว่าเอาเอง ใครชอบก็ว่าดี ใคร

ไม่ชอบก็ว่าไม่ดี เหมือนอย่างฝนตกแดดออก ใครชอบก็ชม ใครไม่ชอบก็ติโดยที่แท้เป็นเรื่องของ

ดินฟ้าอากาศ เป็นไปตามธรรมชาติเมื่อเป็นเช่นนก็ไม่มีผลอะไร กรรมอะไร ส่วนผลต่างๆ ที่

ได้รับนั้น เกิดข้ึนตามคราว ตามสมัย เหมือนอย่างผลไม้ต่างๆ ถึงคราวจะมีผล ก็มีผลข้ึนตาม

ชนิดลัทธิที่รับบ้างปฏิเสธบ้าง เช่น รับว่าเมื่อทำอะไรไปก็เป็นบุญเป็นบาป ทำนองรับรองว่า

กรรมมี แต่เมื่อคราวจะต้องรับผลของกรรม ก็อยากจะรับแต่ผลของกรรมดีไม่อยากรับผลของ

กรรมช่ัว จึงแสดงวิธีทำให้หายบาป เมื่อเป็นเช่นน้ีผู้ทำเองจงึมใิช่เป็นเจา้ของของกรรมทีท่ำอย่าง

แน่นอนแต่มีเจ้าของอยู่อีกส่วนหนึ่ง ซึ่งอาจเปน็ผู้บนัดาลผลอะไรให้เกิดแก่ใดรกไ็ด้ อาจเป็นผู้ยก

บาปเพิ่มบาปให้ก็ได้มีเรื่องเล่าไว้ในพงศาวดารลังกาว่า ในระหว่างพุทธศตวรรษที่ 22 โอรสของ

เจ้าผู้ครองรัฐที่อยู่กลางเกาะ นามว่าราชสิงหะได้ทำปิตุมาต (ปลงพระชนม์พระบิดา) แล้วเกิด

กลัวบาป จึงได้ประชุมพราหมณ์ถามหาวิธีล้างบาป ฝ่ายภิกษุสงฆ์ในพระพุทธ-ศาสนาตอบว่า 

เป็นอนันตริยกรรม (กรรมหนักที่ใหผ้ลในอันดับสบืไปทีเดียว ไม่มีอะไรมาค่ันได้) ไม่มีทางจะล้าง

บาปได้ พวกพราหมณ์ตอบว่า มีวิธีล้างบาปราชสิงหะจึงขัดเคืองภิกษุสงฆ์ไปนับถือศาสนา

พรหมณ์  เรื่องนี้เป็นตัวอย่างของคนที่อยากจะรับแต่ชอบ ไม่อยากรับผิดจากกรรมของตนอน่ึง 



 356 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.6 No.6 (Novemver - Decemeber 2023)  

ลัทธิใดๆ แม้จะรับรองหลักกรรมอยู่บ้า แต่ก็แสดงว่าทำอะไรดีอะไรไม่ดีต่างๆ กันเพราะถือหลัก

ต่างๆ กันเหมือนอย่างการฆ่าสัตว์ที่ทางพระพุทธศาสนาแสดงว่าเป็นบาปแต่ลัทธิอื่นแสดงว่า

เป็นบุญก็มี 

หลักในการช้ีว่า อะไรเป็นบุญอะไรเป็นบาป ในทางพระพุทธศาสนาน้ัน ควรทำความ

เข้าใจให้ชัดเจนว่า  คือหลักธรรม-จริยา สมจริยา ดังกล่าวแล้วข้างต้น หรือหลักเมตตาหลัก

ยุติธรรมฉะนั้น ที่พูดว่าทุกลัทธิศาสนาสอนให้คนละช่ัวทำดี จึงนับถือได้เหมือนกันๆ กัน อาจจะ

เป็นคำพูดเพื่อประนีประนอม หรือเพื่อแสดงมรรยาทว่าไม่ยกตนข่มท่าน เจตนาก็ดีอยู่ แต่ถ้า

จะต้องนับถือกันจริง ๆ และต้องพิจารณาดูแล้วก็จะเห็นว่า ไม่เหมือนกัน ปฏิบัติไปคนละอย่าง 

เพราะเห็นว่าเป็นการถูกผิด เป็นบุญบาปหรือดีช่ัวกันไปคนละอย่าง เหมือนอย่างการฆ่าสัตว์

ดังกล่าวแล้วได้ทราบว่า คราวหนึ่ง สมเด็จพระสังฆราชเจ้า กรมหลวง-วชิรญาณวงศ์ ได้รับสั่ง

ถาม ท่านเจ้าคุณพระอุบาลีคุณูปมาจารย์ (สิริจนฺโท) วัดบรมนิวาส ว่า เห็นว่าฆ่าสัตว์บูชายัญไป

สวรรค์เป็นสัมมาทิฏฐิ (เห็นชอบ) หรือมิจฉาทิฏฐิ (เห็นผิด) ท่านเจ้าคุณอุบาลี ฯ ตอบว่า เป็น

สัมมาทิฏฐิแขก ดังนี้ ท่านตอบเพียงเท่านี้จะพูดกลับอีกทีหนึ่งก็ว่าเป็นมิจฉาทิฏฐิทาง

พระพุทธศาสนาเรื่องนี้เป็นตัวอย่างว่ามิได้นับถือได้เหมือนกันจริงไม่ต้องกล่าวถึงผู้นับถือลัทธิ

ศาสนาอื่น แม้พุทธศาสนิกชนเองซึ่งมีศรัทธาในกรรมอยู่บ้าง ก็ยังคลางแคลงกันอยู่โดยมากว่า 

ผู้ทำกรรมจะได้รับผลเมื่อไร เพราะตามที่ปรากฎเห็นกันอยู่ บางคนทำดีแต่ไม่เห็นว่าได้ดี บาง

คนทำช่ัวแต่ไม่เห็นว่าได้ช่ัว บางทีกลับได้ผลตรงกันข้าม จะมีอะไรมาพิสูจน์ให้เห็นได้ว่าทำดีได้ดี 

ทำช่ัวได้ช่ัว ตามที่แสดงไว้ในพระพุทธศาสนา 

          บทท่ี 4 จะพิสูจน์กรรมได้อย่างไร 

เดี๋ยวนี้เมื่อพูดว่าอะไรเป็นอะไร ก็มักจะถูกถามว่า พิสูจน์ได้หรือไม่ เหมือนอย่างวิธี

พิสูจน์ทางวิทยาศาสตร์ อันทุกๆ สิ่งที่ปรากฎข้ึน หรือดังที่เรียกว่าปรากฎการณ์นั้น ต้องเป็นสิ่ง

ที่พิสูจน์ได้แน่ ในเมื่อมีเครื่องพิสูจน์ที่เพียงพอ แต่จะเป็นเครื่องพิสูจน์ชนิดไหน ก็สุดแต่สิ่งที่จะ

พิสูจน์ ถ้าสิ่งที่พิสูจน์นั้นเป็นวัตถุหรือสสาร ก็พึงพิสูจน์ด้วยเครื่องพิสูจน์สำหรับวัตถุหรือสสาร

นั้นทางวิทยาศาสตร์ ดังนี้เป็นต้น ถ้าสิ่งที่พิสูจน์เป็นอย่างอื่น จะใช้เครื่องพิสูจน์สำหรับวัตถุหรือ

สสารนั้นก็หาได้ไม่จะพึงใช้เครื่องพิสูจน์ทางวิทยาศาสตร์ดังกล่าวได้ทุกอย่างแล้วศาลหลวงก็ไม่



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน – ธันวาคม 2566)              | 357 

 

ต้องตั้งข้ึน เพราะเมื่อใครถูกกล่าหาฟ้องร้องว่าทำผิด ก็จับตัวมาเข้าห้องวิทยาศาสตร์พิสูจน์ ไม่

ต้องข้ึนศาลในบัดนี้แม้จะมีเครื่องจับเท็จก็ใช้เป็นเพียงเครื่องมือประกอบเท่านั้นใช้เป็นเครื่อง

วินิจฉัยเด็ดขาดหาได้ไม่ ฉะนั้น จะพิสูจน์อะไรก็ต้องมีเครื่องพิสูจน์ที่ควรกัน กล่าวอย่างสรุป 

เมื่อสิ่งที่พิสูจน์เป็นวัตถุหรือสสาร ก็ใช้เครื่องพิสูจน์ในทางนั้น เมื่อสิ่งที่พิสูจน์เป็นความจริงที่

นอกไปจากวัตถุหรือสสาร ก็ต้องใช้เครื่องพิสูจน์อย่างอื่นที่จะช้ีถึงความจริงนั้นๆ ได้ อังวิธีที่ทั่ว

โลกก็ใช้กันอยู่แล้ว เป็นต้นว่า 

การพิสูจน์ความผิด เมื่อบุคคลถูกกล่าวหาฟ้องร้องว่าทำผิดกฎหมาย ก็ต้องพิสูจน์กัน

ตามวิธีที่บัญญัติไว้ในกฎหมายเช่น สืบสวน สอบสวน ไต่สวน พิจารณา วินิจฉัยโดยยุติธรรมตาม

กฎหมาย 

การพิสูจน์ภูมิรู้สติปัญญา เรื่องนี้จะช่ังตวงวัดอย่างวัตถุหรือจะคำนวณด้วยวิธี

คณิตศาสตร์ ให้รู้ว่าใครมีภูมิสติปัญญาเท่าไรหาได้ไม่ เพราะมิใช่เป็นสิ่งที่มีส่วนกว้างบางตื้นลึก

หนักเบาอย่างสิ่งของ ฉะนั้น จึงต้องใช้วิธีให้แสดงออก เหมือนอย่างในครั้งโบราณ ผู้ที่เรียน

สำเร็จศิลปศาสตร์มาแล้ว ก็แสดงศิลปศาสตร์นั้นในที่ประชุมชน ในบัดน้ีก็ใช้การสอบต่างๆ ตั้ง

ข้อสอบให้ตอบเมื่อตอบได้ตามกฎเกณฑ์ก็รับรองว่าสอบได้มีภูมิรู้ ช้ันนั้นช้ันนี้ แม้การวัดภูมิ

สติปัญญาที่ เรียกว่าไอคิวของฝรั่ง ก็เป็นวิธีตั้งปัญหาให้ตอบเช่นเดียวกัน แล้วก็ตัดสินว่ามี

สติปัญญาขนาดนั้นขนาดนี้  วิธีพิสูจน์ด้วยการสังเกตจากการแสดงออกนี้ ก็คล้ายเป็นการ

ทำนายอย่างหมอดู ซึ่งทำนายไปตามหลักเกณฑ์ ไม่ใช่เป็นความจริงอย่างเต็มที่เหมือนอย่างรู้

ด้วยญาณ (ความหยั่งรู้จริง) แต่เรียกว่าเป็นญาณสมมติก็พอได้คือต่างว่าเป็นญาณ เมื่อใช้วิธีซึ่ง

เป็นที่รับรองกันแล้ว เช่น วิธีสอบดังกล่าว ก็เป็นใช้ได้เป็นต้น 

บทท่ี 5 แนวคิดเรื่องกรรม 
ในมหาโพธิชาดกตอนหนึ่ง เล่าว่า พระราชาแห่งรัฐ หนึ่งมีอำมาตย์อยู่ 4 คน เป็นผู้

แสดงลัทธิต่างๆ แก่พระราชา อำมาตย์คนที่ 1 แสดงลัทธิว่า ผลทุกอย่างไม่มีเหตุ อำมาตย์ คนที่ 
2 แสดงลัทธิว่า พระอิศวร (พระเป็นเจ้า) สร้าง อำมาตย์คนที่ 3 แสดงลัทธิว่า ทุกๆ อย่างเป็น
เพราะบุพกรรม (กรรมในปางก่อน) อำมาตย์คนที่ 4 แสดงลัทธิว่า ขาดสูญ ยังมีชีปะขาวอีกคน
หนึ่ง ซึ่งพระราชาเคารพนับถือ ปรารถนาจะ โต้วาทะกับอำมาตย์เหล่านั้น จึงไปขอหนังวานร



 358 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.6 No.6 (Novemver - Decemeber 2023)  

จากชาวบ้านมา ตาก ทำให้หมดกลิ่นให้เรียบร้อยดีแล้ว จึงนุ่งห่มหนังวานรและ ใช้เป็นอย่างผ้า
พาดบ่า เข้าไปในพระอุทยาน พระราชาได้ทรง ทราบ ได้เสด็จพร้อมกับอำมาตย์ทั้งสี่ ทอดพระ
เจตรเห็นท่าน ชีปะขาวกำลังนั่งสนใจอยู่กับหนังวานร จึงตรัสถาม ชีปะขาวก็ ทูลตอบว่า วานร
นี้มีอุปการะแก่อาตมามาก ช่วยนำน้ำมาให้บ้าง กวาดที่ให้อยู่บ้าง ทำการปฏิบัติให้ต่างๆ อาตมา
จะไปไหนก็ขึ้นหลังวานรนี้ไป แต่คราวหนึ่งอาตมาเกิดมีจิตใจทราม จึงกินเนื้อของวานรนั้น นำ
หนังมาตากให้แห้ง ใช้นุ่งห่มตลอดถึงปูนั่งนอน เพราะคิดถึงบุญคุณว่ามีอุปการะแก่อาตมามาก 
ฝ่ายอำมาตย์ทั้งสี่ได้ยินดังนั้น ก็พากันกล่าวเย้ยหยันว่าตาชีปะขาวนี้เป็นคนอกตัญญู ทรยศต่อ
มิตร ทำปาณาติบาต 

เรื่องในชาดกที่เล่ามานี้ แสดงว่าแม้ผู้ที่ถือลัทธิว่าไม่มีความดีความช่ัว ก็ยังมีสามัญ
สำนึกอยู่ในความดีความช่ัว ซึ่งเป็นหลักความจริง จึงได้กล่าวตำหนิชีปะขาวโพธิสัตว์ไป โดยไม่
ทันนึกถึงลัทธิของตนที่ถืออยู่ ฉะนั้น เรื่องของกรรมจึงเป็นเรื่องของความเป็นจริง ที่เป็นไปโดย
ธรรามดาสามัญ พระพุทธเจ้าก็ทรงเอาความจริงนี้แหละมาสั่งสอน มิได้ทรงแต่งเรื่องของกรรม
ข้ึนเอง ทั้งมิได้ทรงยักย้ายเปลี่ยนแปลงบิดผันไปจากความจริง ทรงช้ีแจงแสดงเปิดเผยไปตาม
หลักความจริงเท่านั้น 

บทท่ี 6 เพราะเหตุไรจึงไม่เชื่อเรื่องกรรม 
ในจิตใจที่มีสามัญสำนึกของทุกๆ คน ย่อมมีความ รู้สึกว่ามีความดีความช่ัว มีผลของ

ความดีความช่ัว และผู้ทำ นั้นเองเป็นผู้มีความดีความช่ัวติดตัวอยู่ เพราะใครทำกรรมอัน ใด 
กรรมนั้นย่อมจารึกอยู่ในจิตใจ และผู้ทำนั้นเองต้องเป็นผูร้ับ ผลคือรับผิดชอบต่อการกระทำของ
ตน ความพิสดารในเรื่องนี้ได้ แสดงแล้ว แต่การที่คนไม่น้อยยังไม่มีความเช่ือตั้งมั่นลงไปใน 

กรรมตามหลักทีก่ลา่ว ซึ่งรวบรัดโดยย่อว่า “ทำดีได้ดี ทำช่ัวได้ ช่ัว” ก็เพราะเหตุ 2 ประการ คือ 

1. ความลำเอียงเข้ากับตนเอง หรือถือเอาแต่ใจตน 2. ไม่เห็นผลสนองที่สาสมทันตาทันใจ 
       บทท่ี 7 การให้ผลของกรรม 
       แม้ในเรื่องกรรมให้ผล ท่านก็แสดงว่าเกี่ยวแก่สถานการณ์ 4 อย่าง คือ (1) คติ (2) อัตภาพ 
(3) กาลสมัย (4) การประกอบกรรม 

1) คติคือที่ไป แสดงในปัจจุบัน คือไปทุกๆ แห่งจะไปเที่ยว ไปพักอาศัยช่ัวคราว หรือไป
อยู่ประจำการก็ตามคนที่ทำดีมาแล้ว 2) อัตภาพ หมายถึงความมีร่างกายสมบูรณ์ประกอบด้วย
พลานามัย สามารถทำสิ่งที่ควรทำได้ตามต้องการพลานามัยของร่างกายนี้เป็นสิ่งสำคัญ ความดี
จะให้ผลเต็มที่ต่อเมื่อร่างกายสมบูรณ์  3) กาลสมัย หมายถึงว่าในกาลสมัยที่สมบูรณ์ มี
ผู้ปกครองดี มีหมู่ชนที่ดี กรรมดีก็มีโอกาสให้ผลได้มาก กรรมช่ัวก็อาจสงบผลอยู่ก่อน เพราะใน



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน – ธันวาคม 2566)              | 359 

 

กาลสมัยเช่นนี้จะพากันยกย่องอุดหนุนคนดี ไม่สนับสนุนคนช่ัว ทำให้คนดีมีโอกาสปรากฏตัว
ประกอบกรรมที่ด 4) การประกอบกรรม หมายถึงการประกอบกระทำในปัจจุบัน ถ้าประกอบ
กระทำกรรมที่ดีทีช่อบอยู่ในปัจจุบันกรรมช่ัวที่ทำไว้ในอดีตก็อาจยังระงับผล หรือแม้กำลังให้ผล
อยู่แล้วก็อาจเบาลง ดังเช่นผู้ที่ต้องถูกกักขังของจำ เมื่อประพฤติตัวดีก็ย่อมได้รับผ่อนผัน และ
ลดเวลากักขังจองจำนั้นให้น้อยเข้า ถ้ากรรมเก่าดีอยู่แล้วก็ยิ่งจะส่งเสริม ส่วนกรรมที่หนักน้อย
กว่าหรือเบากว่าก็ให้ผลตามหลัง การให้ผลของกรรมจึงเกี่ยวกับกาลเวลา ประกอบกับ
สถานการณ์ 4 อย่าง คือ (1) คติ (2) อัตภาพ (3) กาลสมัย (4) การประกอบกรรมในปัจจุบัน 
แต่กรรมย่อมให้ผลแน่นอน ตามพระพุทธภาษิตว่ากลฺยาณการีกลฺยาณํ ทำดีได้ดีปาปการีจ 
ปาปกํ ทำช่ัวได้ช่ัว 
       บทท่ี 8 กรรมเวร 

เวรคือความเป็นศัตรูกันของบุคคล 2 คน คือ 2 ฝ่าย เพราะฝ่ายหนึ่งก่อกรรมเสียหายแก่
อีกฝ่ายหนึ่ง ฝ่ายที่ ได้ รับความเสียหายนั้นก็ผูกใจเจ็บและคิดแก้แค้นตอบแทน เวรจึง
ประกอบด้วยบุคคล 2 คน หรือ 2 ฝ่าย คือผู้ก่อความเสียหาย 1 ผู้รับความเสียหาย 1 บุคคลที่ 
2 นี้ผูกใจเจ็บแค้น จึงเกิด ความเป็นศัตรูกันข้ึน นี้แหละคือเวรผลของกรรมได้แสดงแล้วว่า ผลดี
ต่างๆ เกิดเพราะกรรมดี ผลช่ัวต่างๆ เกิดเพราะกรรมช่ัว ส่วนผลของเวร คือความทุกข์ที่บุคคล 
2 ฝ่ายผู้เป็นสัตรูคู่เวรก่อให้แก่กัน กรรมเมื่อให้ผลแล้วก็หมดไป เหมือนอย่างผู้ต้องโทษครบ
กำหนดแล้วก็พ้นโทษ ส่วนเวร เมื่อบุคคลทั้งสองฝ่ายนั้นยังผูกใจเป็นศัตรูกันอยู่ตราบใด ก็ยังไม่
ระงับตราบนั้น แต่เมื่อบุคคลทั้งสองฝ่ายเลิกเป็นศัตรูกันเมื่อใด เวรก็ระงับเมื่อนั้น ฉะนั้น เวรจึง
อาจยาวก็ได้ สั้นก็ได้ สุดแต่บุคคล 2 ฝ่ายที่เกี่ยวข้อง สัตว์บางชนิดพบกันเข้าไม่ได้ เป็นต้องทำ
ร้ายกัน เช่น กากับนกเค้าบัณฑิตผู้ฉลาดในการสอนยกเป็นตัวอย่างของเวรที่ผูกกันยืดยาวไม่รู้
จบ เหมือนกับผูกกันมาตั้งแต่ปฐมกัลป์ และผูกกันไปไม่สิ้นสุด ในหมู่มนุษย์บางชาติบางเหล่าก็
คล้ายๆ กันอย่างนั้น 
        บทท่ี 9 นิทานเรื่องระงับเวร 

นิทานเรื่องระงับเวรที่เล่าน้ีเป็นเรื่องโบราณ ยังมีนิทานเรื่องระงับเวรในระยะเวลาใกล้ๆ 
นี้ คือในสงครามโลกคราวที่แล้ว เมื่อญี่ปุ่นเดินทัพผ่านประเทศไทย จับฝรั่งมาเป็นเชลย
กำหนดให้ทำงานต่างๆ คนไทยก็พากันสงสารเชลยฝรั่งและแสดงเมตตาจิตสงเคราะห์ จนเห็น
พวกชาวบ้านหาบคอนผลไม้ไปคอยให้ พากันช่วยเจือจานต่างๆ ไม่ได้ถือว่าเป็นคู่เวรคู่ศัตรูครั้น
เมื่อญี่ปุ่นแพ้สงครามกลับเป็นเชลย คนไทยก็กลับสงสารญี่ปุ่น อำนาจเมตตาจิตของคนไทย



 360 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.6 No.6 (Novemver - Decemeber 2023)  

ส่วนรวมนี้เช่ือกันว่า เป็นเครื่องผูกมิตรในจิตใจของทั้งฝรั่งทั้งญี่ปุ่น ซึ่งได้ช่วยประเทศไทยไว้
อย่างมากมาย ถ้าคนไทยมีนิสัยผูกเวรมากกว่าผูกมิตรแล้ว เหตุการณ์ก็น่าจะไม่เป็นเช่นน้ี 

อาศัยการปฏิบัติตามคำที่ทุกคนคงได้ฟังจนคุ้นหู คือ“ขออภัย” กับคำว่า “ให้อภัย” เมื่อ
ใครทำอะไรล่วงเกินแก่คนอื่นก็กล่าวคำขออภัยหรือขอโทษ ฝ่ายผู้ที่ถูกล่วงเกินก็ให้อภัยคือยก
โทษให้ คนเราต้องอยู่รวมกันเป็นหมู่ คือร่วมบ้านเรือนร่วมโรงเรียน ร่วมประเทศชาติ เป็นต้น 
ทั้งเด็กทั้งผู้ใหญ ่ก็อาจจะประพฤติลว่งเกินกนับ้างเพราะความความประมาทพลั้งเผลอต่างๆ ถ้า
ต่างไม่รู้จักขออภัย และไม่รู้จักให้อภัยแก่กันและกันแล้ว ก็จะทะเลาะวิวาทกัน แตกญาติ แตก
มิตร แตกสหายกันไม่มีความสุขสงบ นี้แหละคือเวร อันได้แก่ความเป็นศัตรูกันหรือที่เรียกอย่าง
เบาๆ ว่า ไม่ถูกกันนั่นเองอนึ่ง จะคิดว่าล่วงเกินเขาแล้วก็ขอโทษเขาได้ ดังนี้แล้ว ไม่ระมัดระวัง
ในความประพฤติของตน ก็ไม่ถูก เพราะโดยปกติสามัญย่อมให้อภัยกันในกรณีที่ควรให้อภัย ซึ่ง
ผู้ประพฤติล่วงเกินแสดงให้เห็นได้ ว่าทำไปด้วยความประมาท หรือด้วยความโง่เขลาเบาปัญญา 
และให้โทษไม่มากนัก คนที่มีจิตใจสูง 

เป็นพิเศษเท่านั้นจึงจะให้อภัยในเรือ่งรา้ยแรงได้ ซึ่งก็มีเป็นส่วนน้อย และถึงแม้จะให้อภัย
ในส่วนตัว แต่กฎหมายบ้านเมืองไม่ยอมอภัยให้ก็มี  และโดยเฉพาะเมื่อเป็นบาป หรือ
อกุศลกรรมแล้ว กรรมที่ตนก่อข้ึนไม่ให้อภัยแก่ผู้ก่อกรรมนั้นเลย ฉะนั้นทางที่ดีจึงควรมีสติ
ระมัดระวัง มีขันติคือความอดทน มีโสรัจจะคือความสงบเสงี่ยม คอยเจียมตน ประหยัดตน ไม่
ก่อเหตุเป็นเวรเป็นภัยแก่ใคร พระพุทธเจ้าจึงตรัสไว้ว่า“สญฺญมโต เวรํ น จียติ ผู้ระมัดระวังอยู่
ย่อมไม่ก่อเวร” 

 
บทวิจารณ์  

ความเข้าใจเรื่องกรรม ฉะนั้นกรรมผู้รู้ยังมี 2 ผู้รู้ที่ถูกกรรม กับ ผู้รู้ที่ผิดกรรม ผู้รู้ที่ถูก
กรรม จิตเบา อ่อนโยน นุ่มนวล คล่องแคล่ว ว่องไว ขยันในการเรียนรู้อารมณ์ ซื่อตรงในการรู้
อารมณ์  การพิสูจน์มติและจิตใจ เมื่อต้องการจะรู้ว่าใครมีความคิดเห็นอย่างไร จะใช้เครื่องช่ัง
ตวงวัดเป็นต้นก็ไม่ได้เหมือนกันต้องใช้วิธีให้แสดงออกมา ในทางการเมืองเช่นออกเสียงเลือกตั้ง
ออกเสียงประชามติ ในการประชุม เช่น การอภิปราย การลงมติและในส่วนปลีกย่อย เฉพาะ
เรื่อง เฉพาะบุคคล ก็ใช้วิธีแหยให้บุคคลนั้นแสดงออกมา และสังเกตจากอาการที่เขาแสดง
ออกมาน้ัน แต่ถ้าเขาไม่แสดงอาการอะไรออกมาแล้วก็จะรู้ไม่ได้ เว้นไว้แต่จะมีญาณหยั่งรู้จิตใจ
ของเขาเท่านั้นการพิสูจน์ต่างๆ ตามที่กล่าวมานี้ แสดงว่าเครื่องพิสูจน์น้ันมีต่างๆ เมื่อเป็นวัตถุก็



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน – ธันวาคม 2566)              | 361 

 

นำเข้าห้องวิทยาศาสตร์ เมื่อเป็นความผิดก็นำเข้าโรงศาล เมื่อเป็นภูมิรู้ก็นำเข้าสอบไล่ เมื่อเป็น
จิตใจก็แหยให้แสดงออก ดังนี้เป็นต้น คราวนี้เป็นกรรมจะนำเข้าวิธีไห? จะนำเข้ารงศาลหรือจะ
นำเข้าห้องสอบไล่ดังกล่าวแล้วเป็นต้น ก็คงไม่ได้ผล จึงต้องนำเข้าพิสูจน์ตามหลักเหตุผลอันเป็น
เหตุผลอย่างธรรมดาสามัญ ที่สามารถจะเข้าใจได้ด้วยสามัญสำนึกของทุกๆ คน ดังจะกล่าว
ต่อไปนี้ทุกๆ คนเมื่อตากแดดก็ร้อน เมื่ออาบน้ำก็เย็น เมื่อได้รับความร้อนเย็นตามที่ต้องการก็
เป็นสุข เมื่อได้รับเกินต้องการก็เปน็ทุกข์ สิ่งที่ทำให้เป็นสุขหรือเป็นทุกข์เหล่าน้ี เรียกว่าเหตุส่วน
ความสุขหรือทุกข์ที่ได้รับ เรียกว่าผล ถ้าเป็นเหตุผลในทางให้เกิดสุข ก็เรียกว่าดี ถ้าเป็นเหตุผล
ในทางให้เกิดทุกข์เรียกว่าช่ัวร้าย เหตุผลที่เกิดจากการทำของบุคคลก็เช่นเดียวกันเช่น เมื่อผู้ใด
มารังแกตัวเราให้เดือดร้อน เราก็เห็นว่าคนนั้นไม่ดีเกเร เมื่อมีผู้ใดมาช่วยเหลือเกื้อกูลตัวเราให้
เป็นสุขสบาย เราก็เห็นว่าคนนั้นเป็นคนดี เป็นคนมีคุณเกื้อกูลตัวอย่างง่ายๆดังกล่าวนี้ เป็น
เครื่องแสดงว่าทุกๆ คนต่างก็มีสามัญสำนึกบอกตัวเองอยู่ว่า ความดีและความช่ัวมีจริง เพราะ
เรารู้สึกตัวของเราเองว่า คนนั้นทำดีแก่เรา คนโน้นทำช่ัวร้ายแก่เรา และในทำนองเดียวกัน ตัว
เราเองก็มีความรู้สึกเหมือนกันว่า ตัวเราเองทำดีหรือไม่ดีอย่างไร จนถึงบางทีรู้สึกภูมิใจในความ
ดีของเราหรือเสยีใจในความช่ัวของเรา ในเมื่อเกิดรู้สึกตัวข้ึนอันความดี หรือความช่ัวที่ตัวเราเอง
ทำ หรือที่คนอื่นทำซึ่งปรากฎในความรู้สึกของเรานั้น คืออะไรเล่า  ก็คือกรรมนั่นเองเป็นกุศล
ธรรม (กรรมดี) บ้างเป็นอกุศลกรรม (กรรมช่ัว) บ้างฉะนั้น กรรมจึงมีจริง และมีตัวอยู่จริง 
เพราะติดอยู่ในความรู้สึกในจิตใจของตัวเราเอง ท่านผู้ทำความดีให้แก่เรา เช่น มารดาบิดาและ
ผู้มีอุปการคุณทั้งหลาย พระคุณของท่านเหล่านี้ย่อมติดอยู่ในจิตใจของตัวเรา เกิดเป็นความ
กตัญญู (รู้พระคุณที่ท่านได้ทำ)และกตเวที (ประกาศพระคุณที่ท่านได้ทำแล้ว คือการตอบแทน
พระคุณท่าน) ในทางตรงกันข้าม เมื่อใครทำไม่ดีต่อเราก็มักจะติดใจตัวเรา กลายเป็นผูกเวรกัน
ต่อไปได้เหมือนกัน กรรมของคนอื่นยังติดใจตัวเราเองอยู่ได้ถึงเช่นน้ี ไฉนกรรมของเราเองจะติด
ใจตัวของเราเองอยู่ไม่ได้ เราไม่สามารถจะแกล้งลืมกรรมของเราได้ ถึงจะลืมไปแล้วก็ยังฝังอยู่
อย่างลึกซึ้งในจิตใจ เพราะกรรมเกิดจากเจตนาของเรา จึงเป็นรอยจารึกของจิตใจเมื่อรู้สึกว่า
กรรมมีจริง ทำดีเมื่อใดเป็นกรรมดีเมื่อนั้นทำไม่ดีเมื่อใดเป็นกรรมช่ัวเมื่อนั้น ปัญหาต่อไปจึงมีว่า 
กรรมวิบากคือผลของกรรมมีหรือไม่ และมีอย่างไร คิดดูง่ายในเวลาสอบไล่ เมื่อได้รับข้อสอบ
การที่ตอบได้สอบไได้เป็นผลดี เกิดจากความตั้งใจเรียนดีนี้แหละคือกรรมดี ทำให้เกิดผลดีคือ
สอบไล่ได้ ถ้าตรงกันข้ามเรียนอย่างเหลวไหลจนถึงสอบไม่ได้ นี้เป็นกรรมช่ัว ทำให้เกิดผลช่ัวคือ
สอบตก ฉะนั้น ผลของกรรมจงึมีอยู่จรงิ และมีตามชนิดของกรรม คือผลดีเกิดจากกรรมดี ผลช่ัว



 362 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.6 No.6 (Novemver - Decemeber 2023)  

เกิดจากกรรมช่ัวเพราะกรรมดีย่อมให้ผลดี กรรมช่ัวย่อมให้ผลช่ัวเสมอ ไม่สับสนกัน เหมือน
อย่างต้นมะม่วงให้ผลเป็นมะม่วง ต้นขนุนให้ผลเป็นขนุน เป็นไปตามชนิดแต่ยังมีปัญหาต่อไปอีก 
กรรมและกรรมวิบากนั้นเป็นของใคร คิดดูง่าย อย่างการเรียนการสอนดังกล่าวแล้วต้องมีความ
เข้าใจเรื่องกรรมที่ถูกต้องในการดำเนินชีวิต  
        จุดเด่น  ความเข้าใจเรื่องกรรม ด้านรูปแบบของหนังสือเป็น แบบใช้เรียนเพื่อศึกษา
สะดวกกับการอ่าน สารบัญของหนังสือ มีความชัดเจนในแต่ละบท รูปแบบของตัวหนังสือ อ่าน
ง่าย มีภาพประกอบอย่างสวยงาม ทำให้ผ่อน คลายในการอ่านแบบสบายๆ ไม่เครียด ผู้เขียนได้ 
นําเอาช่ือเรื่องความเข้าใจเรื่องกรรม มานําเสนอเป็นบทแรกความเบื้องต้นเกี่ยวกับความเข้าใจ
เรื่องกรรม เอกลักษณ์ของนักกวีนิพนธ์ทั้งหลาย และความเข้าใจเรื่องกรรมซึ่งเป็นเรื่องความ
เช้ือของชาวบ้านในวิถีชีวิตของพื้นบ้าน ตลอดจนการดำเนินชีวิตทั้งหลายและความเข้าใจเรื่อง
กรรม นี้ส่วนมากเป็นความเช้ือในพระพุทธศาสนา และความเข้าใจเรื่องกรรม ซึ่งเป็นหัวใจ ของ
หนังสือเล่มนี้  การวางรูปแบบน้ำ เสนอจากง่ายไปหายาก จะเห็นได้จาก นําเอาเรื่องของกรรม
และสมาธิที่ถูกต้องและความสุขจากการมีสติและสมาธิที่ถูกต้องแต่ละท้องถ่ินมาเขียนในบท
แรก ๆ แล้ว แทรกหลักธรรม สติและสมาธิที่ ถูกต้องในบทหลัง หนังสือเล่มนี้ ได้อธิบาย 
ประเด็นสำคัญของแต่ละเรื่องให้เห็นเป็นรูปธรรม เข้าใจง่าย ผู้อ่านสามารถนําไปประยุกต์ใช้ใน
ชีวิต ประจำวันได้ จึงกล่าวว่า หนังสือเล่มนี้มีรูปแบบ ที่มีความชัดเจนมากในเรื่องของความ
เข้าใจเรื่องกรรมดีมากและความเช้ือในทางพระพุทธศาสนา 
          จุดด้อย  จุดที่เห็นควรนําเสนอ ควรศึกษาในประเด็น การเปรียบเทียบคนและความ

เข้าใจเรื่องกรรม และกรรมที่ถูกต้องในกลุ่มอื่นที่มียังขาดการใช้หรือความเข้าใจเรื่องกรรมใน

การทำงานที่ต่างกันออกไป หรือ แตกต่างกัน การนําหลักการและวิธีการไปปรับใช้ ได้ผล

แตกต่างกันอย่างไร การเปรียบเทียบระหว่างคนที่มีสติและสมาธิที่ถูกต้อง และคนที่มีความ

เข้าใจเรื่องกรรมมีความ ต่างกันควรวิเคราะห์ จากสภาวะแวดล้อมและประสบการณ์การ จึงไม่

เช่ือเรื่องกรรม ในจิตใจที่มีสามัญสำนึกของทุกๆ คน ย่อมมีความรู้สึกว่ามีความดีความช่ัว มีผล

ของความดีความช่ัว และผู้ทำนั้นเองเป็นผู้มีความดีความช่ัวติดตัวอยู่ เพราะใครทำกรรมอันใด

กรรมนั้นย่อมจารึกอยู่ในจิตใจ และผู้ทำนั้นเองต้องเป็นผู้รับผลคือรับผิดชอบต่อการกระทำของ

ตน ความพิสดารในเรื่องนี้ได้แสดงแล้ว แต่การที่คนไม่น้อยยังไม่มีความเช่ือตั้งมั่นลงไปในกรรม

ตาหลักที่กล่าว ซึ่งรวบรัดโดยย่อว่า "ทำดีได้ดี ทำช่ัวได้ช่ัว" ก็เพราะเหตุ 2 ประการ คือ 1.)



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน – ธันวาคม 2566)              | 363 

 

ความลำเอียงเข้ากับตนเอง หรือถือเอาแต่ใจตน 2.) ไม่เห็นผลสนองที่สาสมทันตาทันใจ ความ

ลำเอียงเข้ากับตนเองนั้น คือมุ่งประโยชน์ตน หรือมุ่งจะได้เพื่อตนเท่านั้น ไม่คำนึงถึงความ

เสียหายทุกข์ยากของผู้อื่นดังเช่นเมื่อโกรธข้ึนมาก็ทำร้ายเขา  เมื่ออยากได้ข้ึนมาก็ลักของเขา  

เมื่อทำได้สำเร็จดังนี้ก็มีความยินดีและอาจเข้าใจว่าทำดี แต่ในขณะเดียวกันก็ไม่อยากให้ใครมา

ทำร้ายตัวเรามาลักของเรา ถ้าใครมาทำเข้าเราก็ต้องว่าเขาไม่ดี ถึงเราจะไปยั่วให้เขาโกรธ เมื่อ

เขาโกรธข้ึนมาทำร้ายร่างกายเราเราก็ยังว่าเขาไม่ดีอยู่นั่นเอง การกระทำอย่างเดียวกัน จะดีบ้าง

ไม่ดีบ้างอย่างไรได้ เหมืออย่างการทำร้ายร่างกาย การลักทรัพย์ เมื่อเราทำแก่เขาได้ก็เป็นดี แต่

ถ้าเขาทำแก่เราเป็นไม่ดี จะเป็นดังนี้หาถูกต้องไม่เพราะเป็นการที่เราพูดเอาเองอย่างไม่ยุติธรรม

แต่การลำเอียงเข้ากับตนเอง ข้อนี้แหละเป็นเหตุสำคัญอย่างหนึ่ง ที่ทำให้คนเป็นอันมากยัง

ประกอบกรรมช่ัว เพื่อประโยชน์แก่ตนเอง หรือประโยชน์แก่ผู้อื่นที่เกี่ยวข้องกับตนถึงจะมีกรรม

ศรัทธาอยู่อย่างผู้ที่นับถือพระพุทธศาสนามีอยู่ทั่วๆ ไปก็ตาม เมื่อความมุ่งจะได้ (โลภะ) ความ

โกรธแค้นขัดเคือง (โทสะ) ความหลงผิด (โมหะ) มีกำลังแรงกล้ากว่ากำลังศรัทธา คนก็ประกอบ

กรรมที่ช่ัวได้  สุดแต่ใจที่อยากได้ที่โกรธ ที่หลง จะฉุดชักนำไป  ที่เป็นเช่นนี้ไม่ใช่เพราะไม่มี

ความรู้สึกสำนึกรู้ในความดีช่ัว ก็มีความรู้สึกสำนึกรู้เหมือนกันแต่ไม่มีกำลังใจในฝ่ายสูงที่จะห้าม

กำลังใจในฝ่ายต่ำ จึงยับยั้งตนเองไว้ไม่ได้มีคนเป็นอันมาก เมื่อทำไปแล้วเกิดเสียใจในภายหลัง 

ดังเช่นเมื่อทำอะไรลงไปในขณะที่อยากได้         

           หนังสือเล่มนี้ เป็นหนังสือที่กล่าวถึงเรื่อง ความเข้าใจเรื่องกรรม อย่างมีหลักธรรมทาง 

พระพุทธศาสนา ซึ่งจะต้องมีคัมภีร์หรอืพระสตูรในพระไตรปฎิกเป็นขุมทรัพย์ทางภูมิปญัญาของ

มนุษย์ต้องมีความเข้าใจเรื่องกรรม คือ มีความ รักหรือความพอใจในงานนั้น มีความขยันหมั่น 

เพียร การเอาใจใส่ดูแลและหมั่นไตร่ตรองพิจารณา ทบทวนอยู่เสมอ นอกจากนี้ยังสอนให้

มองเห็น คุณค่าของการทำงาน งานนั้นก็จะกลายเป็นเรื่อง สนุกและมีคุณภาพ เพื่อประโยชน์

แก่สาธารณชน เป็นการเผยแผ่คําสอนธรรม สร้างความเข้าใจที่ ถูกต้อง และให้หลักนําทางใน

การใช้ชีวิตในสังคม ปัจจุบัน ซึ่งมีการตีพิมพ์หนังสือ เป็นการรับรองการันตีเป็นอย่างดีของ

เนื้อหา ประกอบกับผู้ เขียนที่ มีความรู้ครบถ้วน ทั้ งปริยัติ  ป ฏิบัติ  และปฏิเวธในทาง

พระพุทธศาสนา ที่เป็นรูปแบบของความเข้าใจเรื่องกรรม โดยแท้ ผู้เขียน ใช้ประสบการณ์ที่



 364 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.6 No.6 (Novemver - Decemeber 2023)  

เป็นอาจารย์ผู้เช่ียวชาญหลาย ด้าน เป็นนักวิชาการ นักบรรยายธรรมะ นักเขียน นักพูด และ

นักปฏิบัติธรรม ที่ทำให้เรื่องที่ยากแก่ การเข้าใจให้เป็นเรื่องง่าย เข้าใจอย่างชัดเจนหายข้อสงสัย

ในทุกประเด็นทางภูมิปัญญาในพระพุทธศาสนาของมนุษยชาติได้ที่ต้องมีความเข้าใจเรื่องกรรม 
ในการดำเนินชีวิตได้รู้บาป บุญ คุณโทษ รู้ความช่ัว  รู้ความดี ข้ึนอยู่กับการกระทำหรือกรรม 
 

สรุป 
ความเข้าใจเรื่องกรรม เมื่อคิดพิสูจน์ด้วยสามัญสำนึก ตามเหตุผลอย่างง่ายๆ ในเรื่อง

ความดีความช่ัวทั่วๆ ไปที่มีอยู่เฉพาะหน้าก็จะเห็นได้แล้วว่า 1. กรรมมี คือมีความดีความช่ัวใน

การทำของทุกๆ คน 2. กรรมวิบากมี คือมีผลดีของความดี มีผลช่ัวของความช่ัว 3. กรรมเป็น

ของผู้ทำ คือใครทำกรรมอย่างใดก็ได้รับผลอย่างนั้น เมื่อกล่าวเฉพาะตัวของเราเองแล้ว เมื่อเป็น

กรรมของเราเองยิ่งพิสูจน์ได้ง่าย คือนำเข้าพิสูจน์ในห้องใจของเราเอง เพราะเรารู้ตัวเราเองได้ดี 

แต่ข้อสำคัญเราต้องมียุติธรรม คือไม่ลำเอียงเหมือนอย่างการพิสูจน์วัตถุหรือสสารในห้อง

วิทยาศาสตร์เครื่องพิสูจน์ต้องใช้ได้ หรือการพิสูจน์ความผิดในโรงศาลโรงศาลก็ต้องสถิต

ยุติธรรมคำเก่า ๆ มีกล่าวว่า "ถึงคนไม่เห็นเทวดาก็เห็น" เดี๋ยวนี้อาจเห็นว่าพันสมัย แต่ถ้ารู้จักคิด

คำนี้ก็ยังใช้ได้ คือเทวดาในดวงใจของเราเอง หมายความว่าความมีหิริ (ละอายใจ)และ

โอตตัปปะ (เกรงบาป) ซึ่งท่านเรียกว่าเป็นเทวธรรม(ธรรมของเทวดา หรือธรรมที่ทำให้เป็น

เทวดา) ใจที่มีละอายมีเกรงบาป คือความช่ัวช้าต่าง ๆนี้แหละคือเทวดา แต่ใจกระด้างด้าน 

หยาบช้า แข็งกร้าว ช่ัวร้าย อาจมองไม่เห็น ภาษิตมอญมีกล่าวว่า "เมื่อกาจับที่ใบต้นหญ้า ด้วย

คิดว่าไม่มีใครเห็นถึงกระนั้นก็มีผู้เห็นอยู่ถึงสองเป็นอย่างน้อย" ผู้เห็นทั้งสองในภาษิตมอญนี้คือ

ใคร ขอให้คิดเอาเอง ถ้าคิดไม่เห็นก็ให้ส่องหน้าในกระจกก็จะเห็นผู้ที่เห็นกา แม้พระพุทธภาษิต

ก็มีกล่าวไว้ว่า "ช่ือว่าที่ลับย่อมไม่มีแก่ผู้ทำช่ัว" 

 
 
 
 



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน – ธันวาคม 2566)              | 365 

 

เอกสารอ้างอิง 
       สมเด็จพระญาณสังวร สมเดจ็พระสงัฆราช (เจรญิ สุวฑฺฒโน). (2553). ความเข้าใจเรือ่ง

กรรม. (พมิพ์ครัง้ที่ 4). กรงุเทพมหานาคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

 

 


