
การพัฒนาเพ่ือความยั่งยืนยุค 4.0 ตามหลักพุทธธรรม* 

SUSTAINABLE DEVELOPMENT IN THE 4.0 ERA ACCORDING TO 
BUDDHIST PRINCIPLES 

 
พนมเมฆพัฒน์1 และ พระพินิจ ธรีภทฺโทพร2  

Phanomphon Mekphat1 and Phra Pinit Treeraputto2 

1-2มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย  วิทยาลัยสงฆ์ตาก 
1-2Mahachulalongkornrajavidyalaya University Tak Buddhist College, Thailand 

Corresponding Author’s Email:  nuy2515@windowslive.com 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้ เป็นการศึกษาเกี่ยวกับการพัฒนาเพ่ือความยั่งยืนในยุค 4.0 จะเห็น

ได้ว่าการพัฒนาความยั่งยืนในยุค 4.0 เป็นการพัฒนาที่เน้นการใช้เทคโนโลยีและนวัตกรรมเพ่ือ

ขับเคลื่อนเศรษฐกิจ สังคม และสิ่งแว้ดล้อม อย่างไรก็ตาม ความเจริญก้าวหน้าทางเทคโนโลยีที่

รวดเร็วเกินไปอาจนำไปสู่ปัญหาทางสังคม ความเหลื่อมล้ำ และมีผลกระทบเชิงลบต่อ

สิ่งแวดล้อม ดังนั้นการบูรณาการหลักพุทธธรรมจึงเป็นแนวทางความสำคัญที่สามารถช่วย

สนับสนุนก่อให้เกิดการพัฒนาที่ยั่งยืน หลักธรรม เช่น พรหมวิหาร 4 และไตรสิกขา เป็น

แนวทางในการสร้างจริยธรรม ความรับผิดชอบต่อสังคม การเคารพสิ่งแวดล้อมและการพัฒนา

ที่ตั้งอยู่บนพื้นฐานของความสงบสุขและความพึงพอใจ 
 การนำหลักธรรมมาประยุกต์ใช้ในยุค 4.0 เน้นการสร้างความสมดุลทางเศรษฐกิจและ
สังคม การพัฒนาคุณภาพชีวิตขององค์กรและหน่วยงานสามารถใช้หลักพุทธธรรมมาช่วยในการ
กำหนดกลยุทธ์และการตัดสินใจเชิงจริยธรรม เพ่ือให้การพัฒนาในยุค 4.0 เพ่ือมุ่งเน้นความ
ยั่งยืนของทรัพยากรและความสมดุลในชีวิต อันนำไปสู่สังคมที่มีความสุขมั่นคงและยั่งยืน 
คำสำคัญ : การพัฒนาที่ความยั่งยืน, ยุค 4.0, หลักพุทธธรรม 

 
*

 Received 9 November 2024; Revised 27 November 2024; Accepted 26 December 2024 
 



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน – ธันวาคม 2567)            | 1369 

 

Abstract  

This academic article is a study of sustainable development in the 4.0 
era. It can be seen that sustainable development in the 4.0 era is a 
development that emphasizes the use of technology and innovation to drive 
the economy, society, and the environment. However, excessively rapid 
technological advancements may lead to social problems, inequality, and 
negative impacts on the environment. Therefore, the integration of Buddhist 
principles is an important approach that can help support sustainable 
development. Buddhist principles, such as the Four Divine Abodes and the 
Threefold Training, are guidelines for creating ethics, social responsibility, 
respect for the environment, and development based on peace and 
contentment. The application of Buddhist principles in the 4.0 era emphasizes 
creating economic and social balance.  
 The development of the quality of life of organizations and agencies 
can use Buddhist principles to help determine strategies and make ethical 
decisions in order for development in the 4.0 era to focus on the sustainability 
of resources and the balance of life, leading to a happy, stable, and sustainable 
society. 
Keyword : Sustainable development, 4.0 era, Buddhist principles 

 

บทนำ  

ในยุคปัจจุบันที่เทคโนโลยีดิจิทัลเข้ามามีบทบาทสำคัญในการขับเคลื่อนสังคมและ
เศรษฐกิจ การพัฒนาประเทศจึงมุ่งเน้นไปสู่การสร้างสรรค์นวัตกรรมและเทคโนโลยีใหม่ ๆ เพ่ือ
เพ่ิมขีดความสามารถในการแข่งขันในเวทีโลก อย่างไรก็ตาม การพัฒนาที่มุ่งเน้นแต่ผลผลิตทาง
เศรษฐกิจเพียงอย่างเดียว อาจนำมาซึ่งผลกระทบด้านลบต่อสิ่งแวดล้อมและสังคมในระยะยาว 
ปัญหาสิ่งแวดล้อมที่ทวีความรุนแรงขึ้น เช่น การเปลี่ยนแปลงสภาพภูมิอากาศ มลพิษทาง
อากาศและน้ำ การสูญเสียความหลากหลายทางชีวภาพ รวมถึงความเหลื่อมล้ำทางสังคมที่



 1370 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.7 No.6 (November - December 2024) 

กว้างขึ้น เป็นสัญญาณเตือนให้เห็นถึงความจำเป็นในการปรับเปลี่ยนแนวทางการพัฒนาไปสู่
การพัฒนาที่ยั่งยืน (Sustainable Development) ที่คำนึงถึงทั้งมิติเศรษฐกิจ สังคม และ
สิ่งแวดล้อมอย่างสมดุล (รายงานขององค์กรกรีนพีช, 2565) 

การพัฒนาที่ยั่งยืนตามหลักพุทธธรรมเป็นแนวคิดที่ผสมผสานหลักการพัฒนาที่ยั่งยืน
สมัยใหม่เข้ากับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา โดยเน้นการพัฒนาคนให้มีความรู้ความสามารถ 
และคุณธรรมควบคู่ไปกับการอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติและสร้างสังคมที่เป็นธรรม หลักธรรม
ทางพระพุทธศาสนา เช่น การไม่เบียดเบียน การให้ การมีเมตตา และการดำเนินชีวิตอย่าง
พอเพียง สามารถนำมาประยุกต์ใช้ในการแก้ไขปัญหาสังคมและสิ่งแวดล้อมได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ (พระมหาจีรวัฒน์  กนฺตวณฺโณ, 2565) 

แนวคิดสำคัญที่เกี่ยวข้องกับการพัฒนาเพ่ือความยั่งยืนยุค 4.0 ตามหลักพุทธธรรม 
ได้แก่ เศรษฐกิจพอเพียง: แนวคิดของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวภูมิพลอดุลยเดช ที่เน้นการ
ดำเนินชีวิตอย่างสมดุลระหว่างความพอมี พอใช้ และความพอใจ  การพัฒนาอย่างยั่งยืน: 
เป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน (Sustainable Development Goals: SDGs) ของสหประชาชาติ 
ที่มุ่งเน้นการแก้ไขปัญหาความยากจน สิ่งแวดล้อม และความเหลื่อมล้ำ สังคมแห่งการเรียนรู้: 
การสร้างสังคมที่ส่งเสริมการเรียนรู้ตลอดชีวิต และการพัฒนาศักยภาพของคนทุกคน  
เทคโนโลยีเพ่ือสังคม: การนำเทคโนโลยีมาใช้เพ่ือแก้ไขปัญหาสังคมและสิ่งแวดล้อม 

การศึกษาในครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือสำรวจและวิเคราะห์แนวทางการนำหลักพุทธ
ธรรมมาประยุกต์ใช้ในการพัฒนาเพ่ือความยั่งยืนในยุค 4.0 โดยเฉพาะในบริบทของประเทศ
ไทย ผลการศึกษาคาดว่าจะสามารถนำเสนอแนวทางปฏิบัติที่เป็นรูปธรรมสำหรับผู้มีส่วนได้
ส่วนเสียทุกภาคส่วน ไม่ว่าจะเป็นภาครัฐ ภาคเอกชน หรือประชาชนทั่วไปในการร่วมกันสร้าง
สังคมที่ยั่งยืน การสร้างความเข้าใจ: เกี่ยวกับความเชื่อมโยงระหว่างหลักพุทธธรรมและการ
พัฒนาที่ยั่งยืน ให้เป็นการพัฒนาแนวคิด: เพ่ือนำไปสู่การกำหนดนโยบายและมาตรการส่งเสริม
การพัฒนาที่ยั่งยืน การสร้างแรงบันดาลใจ: ให้แก่บุคคลและองค์กรในการดำเนินงานเพื่อสังคม 
 
ความหมายของการพัฒนา 

การพัฒนาหมายถึง กระบวนการที่นำไปสู่การเปลี่ยนแปลงในทางที่ดีขึ้น ครอบคลุมทั้ง
ในมิติของเศรษฐกิจ สังคมและสิ่งแวดล้อม โดยมีเป้าหมายเพ่ือยกระดับคุณภาพชีวิตของ
ประชาชนการพัฒนามีหลายรูปแบบตั้งแต่การพัฒนาเศรษฐกิจที่มุ่งเน้นการเติบโตของรายได้
และการจ้างงาน ไปจนถึงการพัฒนาทางสังคมที่เน้นการลดความเหลื่อมล้ำและส่งเสริม



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน – ธันวาคม 2567)            | 1371 

 

การศึกษา รวมถึงการพัฒนาเชิงสิ่งแวดล้อมที่ให้ความสำคัญกับการอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติ
และการใช้ทรัพยากรอย่างยั่งยืน การพัฒนาที่ยั่งยืน (Sustainable Development) ตามคำ
นิยามของคณะกรรมาธิการโลกว่าด้วยสิ่งแวดล้อมและการพัฒนา ได้รับการอธิบายไว้ใน
รายงานชื่อ Our Common Future ว่าเป็นการพัฒนาเพ่ือตอบสนองความต้องการของคนรุ่น
ปัจจุบัน โดยไม่ทำให้คนรุ่นถัดไปต้องสูญเสียโอกาสหรือได้รับผลกระทบในการใช้ทรัพยากรที่มี
อยู่ ความสำคัญของการพัฒนาที่ยั่งยืนคือการรักษาดุลยภาพระหว่างมิติทางเศรษฐกิจ สังคม 
วัฒนธรรม จิตใจ รวมถึงทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม ผ่านการจัดการที่มีส่วนร่วมจาก
ทุกภาคส่วนในทุกขั้นตอนการพัฒนา (วราภรณ์ เชื้ออินทร์, 2555) 
  
ยุค 4.0 

Thailand 4.0 เป็นวิสัยทัศน์เชิงนโยบาย ที่เปลี่ยนเศรษฐกิจแบบเดิมไปสู่เศรษฐกิจที่
ขับเคลื่อนด้วยนวัตกรรม ซึ่งกว่าจะมาเป็น Thailand 4.0 ก็ต้องผ่าน 1.0 2.0 และ 3.0 กันมา
ก่อน 

Thailand 1.0 ก็คือยุคของเกษตรกรรม คนไทยปลูกข้าว พืชสวน พืชไร่ เลี้ยงหมู เป็ด 
ไก่ นำผลผลิตไปขาย สร้างรายได้และยังชีพ 

Thailand 2.0 ซึ่งก็คือยุคอุตสาหกรรมเบา ในยุคนี้เรามีเครื่องมือเข้ามาช่วย เราผลิต
เสื้อผ้า กระเป๋า เครื่องดื่ม เครื่องเขียน เครื่องประดับเป็นต้น ประเทศเริ่มมีศักยภาพมากขึ้น 

Thailand 3.0 (ซึ่งเป็นยุคปัจจุบัน) เป็นยุคอุตสาหกรรมหนัก เราผลิตและขายส่งออก
เหล็กกล้า รถยนต์ ก๊าซธรรมชาติ ปูนซีเมน เป็นต้น โดยใช้เทคโนโลยีจากต่างประเทศ เพ่ือเน้น
การส่งออก 

 ในช่วงแรก Thailand 3.0 เติบโตอย่างต่อเนื่อง แต่ปัจจุบันกลับเติบโตเพียงแค่ 3-4% 
ต่อปีเท่านั้น ประเทศไทยจึงตกอยู่ช่วงรายได้ปานกลางมาเป็นเวลากว่า 20 ปีแล้ว ในขณะที่ทั่ว
โลกมีการแข่งขันที่สูงขึ้น เราจึงต้องเปลี่ยนสู่ยุค Thailand 4.0 เพ่ือให้ประเทศไทยให้กลายเป็น
กลุ่มประเทศที่มีรายได้สูง 

ดังจะเห็นได้ว่า ยุค 4.0 หรือมักเรียกว่า การปฏิวัติอุตสาหกรรมครั้งท่ี 4 หมายถึงยุคท่ี
เทคโนโลยีดิจิทัลเข้ามามีบทบาทสำคัญต่อการพัฒนาเศรษฐกิจ สังคม และการดำเนินชีวิตของ
ผู้คน โดยมุ่งเน้นการใช้เทคโนโลยีขั้นสูง เช่น ปัญญาประดิษฐ์ (AI) การวิเคราะห์ข้อมูลขนาด
ใหญ่ (Big Data) ระบบอัตโนมัติ (Automation) และอินเทอร์เน็ตของสรรพสิ่ง (IoT) ซึ่งทำให้



 1372 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.7 No.6 (November - December 2024) 

เกิดการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วในทุกภาคส่วนของเศรษฐกิจและสังคม ยุคนี้มีจุดมุ่งหมาย
หลักในการเพ่ิมประสิทธิภาพการทำงาน ลดต้นทุนการผลิต และพัฒนาคุณภาพชีวิตให้ดียิ่งขึ้น 
 
ลักษณะสำคัญของยุค 4.0 

1. เทคโนโลยีดิจิทัลและการเชื่อมต่อถึงกัน (Connectivity and Digitalization) 
เทคโนโลยีดิจิทัลทำให้การเชื่อมต่อระหว่างอุปกรณ์และระบบต่าง ๆ เป็นไปได้อย่างไร้ขอบเขต 
ข้อมูลที่ เกิดขึ้นในทุกมิติของการใช้ชีวิตสามารถเก็บรวบรวมและวิเคราะห์ ได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ ส่งผลให้เกิดการเปลี่ยนแปลงในวิธีการดำเนินธุรกิจและการจัดการอย่างชัดเจน 

2. ปัญญาประดิษฐ์และระบบอัตโนมัติ (Artificial Intelligence and Automation) 
AI และระบบอัตโนมัติช่วยเพ่ิมประสิทธิภาพในการทำงานและลดความผิดพลาดของมนุษย์ 
อุตสาหกรรมต่างๆ สามารถใช้หุ่นยนต์และ AI ในการผลิต การให้บริการลูกค้า และการ
วิเคราะห์ข้อมูลเพื่อการตัดสินใจอย่างรวดเร็วและแม่นยำ 

3. การผลิตอัจฉริยะ (Smart Manufacturing) โรงงานอัจฉริยะในยุคนี้ใช้เทคโนโลยี 
IoT เพ่ือเชื่อมต่อเครื่องจักรและอุปกรณ์ให้สามารถแลกเปลี่ยนข้อมูลแบบเรียลไทม์ ช่วยให้การ
ผลิตเป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพมากขึ้น ลดการใช้ทรัพยากร และควบคุมคุณภาพได้อย่าง
แม่นยำ 

4. การวิเคราะห์ข้อมูลขนาดใหญ่ (Big Data Analytics) Big Data ช่วยให้องค์กร
สามารถเข้าใจและวิเคราะห์แนวโน้มต่าง ๆ ได้ดีขึ้น องค์กรสามารถใช้ข้อมูลเหล่านี้ในการ
คาดการณ์แนวโน้มการตลาด พฤติกรรมของผู้บริโภค และการบริหารทรัพยากร 

5. เศรษฐกิจแบ่งปันและแพลตฟอร์มออนไลน์ (Sharing Economy and Online 
Platforms) แพลตฟอร์มออนไลน์ทำให้เกิดโมเดลธุรกิจใหม่ เช่น การใช้แพลตฟอรแบ่งปันรถ 
(เช่น Grab) ที่ทำให้ผู้บริโภคสามารถเข้าถึงสินค้าและบริการได้สะดวกขึ้น ธุรกิจออนไลน์ช่วย
ขยายตลาดและเพ่ิมโอกาสในการเข้าถึงลูกค้าได้ทั่วโลก 

 
 
 
 
 



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน – ธันวาคม 2567)            | 1373 

 

การพัฒนาเพ่ือความยั่งยืนยุค 4.0 ตามหลกัพุทธธรรม 
ความย่ังยืนยุค 4.0 ตามหลักพุทธธรรม 
ความย่ังยืนตามแนวพุทธ สำหรับการพัฒนาอาจกำหนดได้สามด้านดังนี้ 
1.ด้านพัฒนาคนให้มีปัญญา 
ปัญญาคือความรอบรู้ ปัญญา แปลว่า ความรอบรู้ ซึ่งปัญญานี้ก็มีอยู่ 2 ประเภท อัน

ได้แก่ 
1. ปัญญาทางโลก คือความรอบรู้ในเรื่องวิชาการต่างๆของชาวโลก  
2. ปัญญาทางธรรม คือความรอบรู้ในเรื่องการดำเนินชีวิต 
ปัญญาทางโลกจะช่วยให้เราอยู่รอดในโลกได้อย่างสุขสบายไม่เดือดร้อน ส่วนปัญญา

ทางธรรมจะช่วยให้เรามีชีวิตอยู่ได้โดยมีความทุกข์น้อยที่สุดได้. 
2. ปัญญาเกิดได้ จากการฟังหรืออ่าน จากการคิดพิจารณาและจากการปฏิบัติ  เมื่อฟัง

หรืออ่านหนังสือท่ีมีประโยชน์ ก็เกิดความรอบรู้ที่จำเอามาได้ หรือถ้ารู้จักคิดพิจารณาให้ดี ก็เกิด
ความรู้ชนิดที่เป็นความเข้าใจได้ และถ้ามีการทดลองปฏิบัติจนบังเกิดผล ก็จะเกิดความเห็นแจ้ง
(รู้แจ้งเห็นจริง)ซ่ึงจัดเป็นความรู้สูงสุด 

3. หลักการฟัง การพัฒนาปัญญาก็คือการสร้างปัญญาให้เจริญมากขึ้น ซึ่งการฟัง
รวมทั้งการอ่านตำราเพ่ือให้เกิดปัญญานี้จะต้องอยู่ในหลักการต่อไปนี้  

1. ตั้งใจฟัง(มีสมาธิขั้นใช้งาน)  
2. ฟังหรืออ่านสิ่งที่เป็นสาระ  
3. รู้จักแยกแยะเนื้อหา และสรุปใจความสำคัญ  
4. ไม่มีอคติต่อผู้สอน(ไม่ลำเอียง) 
5. หลักการคิดในการคิดที่จะให้เกิดปัญญานี้จะมีหลักการคิดดังนี้ คิดอย่างตั้งใจ(มี

สมาธิขั้นใช้งาน) คิดในสิ่งที่เป็นสาระ คิดด้วยเหตุด้วยผล คิดอย่างเป็นระบบ และการปฏิบัติที่
ทำให้เกิดปัญญา 

การปฏิบัติที่ทำให้เกิดปัญญานั้น ก็แยกได้ 2 ทางคือ  
1. ทางโลกก็คือการทดลองปฏิบัติทางวัตถุทั้งหลาย ซึ่งก็ทำให้นักวิทยาศาสตร์ค้นพบ

ความจริงทางวัตถุจนสามารถตั้งเป็นทฤษฎีทางวัตถุทั้งหลายขึ้นมา 
2. ทางธรรมก็คือการปฏิบัติศีล สมาธิ และปัญญา จนบังเกิดเป็นความรู้แจ้งเห็นจริงต่อ

ชีวิตและต่อโลก 



 1374 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.7 No.6 (November - December 2024) 

2.ด้านสัจธรรมเพื่อชีวิต 
"คนเราเมื่อมีลาภก็มีเสื่อมลาภ เมื่อมียศก็มีเสื่อมยศ เมื่อมีสุขก็มีทุกข์ เมื่อมีสรรเสริญก็

มีนินทา" เป็นของคู่กันมาเช่นนี้ จะไปถืออะไรกับปากมนุษย์ ถึงจะดีแสนดีมันก็ติ ถึงจะชั่วแสน
ชั่วมันก็ชม นับประสาอะไร พระพุทธเจ้าผู้ประเสริฐเลิศยิ่งกว่ามนุษย์และเทวดายังมีมารผจญ 
ยังมีคนนินทาติเตียน ปุถุชนอย่างเราจะรอดพ้นจากโลกธรรมดังกล่าวแล้วไม่ได้ ต้องคิดเสียว่า
เขาจะติก็ช่าง ชมก็ช่าง เราไม่ได้ทำอะไรให้เขาเดือดร้อนแก่ตัวเราแลคนอ่ืน เราจึงทำ เขาจะ
นินทาว่าใส่ร้ายอย่างไรก็ช่างเขา บุญเราทำกรรมเราไม่สร้าง พยายามสงบกาย สงบวาจา สงบใจ 
จะต้องไปกังวลกลัวใครติเตียนทำไม ไม่เห็นมีประโยชน์ เปลืองความคิดเปล่า ๆ 

3.ด้านคนเป็นตัวอย่างท่ีดี 
   ในพระพุทธศาสนา พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงตรัสหมวดธรรม หมวดหนึ่งเรียกว่าวุฒิ

ธรรม แปลว่า ธรรมที่ทำให้เจริญ มีทั้งหมด 4 ข้อ 
     1.สัปปุริสสังเสวะ แปลว่า คบสัตบุรุษ คือ  “หาครูดีให้พบ” การเลือกครูดีนั้น ต้อง

พิจารณา 2 เรื่องใหญ่เป็นสำคัญ คือ ต้องพิจารณาจากการมีความรู้จริงและการมีนิสัยดีจริง เรา
จึงจะแน่ใจได้ว่าท่านจะสามารถสอนได้จริงทั้งในภาคทฤษฎีและภาคปฏิบัติ เพราะครูคือ
ต้นแบบ และต้นแบบเป็นสิ่งสำคัญ   

     2. สัทธัมมัสสวนะ แปลว่าฟังธรรม คือ “ฟังคำครูให้ชัด” เมื่อ เราได้พบครูดีแล้ว 
สิ่งสำคัญอันดับที่สองก็คือ ต้องฟังคำครูให้เข้าใจ อย่าให้ผิดพลาดคลาดเคลื่อนเพ้ียนความหมาย 
ฟังแล้วต้องได้ “คำจำกัดความ” ของเรื่องนั้นๆ ออกมาอย่างชัดเจนการให้คำจำกัดความ คือ 
การกำหนดความหมายที่ถูกต้องและชัดเจน ทั้งในทางทฤษฎีและทางปฏิบัติ เพ่ือให้ครูและ
นักเรียน เกิดความเข้าใจที่ตรงกัน วิธีการหาคำจำกัดความแบบง่ายๆ ก็คือ การตั้งคำถามใน
เรื่องท่ีเรียนด้วยคำว่า “อะไร” 

     3. โยนิโสมนสิการะ แปลว่า ตริตรองธรรม คือ “ตรองคำครูให้ลึก” เมื่อเราได้พบ
ครูดีแล้ว ได้ฟังคำครูชัดเจนแล้วแต่จะเข้าใจความรู้ของครูได้ลึกซ้ึงมากน้อยแค่ไหนก็อยู่ที่การนำ
ความรู้กลับมาไตร่ตรองให้ลึกซึ้ง การตรองคำครูให้ลึก คือ การไตร่ตรองให้เกิดความเข้าใจที่
ถูกต้องถึงวัตถุประสงค์ของธรรมะในเรื่อง นั้นๆ วิธีการหาวัตถุประสงค์ก็ทำได้ง่ายๆ ด้วยการตั้ง
คำถามว่า “ทำไม” 

      4. ธัมมานุธัมมปฏิปัตติ แปลว่า ปฏิบัติสมควรแก่ธรรม คือ “ทำตามครูให้ครบ” 
เมื่อเราหาครูดีพบแล้วฟังคำครูชัดเจนแล้วตรองคำครูอย่างลึกซึ้งแล้ว สิ่งที่ต้องทำให้ได้ก็คือต้อง
ปฏิบัติจริงให้ได้เหมือนครูคนที่ได้ครูดีแล้วเอาดีไม่ได้ก็เป็นเพราะ “ทำตามคำครูไม่ครบ” เพราะ



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน – ธันวาคม 2567)            | 1375 

 

ถ้าทำครบ ผลงานก็ต้องออกมาดีเหมือนที่ครูทำ วิธีการที่จะทำตามคำครูได้ครบนั้น มีทางเดียว
ก็คือ ต้องรับเอานิสัยที่ดีของครูมาเป็นนิสัยของตนให้ได้ ยิ่งถ้าเป็นเรื่องการเรียนธรรมะด้วยแล้ว 
ต้องเอานิสัยทุ่มชีวิตเป็นเดิมพันในการทำความดีตามอย่างพระสัมมาสัมพุทธเจ้า 

     จะเห็นได้ว่า “วุฒิธรรม 4 ประการ” คือขุมทรัพย์ทางปัญญาที่พระสัมมาสัมพุทธ
เจ้าทรงมอบไว้ให้แก่ พวกเรา เพ่ือเป็นหลักในการเรียนรู้วิชาทั้งหลายไม่ว่าจะเป็นทั้งทางโลก
และทางธรรมขอเพียงแต่พวกเราตั้งใจศึกษาให้ครบทั้งอะไร ทำไม อย่างไร และผลเป็นอย่างไร 
แล้วลงมือปฏิบัติอย่างเอาชีวิตเป็นเดิมพัน แล้วความสุขและความเจริญในชีวิตย่อมบังเกิดขึ้น
ตามมาทันท ี

     สำหรับบุคคลต้นแบบของชาวพุทธสูงสุดก็คือพระสัมมาสัมพุทธเจ้า เราจะพบว่า
บุคลิกของชาวพุทธจะถอดแบบมาจากพระสัมมาสัมพุทธเจ้า เพียงแต่ว่าเราได้ไม่ครบเราได้
เพียงบางส่ วน  แต่ ในภาพรวมกลายเป็นวัฒนธรรมของชาวพุทธ อย่างเช่นว่าทำไม
พระพุทธศาสนาถึงไม่มีสงครามศาสนา มีแต่ความสงบสันติ เมื่อเราลองมองย้อนดูไปถึงพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้าจะเห็นสิ่งที่พระองค์ปฏิบัติ ที่พระองค์สอนเป็นอย่างนั้น เช่น พรรษาแรก ทรง
ประชุมพระอรหันต์ 1,250 รูป ในวันมาฆบูชาท่านทรงให้โอวาทปาฏิโมกข์ ตอนหนึ่งในนั้นท่าน
ทรงให้วิธีการในการเผยแพร่พระพุทธศาสนาไว้ 6 ข้อ คือ 

1. ไม่ว่าร้าย  
2.ไม่ทำร้าย ไม่ล้างผลาญใคร 
3. ให้สำรวมในพระปาฏิโมกข์  
4. รู้ประมาณในโภชนาหาร  
5. รักความสงบ สงัด 
6. ประกอบความเพียร เน้นเรื่องการฝึกจิต 
4. พรหมวิหาร 4 คือหลักธรรมสำคัญในพระพุทธศาสนาที่ใช้ในการพัฒนาจิตใจให้มี

เมตตาและมีคุณธรรมในการปฏิบัติต่อผู้อ่ืน ซึ่งพรหมวิหาร 4 ประกอบด้วยคุณธรรม 4 ประการ
ที่ช่วยให้ผู้ปฏิบัติสามารถดำรงชีวิตร่วมกับผู้อื่นได้อย่างสงบสุขและมีความสุขโดยพรหมวิหาร 4 
มีดังนี ้

1.เมตตา ความปรารถนาดีต่อผู้อ่ืน ต้องการให้ผู้ อ่ืนมีความสุข ไม่ว่าจะเป็นการให้
ความช่วยเหลือ ให้กำลังใจ หรือการคิดดีต่อผู้ อ่ืนโดยไม่มีอคติ การมีเมตตาช่วยให้ เกิด
บรรยากาศที่อบอุ่นและความสัมพันธ์ที่ดีในสังคม 



 1376 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.7 No.6 (November - December 2024) 

2.กรุณา ความปรารถนาให้ผู้อื่นพ้นจากความทุกข์ เป็นการแสดงออกถึงความใส่ใจเมื่อ
เห็นผู้อ่ืนมีความทุกข์ และการช่วยเหลือเท่าที่เราจะสามารถทำได้การมีกรุณาทำให้เรามีความ
พร้อมที่จะรับผิดชอบและสนับสนุนผู้ที่ต้องการความช่วยเหลือ 

3.มุทิตา ความยินดีเมื่อเห็นผู้อ่ืนได้รับความสำเร็จหรือความสุข การมีมุทิตาช่วยขจัด
ความอิจฉาริษยาและเปิดใจให้เราแสดงความยินดีกับความสำเร็จของผู้อ่ืนซึ่งจะช่วยเสริมสร้าง
ความสามัคคีและความสุขในการอยู่ร่วมกัน 

4.อุเบกขา การวางใจเป็นกลาง ไม่ยินดีหรือยินร้ายต่อสถานการณ์ต่าง ๆ อย่างมีสติ
และมีเหตุผล การมีอุเบกขาทำให้เรารับรู้ความเปลี่ยนแปลงในชีวิตได้อย่างไม่หวั่นไหว และ
เข้าใจว่าสิ่งต่าง ๆ ล้วนเป็นไปตามธรรมชาติ การวางใจอย่างมีอุเบกขาทำให้จิตใจสงบและ
สามารถจัดการกับสถานการณ์ที่เกิดขึ้นอย่างมีปัญญา 

จะเห็นได้ว่าพรหมวิหาร 4 ถือเป็นธรรมสำหรับการอยู่ร่วมกันในสังคมและช่วยสร้าง
ความสามัคคีและความปรองดองในครอบครัว ชุมชน และองค์กร เมื่อนำหลักธรรมเหล่านี้มาใช้
ในการปฏิบัติ จะช่วยให้เกิดความสัมพันธ์ที่ดี มีความเอ้ือเฟ้ือ และสร้างสรรค์สังคมที่สงบสุข 

5. ไตรสิกขา เป็นหลักการสำคัญในพระพุทธศาสนาที่ใช้ในการพัฒนาตนเองให้มี
คุณธรรม ความรู้ และปัญญาอย่างสมดุล ประกอบด้วย 3 ส่วน ได้แก่ ศีล (ความประพฤติดี
งาม) สมาธิ (การฝึกจิตให้มั่นคง) และ ปัญญา (ความรู้แจ้งในความจริง) โดยมีเป้าหมายเพ่ือให้
บุคคลสามารถดำเนินชีวิตอย่างมีสติสัมปชัญญะและเกิดประโยชน์สูงสุดต่อตนเองและสังคม 
ดังนี้: 

1.ศีล เป็นการฝึกปฏิบัติเพ่ือควบคุมกายและวาจาให้อยู่ในความถูกต้องดีงาม ศีลเป็น
พ้ืนฐานสำคัญท่ีช่วยให้คนไม่ทำสิ่งที่ก่อให้เกิดโทษหรือความเดือดร้อนต่อผู้อื่น การรักษาศีลช่วย
ให้เกิดความสงบสุขในสังคม และเป็นพ้ืนฐานในการพัฒนาจิตและปัญญา 

2.สมาธิ เป็นการฝึกจิตให้มีสมาธิและมั่นคง เป็นเครื่องมือที่ช่วยควบคุมจิตใจให้อยู่ใน
สภาพสงบ ไม่ถูกรบกวนด้วยอารมณ์และสิ่งกระตุ้นภายนอก การฝึกสมาธิทำให้จิตใจมีพลังใน
การตัดสินใจและสามารถเห็นปัญหาอย่างชัดเจนและถูกต้อง 

3.ปัญญา เป็นความรู้แจ้งที่เกิดจากการพินิจพิจารณาตามความจริง ปัญญานี้ช่วยให้
เราเข้าใจธรรมชาติของชีวิตและความไม่เที่ยงของสิ่งต่างๆ ทำให้ไม่ยึดติดกับสิ่งที่เปลี่ยนแปลง 
และสามารถดำเนินชีวิตไปในทางท่ีเกิดประโยชน์อย่างแท้จริง 



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี      ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน – ธันวาคม 2567)            | 1377 

 

จะเห็นได้ว่าไตรสิกขาเป็นหลักสำคัญที่สามารถนำมาใช้ในการพัฒนาชีวิตและการ
จัดการงาน เพื่อให้เกิดความสมดุลและความสุขในทุกมิติ ไม่ว่าจะเป็นการจัดการในระดับบุคคล
หรือการบริหารองค์กร 
 

สรุป  

การพัฒนาที่ยั่งยืนในยุค 4.0 นั้น แม้นจะมีความเจริญก้าวหน้าทางเทคโนโลยีและ
นวัตกรรมมากมาย แต่ก็มีความท้าทายด้านจริยธรรมและผลกระทบต่อสิ่งแวดล้อมและสังคม 
ดังนั้นการบูรณาการหลักพุทธธรรมจึงเป็นแนวทางที่สามารถเสริมสร้างความสมดุลและช่วยให้
การพัฒนาเทคโนโลยีเป็นไปอย่างมีคุณธรรม หลักธรรม เช่นไตรสิกขา (ศีล สมาธิ ปัญญา) และ
พรหมวิหาร 4 (เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา) ซึ่งสามารถนำมาใช้เพ่ือเสริมสร้างการทำงานที่
โปร่งใส มีจริยธรรม และการตัดสินใจที่คำนึงถึงผลกระทบต่อสิ่งแวดล้อมและสังคมอย่างยั่งยืน 
จะเห็นได้ว่า ยุค 4.0 จึงไม่เพียงพอแค่เป็นยุคแห่งนวัตกรรมเทคโนโลยี แต่เป็นยุคที่เรียกร้องให้
สังคมผสมผสานจริยธรรมในการใช้นวัตกรรมเทคโนโลยีเพ่ือให้เกิดประโยชน์อย่างแท้จริงของ
มนุษย ์

เอกสารอ้างอิง  
กมล ฉายาวัฒนะ. 2549. บริหารคนและงานตามหลักการของพระพุทธเจ้า. นนทบุรี: ชบา พับ

ลิชชิ่งเวิร์กส. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตโต). (2539). การพัฒนาที่ยั่งยืน. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร: 

สำนักพิมพ์มูลนิธิโกมลคีมทอง. 
วราภรณ์ เชื้ออินทร์. (2555) แนวคิดการจัดการการศึกษาหลังปริญญาเพ่ือการพัฒนาอย่าง

ยั่งยืน. ขอนแก่น: ภาควิชาสัญญีวิทยา คณะแพทยศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 
วันชัย สุขตาม. 2555. การพัฒนาทุนมนุษย์วิถีพุทธ ในยุค โลกาภิวัฒน์. ใน วิทยานิพนธ์รัฐ

ประศาสนศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขารัฐประศาสนศาสตร์, มหาวิทยาลัยราชภัฏวไลยลง
กรณ์ ในพระบรมราชูปถัมภ์ 

สุทธิดา  ศิริบุญหลง.  (2554). การพัฒนาแบบยั่งยืน : กระบวนการกระทำทางเศรษฐกิจ
สังคม (metabolism) และการเปลี่ยนแปลงธรรมชาติเชิงสร้างสรรค์. 

 


