
             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี                   ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม – สิงหาคม 2568) | 685 

 

การพัฒนาพระสอนศีลธรรมในโรงเรียนด้วยหลักสัปปุริสธรรม* 
DEVELOPMENT OF MORAL TEACHINGS MONKS IN SCHOOLS WITH 

THE PRINCIPLE OF SAPPURISADHAMMA PRINCIPLE. 
 

พระอภิสิทธิ์ อภิชาโต (แซ่จ้อง)1 และ พระครูบวรชัยวัฒน์2 

Phra Apisit Apicharto (Seajong)1 and Phrakhrubowonchaiwat2 

1-2มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
1-2Mahamakut Buddhist University, Thailand 

Corresponding Author’s Email: Apisitapicharto@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 

การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาแนวคิดทฤษฎีการพัฒนาพระสอนศีลธรรมใน
โรงเรียน 2) เพื่อศึกษาหลักสัปปุริสธรรม และ 3) เพื่อวิเคราะห์การพัฒนาพระสอนศีลธรรมใน
โรงเรียนด้วยหลักสัปปุริสธรรมในบริบทของจังหวัดสงขลา  การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ
จากการเก็บรวบรวมเอกสารและจากเครื่องมือสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้างจากผู้ให้ข้อมูลแบบ
เจาะจงจำนวน 15 รูป/คน และวิเคราะห์ข้อมูลอย่างเป็นระบบโดยเชื่อมโยงและสังเคราะห์
ข้อมูลแนวคิดทฤษฏีการพัฒนาพระสอนศีลธรรมในโรงเรียนร่วมกับหลักสัปปุริสธรรมรวมถึง
วิเคราะห์ข้อมูลและหาความสอดคล้องจากผู้ ให้สัมภาษณ์เพื ่อค้นพบการพัฒนาพระสอน
ศีลธรรมในโรงเรียนด้วยหลักสัปปุริสธรรม 

ผลการวิจัยพบว่า 
1. แนวคิดทฤษฎีการพัฒนาพระสอนศีลธรรมในโรงเรียนของจังหวัดสงขลาจำเป็นต้อง

ครอบคลุมสามด้านหลัก ได้แก่ ด้านความรู้ ด้านเทคนิคการสอน และด้านมนุษยสัมพันธ์ เพ่ือให้
การสอนศีลธรรมมีประสิทธิภาพในบริบทสังคมพหุวัฒนธรรม ด้านความรู้เน้นความเข้าใจ
หลักธรรมเชิงลึกควบคู่กับบริบทผู้เรียนและสังคม ด้านเทคนิคการสอนมุ่งปรับสู่แนวทางเน้น
ผู้เรียนเป็นศูนย์กลางและยืดหยุ่น และด้านมนุษยสัมพันธ์เน้นการสร้างความสัมพันธ์เชิงบวกกับ
ทุกภาคส่วน 

2. หลักสัปปุริสธรรม 7 ประการ  ซึ่งเป็นคุณธรรมสำคัญที่ช่วยหล่อหลอมบุคคลให้เป็น
สัตบุรุษ มีความสมบูรณ์ทั้งปัญญา ศีล และสมาธิ อันได้แก่ ธัมมัญญุตา อัตถัญญุตา อัตตัญญุตา 
มัตตัญญุตา กาลัญญุตา ปริสัญญุตา และปุคคลปโรปรัญญุตา มีความสำคัญอย่างยิ่งต่อการ
พัฒนาพระสอนศลีธรรมในโรงเรียน 

 
* Received 26 April 2025; Revised 25 May 2025; Accepted 27 May 2025 

mailto:Apisitapicharto@gmail.com


 686 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.8 No.4 (July – August 2025)  

3. หลักสัปปุริสธรรมเป็นแกนกลางและกลไกสำคัญในการขับเคลื่อนการพัฒนาพระ
สอนศีลธรรมในโรงเรียนได้อย่างเป็นระบบในทุกมิติ ทั้งด้านความรู้ ด้านเทคนิคการสอน และ
ด้านมนุษยสัมพันธ์  โดยแต่ละหลักธรรมทำหน้าที่สร้างความตระหนัก กำกับดูแลกระบวนการ
แสวงหา ประมวลผล เลือกใช้ และประยุกต์ความรู้ เทคนิคการสอน และทักษะมนุษยสัมพันธ์
ให้เหมาะสมกับผู้เรียนและสถานการณ์อย่างมีประสิทธิภาพ 
 
คำสำคัญ: การพัฒนาพระสอนศีลธรรม, หลักสัปปุริสธรรม, การส่งเสริมศักยภาพ 

 
Abstract 
 This research aimed 1) to study the concepts and theories of monk 
teacher development in schools, 2) to study the Sapurisadhamma principle, 
and 3) to analyze the development of monk teachers in schools using the 
Sapurisadhamma principle in the context of Songkhla province. This qualitative 
research collected data from documents and structured in-depth interviews 
with 15 purposively selected key informants. Data analysis was conducted 
systematically by linking and synthesizing the concepts and theories of monk 
teacher development in schools with the Sapurisadhamma principle, including 
analyzing and identifying consistency from the interview data to discover the 
development of monk teachers in schools using the Sapurisadhamma principle. 
 The research found that. 
 1. The concepts and theories of monk teacher development in schools 
in Songkhla province necessarily encompass three main areas: knowledge 
development, teaching technique development, and human relations 
development. This is crucial for effective moral teach ing in a multicultural 
societal context. Knowledge development emphasizes a deep understanding of 
Buddhist principles combined with the context of learners and society. Teaching 
technique development aims to adapt towards learner-centered and flexible 
approaches. Human relations development focuses on building positive 
relationships with all stakeholders. 
 2. The seven Sapurisadhamma principles—Dhammanyuta (knowing the 
Dhamma), Atthanyuta (knowing the meaning/purpose), Attanyuta (knowing 
oneself), Mattanyuta (knowing moderation), Kalanyuta (knowing the proper 
t i m e ) ,  P a r i s a n y u t a  ( k n o w i n g  t h e  a s s e m b l y / c o m m u n i t y ) ,  a n d 



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี                   ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม – สิงหาคม 2568) | 687 

 

Puggalaparoparanyuta (knowing the individual differences)—are crucial virtues 
that shape an individual into a virtuous person, complete with wisdom, morality, 
and concentration. These principles are highly significant for the development 
of monk teachers in schools. 
 3. The Sapurisadhamma principle serves as a central and vital 
mechanism for systematically driving the development of monk teachers in 
schools across all dimensions: knowledge, teaching techniques, and human 
relations. Each principle functions to foster awareness, regulate the process of 
acquiring, processing, selecting, and applying knowledge, teaching techniques, 
and human relations skills effectively to suit learners and situations. 
 

Keywords   Monk Teacher Development, Sapurisadhamma Principle, 
Enhancement of Potential. 

 
บทนำ 
      ศาสนามีบทบาทสำคัญอย่างยิ่งในการสร้างเสริมคุณธรรมและจริยธรรมในสังคมมนุษย์ 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งในประเทศไทยที่พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจำชาติและเป็นรากฐาน
สำคัญในการหล่อหลอมวิถีชีวิตและจิตใจของประชาชน (สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ , 
2564) อย่างไรก็ตาม สังคมไทยในปัจจุบันกำลังเผชิญกับการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วใน
หลากหลายมิติ ทั้งด้านเศรษฐกิจ วัฒนธรรม และเทคโนโลยี ซึ่งส่งผลกระทบต่อการดำเนินชีวิต 
การปฏิบัติศาสนกิจ และการรักษาศีลธรรมในชีวิตประจำวัน โดยเฉพาะอย่างยิ่งในกลุ่มเยาวชน
ที ่ เต ิบโตท่ามกลางความก้าวหน้าทางเทคโนโลยีและการเข ้าถ ึงข ้อมูลที ่หลากหลาย 
(Pharcharuen, Winit, 2020) ปัญหาการละเมิดสิทธิผู้อื่น การขาดความเคารพในกฎระเบียบ 
และการขาดความเข้าใจในคุณธรรมพื้นฐาน เป็นสัญญาณที่บ่งชี้ถึงความเสื่อมถอยของศีลธรรม
ในสังคม ซึ่งส่วนหนึ่งอาจเป็นผลมาจากการที่สถาบันครอบครัวและชุมชนไม่สามารถสอดแทรก
และถ่ายทอดคำสอนทางศาสนาได้อย่างมีประสิทธิภาพเท่าที่ควร 
      การสร้างเสริมคุณธรรมในกลุ่มเยาวชนจึงเป็นประเด็นสำคัญที่ไม่สามารถละเลยได้ 
การศึกษาพระพุทธศาสนาและการนำหลักธรรมคำสอนมาประยุกต์ใช้ในการพัฒนาจิตใจของ
เยาวชนจึงเป็นแนวทางที่มีศักยภาพในการบรรเทาปัญหาดังกล่าว พระสงฆ์ในบทบาทของพระ
สอนศีลธรรมในโรงเรียนจึงมีบทบาทสำคัญในการเป็นผู ้ชี ้นำและเป็นแบบอย่างที่ดีงามแก่
เยาวชน (อานนท์ เมธีวรฉัตร, 2562) พระสอนศีลธรรมไม่เพียงแต่ทำหน้าที่สอนวิชาศีลธรรม 
แต่ยังเป็นผู้ที่มีความรู้ทางธรรมที่สามารถถ่ายทอดหลักการและความเข้าใจในการดำเนนิชีวิตที่
ด ีและมีความสุข โดยเฉพาะอย่างยิ ่งในบริบทของจังหวัดสงขลา ซึ ่งเป็นพื ้นที ่ที ่ม ีความ



 688 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.8 No.4 (July – August 2025)  

หลากหลายทางวัฒนธรรมและศาสนาอย่างชัดเจน โดยมีชุมชนไทยพุทธ มุสลิม และจีน อาศัย
อยู่ร่วมกัน ความหลากหลายนี้เป็นเอกลักษณ์ท่ีสำคัญของจังหวัด บทบาทของพระสอนศีลธรรม
ในโรงเรียนจึงไม่ได้จำกัดอยู่เพียงการถ่ายทอดหลักธรรมคำสอนในพระพุทธศาสนาเท่านั้น แต่
ยังครอบคลุมถึงการสร้างความเข้าใจและความสมานฉันท์ระหว่างชุมชนต่างศาสนาในพ้ืนที่ การ
ใช้หลักธรรมที่เป็นสากล เช่น พรหมวิหาร 4 อริยสัจ 4 และมรรค 8 ช่วยส่งเสริมให้นักเรียนมี
ความเข้าใจในคุณค่าของความเมตตา ความอดทน และการดำเนินชีวิตที่เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ซึ่งกัน
และกัน (สุจิตรา พรหมเกษม, 2563)  อย่างไรก็ตาม การดำเนินงานของพระสอนศีลธรรมใน
จังหวัดสงขลายังคงเผชิญกับความท้าทายหลายด้าน เช่น การขาดทรัพยากรสนับสนุนที่เพียงพอ 
โดยเฉพาะในพื้นที่ชนบทที่มักประสบปัญหาในการเข้าถึงงบประมาณและสื่อการเรียนการสอน 
ความล่าช้าในการเบิกจ่ายค่าตอบแทนส่งผลให้พระบางรูปขาดกำลังใจในการปฏิบัติหน้าที่ อีก
ทั้งการขาดการอบรมและพัฒนาศักยภาพอย่างต่อเนื่องยังเป็นอุปสรรคที่ทำให้พระไม่สามารถ
พัฒนาวิธีการสอนให้สอดคล้องกับยุคสมัยและความต้องการของนักเรียนในพื้นที่หลากหลาย
วัฒนธรรม ความหลากหลายทางวัฒนธรรมในจังหวัดสงขลายังส่งผลต่อวิธีการสื่อสารและสร้าง
ความสัมพันธ์ในชุมชน การสอนศีลธรรมในโรงเรียนจึงต้องพิจารณาถึงความแตกต่างทาง
วัฒนธรรมและศาสนา เพ่ือให้การถ่ายทอดหลักธรรมสามารถเข้าถึงและสร้างผลกระทบเชิงบวก
ได้อย่างแท้จริง การจัดกิจกรรมที่ส่งเสริมการมีส่วนร่วมของนักเรียนและชุมชน เช่น การจั ด
กิจกรรมวันสำคัญทางศาสนาที่เชิญชวนชุมชนทุกศาสนาเข้าร่วม หรือการบรรยายธรรมที่
เชื่อมโยงกับค่านิยมร่วมในสังคม เช่น ความซื่อสัตย์ ความรับผิดชอบ และการเคารพซึ่งกันและ
กัน จะช่วยส่งเสริมความสัมพันธ์ที่ดีในชุมชน (สุจิตรา พรหมเกษม , 2563)  ดังนั้นการพัฒนา
โครงการพระสอนศีลธรรมในจังหวัดสงขลาจึงควรให้ความสำคัญกับการสร้างเครือข่ายความ
ร่วมมือระหว่างหน่วยงานที่เกี ่ยวข้อง เช่น กระทรวงศึกษาธิการ กระทรวงวัฒนธรรม และ
องค์กรทางศาสนาในพ้ืนที่ การจัดการอบรมพิเศษเพ่ือพัฒนาทักษะการสอนและการสร้างความ
เข้าใจในบริบทของพ้ืนที่ที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรมจะช่วยให้พระสอนศีลธรรมสามารถ
ปฏิบัติหน้าที่ได้อย่างมีประสิทธิภาพ นอกจากนี้ การสนับสนุนด้านงบประมาณและสื่อการเรียน
การสอนที่เพียงพอจะช่วยลดความเหลื่อมล้ำในพื้นที่ห่างไกล และเพิ่มความมั่นใจให้กับพระใน
การดำเนินงาน บทบาทของพระสอนศีลธรรมในจังหวัดสงขลาไม่ได้จำกัดอยู่เพียงในห้องเรียน
เท่านั ้น แต่ยังเป็นผู ้นำในการสร้างความสมานฉันท์ในระดับชุมชน การใช้หลักธรรมเป็น
เครื่องมือในการสอนและสร้างความสัมพันธ์ระหว่างชุมชนต่างศาสนาเป็นแนวทางสำคัญที่ช่วย
สร้างความเข้าใจและลดความขัดแย้งในสังคม ความร่วมมือระหว่างพระสอนศีลธรรมและชุมชน
จะช่วยเสริมสร้างความมั่นคงและความยั่งยืนให้กับสังคมในพื้นที่หลากหลายวัฒนธรรมเช่นนี้ 
(ธนชัย รัตนกุล, 2562) 
     จากการศึกษาผลงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับการประยุกต์ใช้หลักธรรมในสถานศึกษา พบว่า 
การนำหลักสัปปุริสธรรมมาใช้สามารถช่วยเสริมสร้างคุณลักษณะเชิงบวกในนักเรียน เช่น ความ



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี                   ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม – สิงหาคม 2568) | 689 

 

รับผิดชอบ ความเคารพ และความสามารถในการทำงานร่วมกับผู้อ่ืนได้ดียิ่งขึ้น (Nilkote, R., & 
Singsorn, N., 2024) ในบริบทของจังหวัดสงขลา การเสริมสร้างบทบาทของพระสอนศีลธรรม
ให้มีความเหมาะสมกับบริบทท้องถิ่นจึงมีความสำคัญในการพัฒนาคุณธรรมในเยาวชนและ
ชุมชนที่มีความหลากหลายทางศาสนาและวัฒนธรรม ด้วยเหตุนี้ ผู้วิจัยจึงเห็นว่าการศึกษาเรื่อง
การพัฒนาพระสอนศีลธรรมในโรงเรียนด้วยหลักสัปปุริสธรรม โดยเฉพาะอย่างยิ่งในบริบทของ
จังหวัดสงขลา เป็นประเด็นที ่มีความสำคัญและน่าสนใจที ่จะศึกษาเพิ่มเติม งานวิจัยนี ้มุ่ง
นำเสนอแนวทางท่ีสามารถประยุกต์ใช้ได้ในเชิงปฏิบัติ โดยมีเป้าหมายที่จะพัฒนาและเสริมสร้าง
บทบาทของพระสอนศีลธรรมให้สามารถตอบสนองต่อความต้องการของสังคมที่เปลี่ยนแปลง
และมีความหลากหลายได้อย่างมีประสิทธิภาพ  อย่างไรก็ตามจากความเป็นมาและความสำคัญ
ของปัญหาดังกล่าวข้างต้น งานวิจัยนี้จึงมีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาการพัฒนาพระสอนศีลธรรมใน
โรงเรียนด้วยหลักสัปปุริสธรรม ดังนี้ 
 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
1. เพ่ือศึกษาแนวคิดทฤษฎีการพัฒนาพระสอนศีลธรรมในโรงเรียน 
2. เพ่ือศึกษาหลักสัปปุริสธรรม 
3. เพื่อวิเคราะห์การพัฒนาพระสอนศีลธรรมในโรงเรียนด้วยหลักสัปปุริสธรรม ใน

บริบทจังหวัดสงขลา 
 

วิธีดำเนินการวิจัย  
    การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ที่มุ่งเน้นการศึกษาและ
ทำความเข้าใจเกี่ยวกับการพัฒนาพระสอนศีลธรรมในโรงเรียนด้วยหลักสัปปุริสธรรมเป็น
พื้นฐานในการวิจัย การวิจัยเชิง   คุณภาพเป็นการรวบรวมข้อมูลเชิงลึกจากผู้มีส่วนเกี่ยวข้อง 
เพ่ือสร้างความเข้าใจที่ครอบคลุมเก่ียวกับแนวคิดและแนวทางในการพัฒนาพระสอนศีลธรรมใน
โรงเรียนอย่างถูกต้องต่อไป 

  1.การศึกษาทบทวนเอกสาร 
ในการวิจัยนี้ ผู้วิจัยได้ดำเนินการศึกษาและทบทวนวรรณกรรมอย่างรอบด้าน เพ่ือ

สร้างความเข้าใจในแนวคิด ทฤษฎี และงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับการพัฒนาพระสอนศีลธรรมใน
โรงเรียน โดยได้รวบรวมข้อมูลจากแหล่งข้อมูลปฐมภูมิอันเป็นหัวใจสำคัญ คือ พระไตรปิฎก 
(ฉบับภาษาไทย) ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539)ซึ่งเป็นพื้นฐานในการทำความเข้าใจหลักสัปปุริสธรรมและแนวทางการพัฒนา 
สำหรับแหล่งข้อมูลทุติยภูมิ ประกอบด้วย หนังสือ เอกสาร งานวิทยานิพนธ์ และบทความ
วิชาการที่มีเนื ้อหาสอดคล้องกับหัวข้องานวิจัย โดยผู้ วิจัยได้คัดเลือกเอกสารเหล่านั้นอย่าง
พิถีพิถันตามเกณฑ์ของ Scott (1990) ได้แก่ ความถูกต้อง (Authenticity) ความน่าเชื่อถือ 



 690 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.8 No.4 (July – August 2025)  

(Credibility) ความเป็นตัวแทน (Representativeness) และความหมายชัดเจน (Meaning) 
เพ่ือให้มั่นใจว่าข้อมูลที่นำมาใช้มีความเหมาะสม ครบถ้วน และตรงประเด็นกับวัตถุประสงค์ของ
การวิจัย 

2. ผู้ให้ข้อมูลสำคัญและการสัมภาษณ์เชิงลึก 
ผู้ให้ข้อมูลสำคัญในการวิจัยนี้ได้มาจากการสัมภาษณ์เชิงลึกจำนวนทั้งสิ้น 15 รูป/คน 

ในจังหวัดสงขลา ซึ่งผู้วิจัยได้คัดเลือกแบบเจาะจงจากผู้ที่มีประสบการณ์และมีความเกี่ยวข้อง
โดยตรงกับประเด็นการวิจัย โดยแบ่งออกเป็น 3 กลุ่มหลัก กลุ่มละ 5 รูป/คน ประกอบด้วย 
กลุ่มนักวิชาการผู้เชี่ยวชาญทางพุทธศาสนา เช่น เจ้าอาวาสและพระสังฆาธิการที่เกี่ยวข้อง กลุ่ม
ผู้บริหารโครงการพระสอนศีลธรรม เช่น บุคลากรในโครงการและพระสอนศีลธรรม และกลุ่ม
บุคลากรทางการศึกษา เช่น ผู้บริหารสถานศึกษาและผู้อำนวยการโรงเรียน เพื่อให้ได้ข้อมูลเชิง
ลึกที่หลากหลายและครอบคลุมจากมุมมองของผู้มีส่วนเกี่ยวข้องในแต่ละระดับ 

3. เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย 
เครื่องมือหลักท่ีใช้ในการเก็บรวบรวมข้อมูล ซึ่งผู้วิจัยได้พัฒนาขึ้นจากการศึกษาค้นคว้า

และรวบรวมข้อมูลจากเอกสารปฐมภูมิและทุติยภูมิ โดยแบบสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้างฉบับ
สมบูรณ์ได้แบ่งออกเป็น 3 ตอน ครอบคลุมปัจจัยส่วนบุคคลและประเด็นเกี่ยวกับการส่งเสริม
การพัฒนาพระสอนศีลธรรมในโรงเรียนด้วยหลักสัปปุริสธรรม ทั้งนี้ การสร้างและตรวจสอบ
คุณภาพของเครื่องมือได้ดำเนินการตามขั้นตอนอย่างเป็นระบบจำนวน 9 ขั้นตอน รวมถึงการ
ตรวจสอบความสอดคล้องของเนื้อหา (Content Validity Index: CVI) โดยผู้เชี่ยวชาญจำนวน 
3 ท่าน (Lawshe, 1975) ซึ่งผลการประเมินเป็นไปตามเกณฑ์ที่กำหนด (CVI ≥ 0.80) และ
เครื่องมือยังได้รับการรับรองจากคณะกรรมการจริยธรรมการวิจัยในคนประจำสถาบันอีกด้วย 
เพ่ือให้มั่นใจว่าเครื่องมือมีความถูกต้องเหมาะสมสำหรับการเก็บข้อมูล 
     4. การเก็บรวบรวมข้อมูล 

การเก็บรวบรวมข้อมูลภาคสนามดำเนินการโดยการสัมภาษณ์เชิงลึกกับผู้ให้ข้อมูล
สำคัญตามท่ีได้คัดเลือกไว้ โดยมีขั้นตอนการดำเนินงานอย่างเป็นระบบ เริ่มจากการสำรวจพ้ืนที่
เบื้องต้นในจังหวัดสงขลาเพื่อกำหนดขอบเขตและพื้นที่ในการวิจัยที่ชัดเจน ซึ่งมุ่งเน้นกลุ่มพระ
สอนศีลธรรมในโรงเรียนสังกัดมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตศรีธรรมโศกราช 
จากนั้นจึงดำเนินการขอหนังสืออนุญาตจากบัณฑิตวิทยาลัยเพื่อรับรองการเก็บข้อมูล ทำการ
ออกหนังสือนัดหมายและประสานงานกับกลุ่มเป้าหมาย พร้อมทั้งเตรียมความพร้อมของ
เครื่องมือและอุปกรณ์ที่จำเป็น เช่น แบบบันทึกเสียง ก่อนจะเดินทางไปยังพื้นที่เพื่อดำเนินการ
สัมภาษณ์ตามวัน เวลา และสถานที่ที ่กำหนด กระบวนการทั้งหมดนี้มุ ่งเพื่อให้ได้ข้อมูลเชิง
ประจักษ์ที่ครบถ้วนและละเอียดตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย 

 
 



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี                   ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม – สิงหาคม 2568) | 691 

 

5. การวิเคราะห์ข้อมูล 
กระบวนการวิเคราะห์ข้อมูลในงานวิจัยเชิงคุณภาพนี้ ได้เชื่อมโยงและสังเคราะห์ข้อมูล

อย่างเป็นระบบโดยใช้กรอบแนวคิดจากทฤษฎีการเรียนรู ้แบบร่วมมือ (Collaborative 
Learning Theory) ของ Lev Vygotsky (1986) และหลักสัปปุริสธรรม ซึ่งเป็นเครื่องมือสำคัญ
ในการตีความและวิเคราะห์ข้อมูลเชิงลึกที่ได้จากการสัมภาษณ์ภาคสมาน โดยเริ่มจากการ
วิเคราะห์แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับการพัฒนาพระสอนศีลธรรมและหลักสัปปุริสธรรมใน
เชิงลึก จากนั้นจึงนำกรอบแนวคิดทั้งสองมาใช้ร่วมกันในการวิเคราะห์ข้อมูลเกี่ยวกับการพัฒนา
พระสอนศีลธรรมในโรงเรียนทั้ง 3 ด้านหลัก ได้แก่ ด้านความรู้ ด้านเทคนิคการสอน และด้าน
มนุษยสัมพันธ์ ก่อนจะดำเนินการตีความผลการวิเคราะห์เพื่อสร้างธีมและข้อค้นพบที่เชื่อมโยง
ระหว่างหลักสัปปุริสธรรมกับการพัฒนาพระสอนศีลธรรม สรุปผลข้อมูลโดยเชื่อมโยงกลับไปยัง
วัตถุประสงค์ของการวิจัย และนำเสนอผลการศึกษาทั้งหมดในรูปแบบการเขียนพรรณนาเชิง
วิชาการ 
 
ผลการวิจัย 

ส่วนนี้เป็นการนำเสนอผลการวิจัยเชิงคุณภาพเกี่ยวกับการพัฒนาพระสอนศีลธรรมใน
โรงเรียนด้วยหลักสัปปุริสธรรม ในบริบทของจังหวัดสงขลา ซึ่งได้จากการศึกษาทบทวนเอกสาร
และการสัมภาษณ์เชิงลึกจากผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ผลการวิจัยที่ได้จากการวิเคราะห์ข้อมูลตาม
วัตถุประสงค์ของการวิจัย สรุปได้ดังนี้ 

1. จากการศึกษาแนวคิดและทฤษฎีที่เกี ่ยวข้องกับการพัฒนาพระสอนศีลธรรมใน
โรงเรียน พบว่า กระบวนการพัฒนาพระสอนศีลธรรมในจังหวัดสงขลาเป็นกระบวนการที่มี
เป้าหมายเพื่อเสริมสร้างคุณธรรมและจริยธรรมแก่นักเรียน โดยอาศัยกรอบแนวคิดทางวิชาการ 
อาทิ ทฤษฎีการเรียนรู้แบบร่วมมือ ซึ่งเน้นการเรียนรู้ผ่านปฏิสัมพันธ์และการทำงานร่วมกัน 
ผลการวิจัยบ่งชี้ว่าการพัฒนาพระสอนศีลธรรมมุ่งเน้นใน 3 ด้านหลัก คือ การพัฒนาความรู้ การ
พัฒนาเทคนิคการสอน และการพัฒนามนุษยสัมพันธ์ เพื่อให้พระสอนศีลธรรมสามารถปฏิบัติ
หน้าที่ได้อย่างมีประสิทธิภาพและสอดคล้องกับบริบทปัจจุบัน 

2. จากการศึกษาผล พบว่า หลักสัปปุริสธรรมทั้ง 7 ประการ ได้แก่ 1) ธัมมัญญุตา 
ความรู้จักธรรม 2) อัตถัญญุตา ความรู้จักอรรถ 3) อัตตัญญุตา ความรู้จักตน 4) มัตตัญญุตา 
ความรู้จักประมาณ 5) กาลัญญุตา ความรู้จักกาล 6) ปริสัญญุตา ความรู้จักบริษัท และ 7) 
ปุคคลปโรปรัญญุตา ความรู้จักบุคคล มีความสำคัญอย่างยิ่งและเป็นเครื่องมือสำคัญในการ
พัฒนาทักษะ การวิเคราะห์ การตัดสินใจ และการปฏิบัติของพระสอนศีลธรรมในยุคปัจจุบัน 
โดยเฉพาะในบริบทโรงเรียนที่เยาวชนต้องเผชิญกับการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและเทคโนโลยี
อย่างรวดเร็ว หลักธรรมเหล่านี้เป็นมากกว่ากรอบแนวทางศีลธรรม แต่เป็นรากฐานที่ช่วยให้พระ
สอนศีลธรรมสามารถปรับตัวและปฏิบัติงานได้อย่างเหมาะสม 



 692 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.8 No.4 (July – August 2025)  

3. จากการวิเคราะห์การพัฒนาพระสอนศีลธรรมในโรงเรียนด้วยหลักสัปปุริสธรรม 
พบว่า หลักธรรมดังกล่าวได้ถูกนำมาประยุกต์ใช้ใน 3 ด้านสำคัญของการพัฒนาอย่างเป็น
รูปธรรม 

     (1) การพัฒนาความรู้ หลักสัปปุริสธรรมเป็นปัจจัยสำคัญในการพัฒนาความรู้ของ
พระสอนศีลธรรมอย่างรอบด้าน 1) ธัมมัญญุตา ความรู้จักธรรม ช่วยเสริมสร้างความเข้าใจ
หลักธรรมอย่างลึกซึ้งและเชื่อมโยงกับชีวิตเยาวชน ขณะที่ 2) อัตถัญญุตา ความรู้จักอรรถ 
ส่งเสริมการเรียนรู้จากการประเมินผลการสอนเพื่อปรับปรุงวิธีการถ่ายทอด 3) อัตตัญญุตา 
ความรู้จักตน กระตุ้นการตระหนักถึงความสามารถและข้อจำกัดตนเองเพื่อวางแผนพัฒนา 4) 
มัตตัญญุตา ความรู้จักประมาณ ช่วยจัดสรรเวลาและทรัพยากรศึกษาธรรมอย่างเหมาะสม 5) 
กาลัญญุตา ความรู้จักกาล สนับสนุนการเลือกเวลาศึกษาที่มีประสิทธิภาพ 6) ปริสัญญุตา 
ความรู ้จักบริษัท ช่วยปรับความรู ้ให้เข้ากับบริบทโรงเรียนและนักเรียน และ 7) ปุคคลป
โรปรัญญุตา ความรู้จักบุคคล ส่งเสริมความเข้าใจความแตกต่างของผู้เรียนและครูเพื่อปรับ
เนื้อหาและวิธีสอนให้เหมาะสม นอกจากนี้ การพัฒนาตนเองอย่างต่อเนื่องผ่านการศึกษาพระ
ธรรมอย่างลึกซึ้ง การเรียนรู้ด้านจิตวิทยาพัฒนาการ เทคนิคการสอน การสื่อสาร การให้
คำปรึกษา การติดตามข่าวสาร การอบรม การแลกเปลี่ยนเรียนรู้ การประเมินตนเอง การสร้าง
เครือข่าย และการใช้เทคโนโลยี เป็นแนวทางเสริมสร้างความรู้และความสามารถของพระสอน
ศีลธรรมให้มีความรอบด้าน ทันสมัย และสามารถถ่ายทอดธรรมะได้อย่างมีประสิทธิภาพใน
บริบทการศึกษาปัจจุบัน 

     (2) การพัฒนาเทคนิคการสอน หลักสัปปุริสธรรมเป็นกรอบแนวคิดที่สำคัญในการ
พัฒนาเทคนิคการสอนของพระสอนศีลธรรม 1) ธัมมัญญุตา ความรู้จักธรรม ช่วยให้เข้าใจ
รากฐานของปัญหาการเรียนรู้เพื่อออกแบบเทคนิคที่ตรงจุด 2) อัตถัญญุตา ความรู้จักอรรถ 
สนับสนุนการประเมินผลของเทคนิคต่างๆ เพื่อปรับปรุงให้สอดคล้องกับยุคสมัยและความ
ต้องการของผู้เรียน 3) อัตตัญญุตา ความรู้จักตน ช่วยให้พระสอนศีลธรรมเลือกใช้เทคนิคที่
สอดคล้องกับจุดแข็งและข้อจำกัดของตนเอง 4) มัตตัญญุตา ความรู้จักประมาณ ส่งเสริมการใช้
เทคนิคอย่างพอดีและเหมาะสมกับเวลาและสถานการณ์ 5) กาลัญญุตา ความรู ้จ ักกาล 
สนับสนุนการเลือกเวลาในการใช้เทคนิคที่เหมาะสม 6) ปริสัญญุตา ความรู้จักบริษัท ช่วยปรับ
เทคนิคให้เข้ากับลักษณะเฉพาะของโรงเรียนและนักเรียน และ 7) ปุคคลปโรปรัญญุตา ความรู้
จักบุคคล เน้นการแยกแยะลักษณะเฉพาะของผู้เรียนเพื่อเลือกใช้เทคนิคที่หลากหลายและ
ตอบสนองความต้องการรายบุคคล การบูรณาการหลักสัปปุริสธรรมเหล่านี้ในการออกแบบและ
ปรับใช้เทคนิคการสอน ช่วยให้พระสอนศีลธรรมมีเครื่องมือที ่หลากหลาย ทันสมัย และมี
ประสิทธิภาพในการถ่ายทอดหลักธรรมสู่เยาวชนได้อย่างเหมาะสมและเข้าถึงจิตใจ 

     (3) การพัฒนามนุษยสัมพันธ์ หลักสัปปุร ิสธรรมเป็นรากฐานสำคัญในการ
เสริมสร้างมนุษยสัมพันธ์ที ่ดีระหว่างพระสอนศีลธรรมกับนักเรียน ครู และผู ้ปกครอง 1) 



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี                   ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม – สิงหาคม 2568) | 693 

 

ธัมมัญญุตา ความรู้จักธรรม ช่วยให้เข้าใจปัจจัยที่มีอิทธิพลต่อความสัมพันธ์ หลัก 2) อัตถัญญุตา 
ความรู้จักอรรถ สนับสนุนการตระหนักถึงผลลัพธ์เชิงบวกของความสัมพันธ์ที่ดี 3) อัตตัญญุตา 
ความรู ้จักตน ส่งเสริมการรู ้เท่าทันตนเองเพื ่อสร้างความไว้วางใจและความน่าเชื่อถือ  4) 
มัตตัญญุตา ความรู ้จ ักประมาณ ช่วยรักษาสมดุลในการปฏิสัมพันธ์อย่างเหมาะสม 5) 
กาลัญญุตา ความรู้จักกาล สนับสนุนการเลือกเวลาที่เหมาะสมในการปฏิสัมพันธ์ 6) ปริสัญญุตา 
ความรู้จักบริษัท ช่วยให้เข้าใจบริบทและวัฒนธรรมของโรงเรียนเพื่อสร้างความสัมพันธ์ที่
สอดคล้อง และ 7) ปุคคลปโรปรัญญุตา ความรู้จักบุคคล เน้นการเข้าใจความแตกต่างของแต่ละ
บุคคลเพื่อปรับการสื่อสาร การนำหลักสัปปุริสธรรมเหล่านี้มาปฏิบัติจริง ช่วยให้พระสอน
ศีลธรรมสร้างความสัมพันธ์ที่ดีบนพ้ืนฐานของความเข้าใจ การยอมรับ และความเคารพ ซึ่งเป็น
ปัจจัยสำคัญต่อการพัฒนาคุณธรรมจริยธรรมของนักเรียนและการสร้างสภาพแวดล้อมการ
เรียนรู้ที่อบอุ่นและเอ้ือต่อการพัฒนา 
     ตารางสรุปการประยุกต์ใช้หลักสัปปุริสธรรมในการพัฒนาพระสอนศีลธรรมในโรงเรียน 
ด้านการพัฒนา 

พระสอน
ศีลธรรม 

หลักสัปปุริสธรรม 
7 ประการ 

สิ่งท่ีค้นพบ 
การประยุกต์ใช้ 

1. การพัฒนา 
ความรู้ 

1) ธัมมัญญุตา  
ความรู้จักธรรม  
2) อัตถัญญุตา  
ความรู้จักอรรถ  
3) อัตตัญญุตา  
ความรู้จักตน  
4) มัตตัญญุตา  
ความรู้จักประมาณ  
5) กาลัญญุตา  
ความรู้จักกาล  
6) ปริสัญญุตา  
ความรู้จักบริษัท  
7 )  ป ุ ค ค ล ป
โ ร ป ร ั ญ ญ ุ ต า 
ความรู้จักบุคคล 

1. ส่งเสริมความเข้าใจหลักธรรมอย่างลึกซึ้งและ
เชื่อมโยงกับชีวิตเยาวชน 
2. ส่งเสริมการเรียนรู ้จากการประเมินผลการ
สอนเพื่อปรับปรุงเนื้อหา  
3. กระตุ ้นการตระหนักถึงความสามารถและ
ข้อจำกัดตนเองเพื่อวางแผนพัฒนา  
4. ช่วยจัดสรรเวลาและทรัพยากรศึกษาธรรม
อย่างเหมาะสม  
 
5 .  สน ั บสน ุ น ก า ร เ ล ื อ ก เว ลาศ ึ กษา ท ี ่ มี
ประสิทธิภาพ  
 
6. ช่วยปรับความรู้ให้เข้ากับบริบทโรงเรียนและ
นักเรียน 
 
7. ส่งเสริมความเข้าใจความแตกต่างของผู้เรียน
และครูเพื่อปรับเนื้อหาและวิธีสอน 



 694 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.8 No.4 (July – August 2025)  

2. การัฒนา 
เทคนิคการ

สอน 

1) ธัมมัญญุตา  
ความรู้จักธรรม  
2) อัตถัญญุตา  
ความรู้จักอรรถ  
3) อัตตัญญุตา  
ความรู้จักตน  
4) มัตตัญญุตา  
ความรู้จักประมาณ  
5) กาลัญญุตา  
ความรู้จักกาล  
6) ปริสัญญุตา  
ความรู้จักบริษัท  
7 )  ป ุ ค ค ล ป
โ ร ป ร ั ญ ญ ุ ต า 
ความรู้จักบุคคล 

1. ช่วยให้เข้าใจรากฐานของปัญหาการเรียนรู้
เพื่อออกแบบเทคนิคที่ตรงจุด 
2. สนับสนุนการประเมินผลของเทคนิคต่างๆ 
เพื่อปรับปรุง 
 
3. ช่วยให้เลือกใช้เทคนิคที่สอดคล้องกับจุดแข็ง
และข้อจำกัดของตนเอง 
4. ส่งเสริมการใช้เทคนิคอย่างพอดีและเหมาะสม
กับเวลากับสถานการณ์ 
5. สนับสนุนการเลือกเวลาในการใช้เทคนิคที่
เหมาะสม 
 
6. ช่วยปรับเทคนิคให้เข้ากับลักษณะเฉพาะของ
โรงเรียนและนักเรียน 
7. เน้นการแยกแยะลักษณะเฉพาะของผู ้เรียน
เพื่อเลือกใช้เทคนิคที่หลากหลาย 

3. การพัฒนา 
มนุษยสัมพันธ์ 

1) ธัมมัญญุตา  
ความรู้จักธรรม  
2) อัตถัญญุตา  
ความรู้จักอรรถ  
3) อัตตัญญุตา  
ความรู้จักตน  
4) มัตตัญญุตา  
ความรู้จักประมาณ  
5) กาลัญญุตา  
ความรู้จักกาล  
6) ปริสัญญุตา  
ความรู้จักบริษัท  
7 )  ป ุ ค ค ล ป
โ ร ป ร ั ญ ญ ุ ต า 
ความรู้จักบุคคล 

1 .  ช ่ วย ให ้ เข ้ า ใจป ั จจ ั ยท ี ่ ม ี อ ิ ทธ ิ พลต่ อ
ความสัมพันธ์และแก้ไขปัญหา 
2. สนับสนุนการตระหนักถึงผลลัพธ์เชิงบวกของ
ความสัมพันธ์ที่ดี 
3. ส่งเสริมการรู ้เท่าทันตนเองเพื ่อสร้างความ
ไว้วางใจและความน่าเชื่อถือ 
4. ช่วยรักษาสมดุลในการปฏิสัมพันธ์อย ่าง
เหมาะสม 
 
5. สนับสนุนการเลือกเวลาที่เหมาะสมในการ
ปฏิสัมพันธ์ 
 
6. ช ่วยให ้ เข ้าใจบร ิบทและว ัฒนธรรมของ
โรงเรียนเพื่อสร้างความสัมพันธ์ที่สอดคล้อง 
7. เน้นการเข้าใจความแตกต่างของแต่ละบุคคล
เพื่อปรับการสื่อสารและการปฏิบัติตน 



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี                   ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม – สิงหาคม 2568) | 695 

 

ตารางท่ี 1 สรุปการประยุกต์ใช้หลักสัปปุริสธรรมในการพัฒนาพระสอนศีลธรรมใน
โรงเรียน ผลการวิจัยยืนยันว่าหลักสัปปุริสธรรมมีความสำคัญอย่างยิ่งต่อการพัฒนาความรู้ 
เทคนิคการสอน และมนุษยสัมพันธ์ของพระสอนศีลธรรมในโรงเรียน โดยสามารถนำมาเป็น
กรอบแนวคิดและแนวทางปฏิบัติในการยกระดับศักยภาพของท่านให้สามารถปฏิบัติศาสนกิจ
และส่งเสริมคุณธรรมจริยธรรมแก่เยาวชนในบริบทสังคมปัจจุบันที่มีความหลากหลายได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ 
 
อภิปรายผล 
     การอภิปรายผลการวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อตีความและทำความเข้าใจข้อค้นพบที่ได้จาก
การศึกษาเกี่ยวกับการพัฒนาพระสอนศีลธรรมในโรงเรียนด้วยหลักสัปปุริสธรรมในบริบทของ
จังหวัดสงขลา โดยเชื่อมโยงผลการวิจัยเข้ากับวัตถุประสงค์ที่ตั้งไว้ กรอบแนวคิดทางทฤษฎี และ
งานวิจัยที่เก่ียวข้องที่ได้ทบทวนมา เพ่ือให้เห็นภาพรวมและความสำคัญของผลการศึกษาในเชิง
ลึก 

1. ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 พบว่า การพัฒนาพระสอนศีลธรรมในโรงเรียน
มุ่งเน้น 3 ด้านหลัก ได้แก่ การพัฒนาความรู้ การพัฒนาเทคนิคการสอน และการพัฒนามนุษย
สัมพันธ์  ทั้งนี้เป็นเพราะบทบาทของพระสอนศีลธรรมในปัจจุบันไม่ได้จำกัดอยู่เพียงการ
ถ่ายทอดความรู้ทางศาสนาเท่านั้น แต่ยังต้องสามารถปรับวิธีการสอนให้เข้ากับบริบทของสังคม
ที่เปลี่ยนแปลงไป และสร้างความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้เรียนและผู้มีส่วนเกี่ยวข้อง เพื่อให้การสอน
ศีลธรรมเป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพและสามารถเข้าถึงเยาวชนได้  ผลการวิจัยนี ้มีความ
สอดคล้องโดยตรงกับวัตถุประสงค์ของการวิจัย ซึ่งต้องการศึกษาแนวคิดทฤษฎีการพัฒนาพระ
สอนศีลธรรม และสอดคล้องกับงานวิจัยของ วรวิทย์ นิเทศศิลป์ (2567) , พระมหาสุรศักดิ์ 
สุรญาโณ (2564), และ สุนทรี สุริยะรังสี (2565)  ที่เน้นย้ำถึงความสำคัญของการพัฒนาความรู้ 
ทักษะการสอน และมนุษยสัมพันธ์ของพระสอนศีลธรรมให้ทันสมัยและสอดคล้องกับบริบททาง
สังคมท่ีเปลี่ยนแปลงไป 

2. ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 พบว่า หลักสัปปุริสธรรมทั้ง 7 ประการมี
ความสำคัญอย่างยิ่งและเป็นเครื่องมือสำคัญในการพัฒนาทักษะ การวิเคราะห์ การตัดสินใจ 
และการปฏิบัติของพระสอนศีลธรรมในยุคปัจจุบัน  ทั้งนี้เป็นเพราะหลักสัปปุริสธรรมเป็น
คุณสมบัติที่จำเป็นสำหรับผู้ที่จะทำหน้าที่เป็นแบบอย่างและผู้ให้คำแนะนำ  การที่พระสอน
ศีลธรรมมี 1) ธัมมัญญุตา (ความรู้จักธรรม) และ 2) อัตถัญญุตา (ความรู้จักอรรถ) ช่วยให้ท่าน
สามารถเข้าใจหลักธรรมอย่างลึกซึ้งและนำมาประยุกต์ใช้ในบริบทชีวิตจริงของเยาวชนได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ  การมี 3) อัตตัญญุตา (ความรู้จักตน) ทำให้ตระหนักถึงศักยภาพและข้อจำกัด
ของตนเอง นำไปสู่การพัฒนาตนเองอย่างต่อเนื่อง  การมี 4) มัตตัญญุตา (ความรู้จักประมาณ) 
ช่วยในการบริหารจัดการเวลาและทรัพยากร  และการมี 5) กาลัญญุตา (ความรู้จักกาล)  6) 



 696 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.8 No.4 (July – August 2025)  

ปริสัญญุตา (ความรู้จักบริษัท) 7) ปุคคลปโรปรัญญุตา (ความรู้จักบุคคล)  ช่วยให้สามารถปรับ
วิธีการสอนและการสื่อสารให้เหมาะสมกับผู้เรียนและบริบทที่หลากหลาย ซึ่งสอดคล้องกับ
งานวิจัยของ พระสามารถ จตฺตมโล (โพธิ์แก้ว) และคณะ. (2565)  ที่พบว่าหลักสัปปุริสธรรม
สามารถนำมาใช้ในการเสริมสร้างคุณลักษณะเชิงบวกได้ 

3. ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 พบว่า หลักสัปปุริสธรรมได้ถูกนำมาประยุกต์ใช้
ในการพัฒนาพระสอนศีลธรรมในโรงเรียนใน 3 ด้านหลักอย่างเป็นรูปธรรม คือ ด้านความรู้ 
ด้านเทคนิคการสอน และด้านมนุษยสัมพันธ์  ทั้งนี้เป็นเพราะหลักสัปปุริสธรรมเป็นกรอบ
แนวคิดที่ยืดหยุ่นและครอบคลุม ซึ่งสามารถนำมาเป็นแนวทางในการพัฒนาคุณสมบัติที่จำเป็น
สำหรับพระสอนศีลธรรมในแต่ละด้านได้อย่างชัดเจน  โดยเฉพาะอย่างยิ่งในบริบทของจังหวัด
สงขลาที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรม หลักสัปปุริสธรรมช่วยให้พระสอนศีลธรรมมีความ
ละเอียดอ่อนและเข้าใจความแตกต่างของผู้ เรียนและชุมชน ทำให้การสอนศีลธรรมสามารถ
เข้าถึงและสร้างความสมานฉันท์ในสังคมหลากหลายได้  การค้นพบนี้สอดคล้องกับ "ทฤษฎีการ
เรียนรู้แบบร่วมมือ" (Collaborative Learning Theory) ของ Lev Vygotsky (1986)  ซึ่งเน้น
ว่าการเรียนรู ้และการพัฒนาเกิดขึ ้นได้ดีผ่านการปฏิสัมพันธ์ทางสังคมและการได้รับการ
สนับสนุนใน "โซนพัฒนาที่ใกล้เคียง" (ZPD)  การที่พระสอนศีลธรรมได้รับการส่งเสริมให้มีการ
แลกเปลี่ยนเรียนรู้ การทำงานร่วมกับบุคลากรทางการศึกษา และการสร้างกิจกรรมที่เน้นการมี
ส่วนร่วม ล้วนเป็นการประยุกต์ใช้แนวคิดของทฤษฎีนี้ ซึ่งจะช่วยยกระดับศักยภาพของพระสอน
ศีลธรรมในการถ่ายทอดความรู้และสร้างบรรยากาศการเรียนรู้ที่เอ้ือต่อการพัฒนาคุณธรรมของ
เยาวชน 
     ประการสำคัญ ผลการวิจัยนี้ไม่เพียงแต่ยืนยันถึงความสำคัญของการพัฒนาแบบองค์
รวมสำหรับพระสอนศีลธรรมเท่านั้น แต่ยังชี้ให้เห็นว่าหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะ
หลักสัปปุริสธรรม สามารถนำมาประยุกต์ใช้เป็นแนวทางที่เป็นระบบในการพัฒนาบุคลากรทาง
ศาสนาในบริบทการศึกษาสมัยใหม่ได้  งานวิจัยนี้ได้เสริมความเข้าใจให้ลึกซ้ึงยิ่งขึ้น โดยแสดงให้
เห็นถึงกลไกและแนวทางการประยุกต์ใช้หลักสัปปุริสธรรมอย่างเป็นรูปธรรมในการพัฒนาพระ
สอนศีลธรรมในสามด้านหลัก และมีความสำคัญอย่างยิ่งในบริบทเฉพาะของจังหวัดสงขลา 
 
 
 
 
 
 
 
 



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี                   ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม – สิงหาคม 2568) | 697 

 

องค์ความรู้ใหม่ 
โมเดลการพัฒนาพระสอนศีลธรรมในโรงเรียนด้วยหลักสัปปุริสธรรม 

 
รูปภาพที่ 1 การพัฒนาพระสอนศีลธรรมในโรงเรียนด้วยหลักสัปปุริสธรรม 

 
     การวิจัยนี้ได้สังเคราะห์องค์ความรู้ใหม่เกี่ยวกับการพัฒนาพระสอนศีลธรรมในโรงเรียน โดย
นำเสนอ "โมเดลการพัฒนาพระสอนศีลธรรมในโรงเรียนด้วยหลักสัปปุริสธรรม" ซึ่งเป็นผลมา
จากการศึกษาและวิเคราะห์เชิงลึกในบริบทของจังหวัดสงขลา โมเดลนี้ชี้ให้เห็นถึงบทบาทสำคัญ
ของหลักสัปปุริสธรรมในฐานะกรอบแนวคิดและกลไกหลักในการขับเคลื่อนการพัฒนาพระสอน
ศีลธรรมในสามมิติสำคัญ ได้แก่ ด้านความรู้ ด้านเทคนิคการสอน และด้านมนุษยสัมพันธ์ 
สะท้อนให้เห็นว่า  ภายใต้บริบทสังคมที่เปลี่ยนแปลงและความหลากหลายทางวัฒนธรรม 
โดยเฉพาะในพื้นที ่อย่างจังหวัดสงขลา ความต้องการในการพัฒนาพระสอนศีลธรรมให้มี
ศักยภาพสูงขึ้นเป็นสิ่งจำเป็น หลักสัปปุริสธรรมทั้ง 7 ประการ ทำหน้าที่เป็นแก่นกลางและ
เครื่องมือสำคัญในการชี้นำกระบวนการพัฒนานี้ โดยหลักธรรมแต่ละข้อมีส่วนช่วยเสริมสร้าง
ความสามารถเฉพาะในแต่ละด้านของการพัฒนา ตัวอย่างเช่น การมี 1) ธัมมัญญุตา ความรู้จัก
ธรรม และ 2) อัตถัญญุตา ความรู้จักอรรถ ช่วยให้พระสอนศีลธรรมสามารถเข้าใจและวิเคราะห์
ปัญหาทางการศึกษาและสังคมได้อย่างลึกซึ้ง ซึ่งเป็นพื้นฐานของการพัฒนาความรู้และเทคนิค
การสอนที่ตรงจุด ขณะที่ 6) ปริสัญญุตา ความรู้จักบริษัท และ 7) ปุคคลปโรปรัญญุตา ความรู้



 698 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.8 No.4 (July – August 2025)  

จักบุคคล มีความสำคัญอย่างยิ ่งต่อการพัฒนามนุษยสัมพันธ์และการปรับวิธีการสอนให้
เหมาะสมกับผู้เรียนและชุมชนที่มีความหลากหลาย 
     การแสดงให้เห็นอย่างเป็นระบบว่า หลักสัปปุริสธรรมไม่ได้เป็นเพียงหลักธรรมทั่วไป แต่
สามารถนำมาใช้เป็น "คู่มือ" หรือ "แนวทางปฏิบัติ" ในการพัฒนาพระสอนศีลธรรมในแต่ละด้าน
ได้อย่างไร ซึ่งโมเดลนี้เป็นภาพสังเคราะห์ที่เชื ่อมโยงหลักธรรมเข้ากับกระบวนการพัฒนา
บุคลากรทางการศึกษาทางพระพุทธศาสนา และเน้นย้ำถึงความสำคัญของบริบททางสังคมและ
วัฒนธรรม โดยมีเป้าหมายสูงสุดคือการเสริมสร้างประสิทธิภาพของพระสอนศีลธรรมในการ
ปลูกฝังคุณธรรมและส่งเสริมความสมานฉันท์ในหมู่เยาวชนและสังคมอย่างยั่งยืน 
 
สรุป/ข้อเสนอแนะ  

จากผลการวิจัยและข้ออภิปรายที่ผ่านมา สามารถสรุปผลการวิจัยตามวัตถุประสงคไ์ด้
ดังนี้ 1) การศึกษาแนวคิดทฤษฎีการพัฒนาพระสอนศีลธรรมในโรงเรียน ชี้ให้เห็นว่าการพัฒนา
พระสอนศีลธรรมมุ่งเน้นใน 3 ด้านหลัก ได้แก่ การพัฒนาความรู้ เทคนิคการสอน และมนุษย
สัมพันธ์ 2) การศึกษาหลักสัปปุริสธรรม พบว่าหลักสัปปุริสธรรมทั้ง 7 ประการ เป็นหลักธรรมที่
มีความสำคัญและสามารถนำมาใช้เป็นกรอบแนวคิดในการพัฒนาพระสอนศีลธรรมได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ และ 3) การวิเคราะห์การพัฒนาพระสอนศีลธรรมในโรงเรียนด้วยหลักสัปปุริส
ธรรมในบริบทจังหวัดสงขลา พบว่า หลักสัปปุริสธรรมสามารถนำมาประยุกต์ใช้ในการพัฒนา
พระสอนศีลธรรมในทั้ง 3 ด้านหลัก ได้อย่างเป็นรูปธรรมและมีความสำคัญอย่างยิ่งต่อการ
ปฏิบัติหน้าที่ในบริบทสังคมที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรม มี ข้อเสนอแนะ ในการพัฒนา
พระสอนศีลธรรมในโรงเรียนมุ่งเน้น 3 ด้านหลัก ได้แก่ การพัฒนาความรู้ เทคนิคการสอน และ
มนุษยสัมพันธ์ โดยหลักสัปปุริสธรรมทั้ง 7 ประการเป็นกรอบแนวคิดสำคัญที่สามารถนำมา
ประยุกต์ใช้ในการพัฒนาทั้งสามด้านนี้ได้อย่างมีประสิทธิภาพและเป็นรูปธรรมในบริบทของ
จังหวัดสงขลา ซึ่งมีความหลากหลายทางวัฒนธรรมและเป็นสิ่งสำคัญอย่างยิ่งต่อการปฏิ บัติ
หน้าที่  ด้วยเหตุนี้ จึงมีข้อเสนอแนะว่า หน่วยงานที่รับผิดชอบควรรวมหลักสัปปุริสธรรมเข้าเป็น
ส่วนหนึ่งของหลักสูตรและกิจกรรมการอบรมพัฒนาพระสอนศีลธรรมอย่างเป็นรูปธรรม 
สนับสนุนการเรียนรู้ต่อเนื่อง การแลกเปลี่ยนประสบการณ์ และการพัฒนาทักษะการสอน 
รวมถึงการใช้สื่อที่ทันสมัยและการสร้างมนุษยสัมพันธ์ที่ดี  ในเชิงนโยบาย ภาครัฐและหน่วยงาน
ที่เกี่ยวข้องควรเพิ่มและจัดสรรงบประมาณและทรัพยากรให้เพียงพอ ปรับปรุงกระบวนการ
บริหารจัดการโครงการให้รวดเร็ว พัฒนาระบบการอบรมอย่างเป็นระบบและต่อเนื ่องที่
ตอบสนองบริบทพื้นที่หลากหลายวัฒนธรรม และเสริมสร้างเครือข่ายความร่วมมือที่เข้มแข็ง
ระหว่างทุกภาคส่วน  สำหรับการวิจัยในอนาคต ควรมีการศึกษาเชิงลึกเกี่ยวกับผลกระทบระยะ
ยาวของการนำหลักสัปปุริสธรรมไปใช้ ผลลัพธ์ที ่เกิดขึ ้นกับนักเรียน ตลอดจนการศึกษา



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี                   ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 4 (กรกฎาคม – สิงหาคม 2568) | 699 

 

เปรียบเทียบประสิทธิภาพกับแนวทางอ่ืน ๆ และการศึกษาในบริบทพ้ืนที่อ่ืน ๆ เพื่อทำความเข้า
ใจความต้องการและความท้าทายที่เฉพาะเจาะจง 

 

เอกสารอ้างอิง 
ธนชัย รัตนกุล. (2562). การพัฒนาคุณธรรมในบริบทโรงเรียนหลากหลายวัฒนธรรม. วารสาร

พุทธศาสนาเพ่ือสังคม, 15(1), 102–117. 
พระมหาสุรศักดิ์ สุรญาโณ. (2564). การพัฒนาศักยภาพด้านการจัดการเรียนการสอนของพระ

สอนศีลธรรมในโรงเรียนกรุงเทพมหานคร. วารสารการศึกษาพุทธศาสตร์ , 10(3), 45–
58. 

พระสามารถ จตฺตมโล (โพธิ์แก้ว) และคณะ. (2565). การพัฒนาคู่มือการจัดการเรียนรู้ตาม
หลักสัปปุริสธรรม 7 เพื่อผลสัมฤทธิ์ของนิสิตระดับปริญญาตรี วิทยาลัยสงฆ์สุพรรณบุรี
ศรีสุวรรณภูมิ. วารสารการบริหารนิติบุคคลและนวัตกรรมท้องถิ่น. 8(6). 361-372. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

วรวิทย์ นิเทศศิลป์. (2567). แนวทางการเสริมสร้างทักษะและเทคนิคการสอนสำหรับพระสอน
ศีลธรรมในยุคปัญญาประดิษฐ์. วารสารวิจัยนวัตกรรมการศึกษาและเทคโนโลยี , 2(1), 
1-14. 

สุจิตรา พรหมเกษม. (2563). บทบาทของพระสอนศีลธรรมในพ้ืนที่ชายแดนใต้. วารสารพัฒนา
สังคม, 19(1), 37–50. 

สุนทรี สุริยะรังสี. (2565). การพัฒนาเทคนิคการสอนครูพระสอนศีลธรรมในยุคปัจจุบัน. 
วารสารวิจัยศึกษา, 15(2), 12–24. 

สำนักงานพระพุทธศานาแห่งชาติ. (2564). สภาพทั่วไปของพระสอนศีลธรรมในโรงเรียน. 
วารสารสังคมพุทธศาสตร์, 22(3), 45–52. 

อานนท์ เมธีวรฉัตร. (2562). รูปแบบการเสริมสร้างสมรรถนะด้านการสอนของพระสอน
ศีลธรรม ในโรงเรียนในเขตการปกครองคณะสงฆ์ภาค 4. วารสารบัณฑิตศึกษา
ปริทรรศน์ วิทยาลัยสงฆ์นครสวรรค์, 7(2), 165–180. 

Lawshe, C. H. (1975). A quantitative approach to content validity. Personnel 
Psychology, 28(4), 563–575. 

Nilkote, R., & Singsorn, N. (2024). Knowledge Management and Empowering 
Professional Learning Communities based on Buddhist Principles: The 
Dimension of Sappurisa Dhamma. ASEAN Journal of Religious and 
Cultural Research, 7(2), 13–19. 



 700 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.8 No.4 (July – August 2025)  

Pharcharuen, Winit. (2020). Morality ethics and youth problems in Thai society. 
Journal of Rattana Paññ ā, 5(2), 246–255. 

Scott. (1990). A Matter of Record: Documentary Sources in Social Research. 
Polity Press. 

Vygotsky, L. S. (1986). Thought and language. (A. Kozulin, Trans.). MIT Press. 
(Original work published 1934). 

  


