
 884 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.8 No.6 (November – December 2025)    

พุทธสถาปัตยกรรมพระมหาธาตุเจดีย์นครศรธีรรมราช* 
BUDDHIST ARCHITECTURE OF THE PHRA MAHATHAT CHEDI 

NAKHON SI THAMMARAT PAGODA 
 

พระยอดคม คุณสิทฺโธ (ชัยนิรัติศัย) 1,ณัฐมน ต้ังพานทอง2, และ ศิโรตม์ ทองก้อน3 

Phra Yodkom Khunsitho Chainiratsai1, Nattamon Thungphanthong2 and Sirot Tonggon3 

1วัดดอนเจดีย์, จังหวัดตาก, 2มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย และ 3นักวิจัยอสิระ 
1Wat Don Chedi, Tak Province,2Mahamakut Buddhist University, Thailand and 3Independent Researcher 

Corresponding Author’s Email: 1yordkomchainirattisai@gmail.com, 2nattamon.thu@mbu.ac.th and 
3foreteller2016@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 

การวิจัยนี้มุ ่งศึกษาอิทธิพลทางศาสนาที่ส่งผลต่อการก่อสร้างและพัฒนาการทาง
สถาปัตยกรรม มีวัตถุประสงค์การวิจัย ได้แก่ 1) เพื่อศึกษาพัฒนาการทางประวัติศาสตร์ของ
พระบรมธาตุเจดีย์ภายใต้อิทธิพลทางศาสนาต่าง ๆ 2) เพื ่อวิเคราะห์องค์ประกอบทาง
สถาปัตยกรรมที่สะท้อนความเชื่อและหลักธรรมทางศาสนา 3) เพื่อศึกษาบทบาทของเจดีย์ใน
การเผยแพร่และรักษาพระพุทธศาสนาในภาคใต้ 4) เพื่อประเมินความสำคัญทางวัฒนธรรม
และจิตวิญญาณของเจดีย์ต่อชุมชนท้องถิ่นและความสำคัญทางจิตวิญญาณของพระบรมธาตุ
เจดีย์วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร จังหวัดนครศรีธรรมราช การวิจัยเป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ 
(Qualitative Research) โดยใช ้ว ิธ ีการศ ึกษาแบบพห ุว ิธ ี  (Multi-Method Approach) 
ประกอบด้วยการศึกษาเอกสาร การสำรวจภาคสนาม และการสัมภาษณ์เชิงลึก กลุ่มผู้ให้ข้อมูล
สำคัญจำนวน 15 คน ได้แก่ ผู้เชี่ยวชาญด้านประวัติศาสตร์ศิลปะ พระสงฆ์ผู้ดูแลวัด และผู้นำ
ชุมชนท้องถิ่น เครื่องมือที่ใช้ในการเก็บข้อมูลคือ แบบสังเกตการณ์แบบมีโครงสร้าง และแบบ
สัมภาษณ์กึ่งโครงสร้าง ซึ่งผ่านการตรวจสอบความตรงเชิงเนื้อหาโดยผู้เชี่ยวชาญ 3 ท่าน และมี
ค่าดัชนีความสอดคล้อง (CVI) อยู่ในระดับดี การวิเคราะห์ข้อมูลใช้วิธีการวิเคราะห์ เนื้อหา 
(Content Analysis) และการวิเคราะห์เชิงธีม (Thematic Analysis) พร้อมตรวจสอบความ
น่าเชื่อถือของข้อมูลตามหลักของ Lincoln และ Guba 

ผลการวิจัยสรุปได้ว ่า (1) พระบรมธาตุเจดีย์นครศรีธรรมราชมีพัฒนาการทาง
ประวัติศาสตร์ต่อเนื่องตั้งแต่สมัยศรีวิชัย นครศรีธรรมราช จนถึงรัตนโกสินทร์ แสดงถึงการ
ผสมผสานอิทธิพลของมหายาน เถรวาท และพราหมณ์ –ฮินด ู (2) องค์ประกอบทาง
สถาปัตยกรรม เช่น ฐานแปดเหลี่ยม ตัวระฆัง และยอดฉัตร สะท้อนหลักธรรมสำคัญในพุทธ
ศาสนา ได้แก่ อริยมรรคมีองค์แปด ธรรมจักร และพระรัตนตรัย (3) พระบรมธาตุเจดีย์ทำ

 
*

 Received 22 October 2025; Revised 1 November 2025; Accepted 10 November 2025 

mailto:yordkomchainirattisai@gmail.com
mailto:nattamon.thu@mbu.ac.th
mailto:foreteller2016@gmail.com


             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี                 ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568) | 885 

 

หน้าที่เป็นศูนย์กลางศาสนาและวัฒนธรรมของภาคใต้ เป็นสื่อกลางในการเผยแพร่ธรรมะและ
สร้างความต่อเนื่องทางศรัทธาของชุมชน ทั้งในพิธีกรรม การศึกษา และการแสวงบุญ สรุปได้
ว่า พระบรมธาตุเจดีย์มิได้เป็นเพียงโบราณสถาน แต่เป็นศูนย์กลางทางจิตวิญญาณที่หล่อ
หลอมอัตลักษณ์ของชาวนครศรีธรรมราชอย่างยั่งยืน 
 
คำสำคัญ: พระมหาธาตุเจดีย์, จังหวัดนครศรีธรรมราช, พุทธสถาปัตยกรรม 
 
ABSTRACT 

This research aims to study the religious influences that contributed to 
the construction and architectural development of Buddhist monuments in 
Southern Thailand. The objectives of the study are: (1) to investigate the historical 
evolution of Phra Borommathat Chedi under different religious influences; (2) to 
analyze architectural elements that reflect religious beliefs and doctrines; (3) to 
examine the role of the chedi in disseminating and preserving Buddhism in the 
southern region; and (4) to assess the cultural and spiritual significance of the 
chedi to local communities, particularly Phra Borommathat Chedi at Wat Phra 
Mahathat Woramahawihan, Nakhon Si Thammarat Province. This study employed 
a qualitative research approach using a multi-method design, including 
documentary study, field survey, and in-depth interviews. The key informants 
consisted of 15 participants: experts in art history, resident monks, and local 
community leaders. Research instruments included a structured observation 
form and a semi-structured interview guide, both validated by three experts, 
yielding a high Content Validity Index (CVI). Data were analyzed through content 
analysis and thematic analysis, with data trustworthiness verified according to the 
criteria of Lincoln and Guba. 

The findings revealed that: (1) Phra Borommathat Chedi demonstrates a 
continuous historical development from the Srivijaya and Nakhon Si Thammarat 
periods to the Rattanakosin era, reflecting a synthesis of Mahāyāna, Theravāda, 
and Brahman–Hindu influences; (2) its architectural components—such as the 
octagonal base, bell-shaped stupa, and spire—embody essential Buddhist 
principles including the Noble Eightfold Path, the Dhammacakka, and the Triple 
Gem; and (3) the chedi has functioned as a religious and cultural center for 
Southern Thailand, serving as a medium for the transmission of the Dhamma and 



 886 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.8 No.6 (November – December 2025)    

for sustaining community faith through rituals, education, and pilgrimage. It can 
be concluded that Phra Borommathat Chedi is not merely an ancient monument 
but a profound spiritual symbol that continues to shape the cultural and spiritual 
identity of the people of Nakhon Si Thammarat. 
 
Keywords: Phra Mahathat Chedi, Nakhon Si Thammarat Province, Religious 
Architecture 
 
บทนำ 

ภาคใต้ของประเทศไทยมีความสำคัญทางประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมอย่างยิ่ง 
เนื่องจากเป็นจุดเชื่อมต่อระหว่างอารยธรรมต่าง ๆ ในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ดำรงค์ 
เรืองประภา (2548) ได้กล่าวว่า “ภาคใต้เป็นพื้นที่ที่มีการผสมผสานทางวัฒนธรรมที่ซับซ้อน
และหลากหลาย เนื่องจากเป็นเส้นทางการค้าและการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรมที่สำคัญตั้งแต่
สมัยโบราณ” ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงพลวัตทางสังคมและการหลอมรวมของวัฒนธรรมหลากหลาย
รูปแบบ ขณะเดียวกัน สุรพล ดำริห์กุล (2551) ได้ชี้ให้เห็นว่า “การศึกษาประวัติศาสตร์ภาคใต้
จำเป็นต้องพิจารณาบทบาทของการค้าทางทะเลที่เชื่อมโยงอินเดีย จีน และเอเชียตะวันออก
เฉียงใต้ ซึ่งส่งผลต่อการเผยแพร่ศาสนาและวัฒนธรรมอย่างมีนัยสำคัญ” การเป็นจุดผ่านของ
เส้นทางการค้าทางทะเลทำให้ภาคใต้กลายเป็นพื้นที่ที่มีการแลกเปลี่ยนทั้งในด้านศิลปกรรม 
ความเชื่อ และสถาปัตยกรรมอย่างต่อเนื่อง 

นครศรีธรรมราชในฐานะศูนย์กลางทางการเมืองและศาสนาของภาคใต้ มีบทบาท
สำคัญในการรับและถ่ายทอดอิทธิพลทางศาสนาจากภายนอก โดยเฉพาะจากอินเดียและศรี
ลังกา (วิชัย วงศ์ใหญ่, 2553) ความสำคัญดังกล่าวสะท้อนผ่านสถาปัตยกรรมทางศาสนา เช่น 
พระบรมธาตุเจดีย์วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร ซึ ่งถือเป็นสัญลักษณ์แห่งความศรัทธาใน
พระพุทธศาสนาและเป็นมรดกทางวัฒนธรรมที่สืบทอดมานับพันปี (ประเสริฐ ณ นคร , 2552) 
เจดีย์แห่งนี้ไม่เพียงแต่เป็นศูนย์รวมจิตใจของชาวนครศรีธรรมราช หากยังเป็นหลักฐานสำคัญที่
สะท้อนการผสมผสานของอิทธิพลทางศาสนา ทั ้งมหายาน เถรวาท และพราหมณ์–ฮินดู 
(มานิตย์ วัลลิโภดม, 2550) อย่างไรก็ตาม การศึกษาพัฒนาการทางศาสนาและอิทธิพลต่อ
สถาปัตยกรรมยังคงมีความท้าทาย เนื่องจากหลักฐานทางประวัติศาสตร์บางส่วนขาดช่วง ทำให้
การวิเคราะห์จำเป็นต้องอาศัยวิธีการตีความอย่างรอบด้านจากหลักฐานทางโบราณคดีและ
สถาปัตยกรรมเปรียบเทียบ (วิมล ศรีสุข, 2549; สมพงษ์ เกษตรสิน, 2550) 

หลักการ แนวคิด และทฤษฎีที่เกี ่ยวข้องการศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างศาสนาและ
สถาปัตยกรรมเป็นประเด็นสำคัญที่ช่วยให้เข้าใจบทบาทของศิลปกรรมในฐานะสื่อกลางแห่ง
ศรัทธาและวัฒนธรรม ศิลปะทางศาสนาไม่เพียงเป็นการสร้างสิ่งก่อสร้างเพื่อประกอบพิธีกรรม



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี                 ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568) | 887 

 

เท่านั้น แต่ยังเป็นการแสดงออกทางจิตวิญญาณและสัญลักษณ์ทางปรัชญา (สุภัทร ดิษยวรรณ, 
2551) แนวคิดทางสถาปัตยกรรมศาสนาในบริบทของพระพุทธศาสนาอธิบายว่า องค์ประกอบ
ทางสถาปัตยกรรม เช่น ฐาน ระฆัง และยอดฉัตร ล้วนสื่อถึงหลักธรรม เช่น อริยมรรคมีองค์
แปด ธรรมจักร และพระรัตนตรัย ซึ่งสะท้อนการเชื่อมโยงระหว่างรูปธรรมกับนามธรรมในพุทธ
ปรัชญา ในเชิงทฤษฎี การศึกษานี ้อิงกรอบแนวคิด “พหุอิทธิพลทางศาสนา” (Religious 
Syncretism) ที่อธิบายการหลอมรวมและปรับใช้ความเชื่อจากหลายระบบศาสนาให้อยู่ร่วมกัน
ในบริบททางสังคมและวัฒนธรรมเดียวกัน ซึ่งเป็นลักษณะเด่นของภาคใต้ในช่วงประวัติศาสตร์ 
(ปราณี วงศ์เทศ, 2549) ทั้งนี้ หลักการศึกษาจะพิจารณาผ่านกรอบแนวคิดทางประวัติศาสตร์
ศิลปะ (Art Historical Approach) และแนวทางมานุษยวิทยาศิลปกรรม (Anthropology of 
Art) เพื่อทำความเข้าใจบทบาทของพระบรมธาตุเจดีย์ในฐานะศูนย์กลางทางจิตวิญญาณและ
สังคมของชุมชน (อนุชา ทองคำ, 2548; วิชัย ธรรมศิลป์, 2551) 

แรงจูงใจสำคัญของการศึกษาครั้งนี้มาจากความต้องการทำความเข้าใจพลวัตของความ
เชื่อทางศาสนาและการหล่อหลอมของอารยธรรมผ่านสถาปัตยกรรมที่เป็นรูปธรรมอย่างพระ
บรมธาตุเจดีย์ ซึ่งเป็นศูนย์รวมศรัทธาและอัตลักษณ์ของชาวนครศรีธรรมราชมาอย่างยาวนาน 
การศึกษานี้มุ่งหวังให้เกิดองค์ความรู้ใหม่ที่เชื่อมโยงระหว่าง “ความเชื่อ–ศิลปกรรม–ชุมชน” 
เพื่อสร้างความเข้าใจลึกซึ้งต่อรากฐานทางวัฒนธรรมของภาคใต้ ในเชิงคุณค่า ผลการศึกษาจะ
เป็นประโยชน์ต่อวงวิชาการด้านประวัติศาสตร์ศิลปะและสถาปัตยกรรมศาสนา โดยเฉพาะใน
ประเด็นการรับอิทธิพลและการปรับตัวของศาสนาในบริบทท้องถิ่น (ปราณี วงศ์เทศ, 2549) อีก
ทั้งยังมีความสำคัญเชิงสังคม เนื่องจากจะช่วยให้ประชาชนในท้องถิ่นเห็นคุณค่าของมรดกทาง
วัฒนธรรมของตนเอง และเกิดความตระหนักในการอนุรักษ์อย่างมีส่วนร่วม (สุภัทร ดิษยวรรณ, 
2551) งานวิจัยนี้จึงไม่เพียงตอบโจทย์ทางวิชาการ แต่ยังเป็นแนวทางในการส่งเสริมการอนุรักษ์
เชิงวัฒนธรรมอย่างยั่งยืนในภาคใต้ของประเทศไทย 

ปัญหาและความท้าทายในการศึกษา การศึกษาอิทธิพลทางศาสนาต่อสถาปัตยกรรม
โบราณมีความซับซ้อนหลายประการ วิมล ศรีสุข (2549) ได้ชี้ให้เห็นปัญหาสำคัญว่า “การขาด
แคลนเอกสารและหลักฐานทางประวัติศาสตร์ในบางช่วงเวลา ทำให้การศึกษาต้องอาศัยการ
ตีความจากหลักฐานทางโบราณคดีและการเปรียบเทียบกับสถาปัตยกรรมในภูมิภาคอื ่น” 
สมพงษ์ เกษตรสิน (2550) เสริมว่า “ความซับซ้อนของการผสมผสานทางวัฒนธรรมในภาคใต้
ทำให้การแยกแยะอิทธิพลจากแหล่งต่าง ๆ เป็นเรื่องที่ต้องใช้ความระมัดระวังและวิธีการศึกษา
ที่หลากหลาย สุภัทร ดิษยวรรณ (2551) ได้เสนอแนะว่า “การศึกษาเจดีย์ในบริบททางศาสนา
ต้องพิจารณาทั้งมิติทางกายภาพและจิตวิญญาณ รวมถึงบทบาททางสังคมและการใช้งานในแต่
ละยุคสมัย เพ่ือให้ได้ภาพรวมที่ครบถ้วน” 

 
 



 888 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.8 No.6 (November – December 2025)    

วัตถุประสงค์การวิจัย 
1. เพื่อศึกษาพัฒนาการทางประวัติศาสตร์ของพระบรมธาตุเจดีย์ภายใต้อิทธิพลทาง

ศาสนาต่างๆ 
2. เพ่ือวิเคราะห์องค์ประกอบทางสถาปัตยกรรมที่สะท้อนความเชื่อและหลักธรรมทาง

ศาสนา 
3. เพ่ือศึกษาบทบาทของเจดีย์ในการเผยแพร่และรักษาพระพุทธศาสนาในภาคใต้ 
4. เพ่ือประเมินความสำคัญทางวัฒนธรรมและจิตวิญญาณของเจดีย์ต่อชุมชนท้องถิ่น 

 
เอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง  

การศึกษาครั้งนี้ตั้งอยู่บนสมมติฐานว่า “สถาปัตยกรรมศาสนาไทยเป็นผลสะท้อนของ
อิทธิพลทางศาสนา ความเชื่อ และคติชนของชุมชน” โดยมีจุดเน้นในการทำความเข้าใจว่า
รูปแบบและองค์ประกอบของสถาปัตยกรรมทางศาสนา เช่น พระบรมธาตุเจดีย์ วัดพระ
มหาธาตุวรมหาวิหาร มิได้เป็นเพียงสิ่งก่อสร้างเชิงกายภาพ แต่เป็นสื่อกลางของคติความเชื่อ 
ศรัทธา และวัฒนธรรมที่หลอมรวมอยู่ในวิถีชีวิตของผู้คน 

กรอบแนวคิดของการวิจัยประกอบด้วยองค์ประกอบสำคัญสี่ประการที่สัมพันธ์กัน
อย่างเป็นระบบ คือ (1) อิทธิพลทางศาสนา ซึ่งเป็นรากฐานทางความคิดและค่านิยมที่กำหนด
รูปแบบของศิลปกรรมและสถาปัตยกรรม (Phra Dhammapitaka, 1999); (2) องค์ประกอบ
ของสถาปัตยกรรม ที่สะท้อนผ่านรูปทรงและวัสดุซึ่งสื ่อความหมายเชิงสัญลักษณ์ ตลอดจน
ลวดลายทางศิลปกรรมที่เกี่ยวข้องกับคติทางศาสนา (Piriya, 2013; Nithi, 1998); (3) ความ
เชื่อ ประเพณี และคติชนในชุมชน ซึ่งเป็นปัจจัยทางสังคมและวัฒนธรรมที่มีอิทธิพลต่อการ
สร้างและการใช้พื ้นที ่ศาสนสถาน โดยสะท้อนผ่านพิธีกรรมและค่านิยมร่วมของท้องถิ่น 
(Geertz, 1973; Phongphit, 1994); และ (4) ผลกระทบทางวัฒนธรรมและสังคม ที่เกิดจาก
สถาปัตยกรรมทางศาสนาในฐานะศูนย์กลางของศรัทธาและพ้ืนที่ประกอบกิจกรรมชุมชน ทั้งใน
ด้านการอนุรักษ์และฟื้นฟูวัฒนธรรม การสร้างอัตลักษณ์ร่วม และการส่งเสริมคุณค่าทางจิต
วิญญาณ (Rapoport, 1969; Sthapitanonda & Mertens, 2012). 

ดังนั้น พระบรมธาตุเจดีย์ วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร จึงทำหน้าที่เป็นกรณีศึกษา
หลักที่สะท้อนให้เห็นถึงพลวัตระหว่างศาสนา สถาปัตยกรรม และสังคม โดยกรอบแนวคิดการ
วิจัยนี้ชี้ให้เห็นความสัมพันธ์เชิงสาเหตุระหว่าง “อิทธิพลของศาสนา” ที่กำหนด “รูปแบบและ
ความหมายของสถาปัตยกรรม” และ “ความเชื่อของชุมชน” ซึ่งร่วมกันส่งผลต่อ “การสร้าง
คุณค่าและอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม” ของสังคมท้องถิ่นในปัจจุบัน 

กล่าวโดยสรุป กรอบแนวคิดนี้มุ่งอธิบายว่าการรับรู้ความงามและความศักดิ์สิทธิ์ใน
สถาปัตยกรรมไทยเกิดจากการบูรณาการระหว่างมิติทางศาสนา มิติทางศิลปกรรม และมิติทาง



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี                 ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568) | 889 

 

วัฒนธรรม ซึ่งทั้งหมดสะท้อนถึงบทบาทของศาสนาในฐานะพลังทางจิตวิญญาณที่หล่อหลอม
สังคมและรูปแบบทางศิลปะให้คงอยู่ในสำนึกของชุมชนไทย 
 

 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 

การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ที่ใช้แนวทางการศึกษา 
แบบพหุวิธี (Mixed Methods) 
 1. การเก็บรวบรวมข้อมูล 

การวิจัยครั้งนี้ใช้วิธีการเก็บรวบรวมข้อมูลทั้งจากเอกสารและภาคสนาม โดยเริ่มจาก
การศึกษาเอกสารที่เกี่ยวข้องกับสถาปัตยกรรมไทยในเชิงประวัติศาสตร์ ศิลปะ และวัฒนธรรม 
เพ่ือสร้างความเข้าใจพ้ืนฐานเกี่ยวกับแนวคิดสุนทรียศาสตร์และบริบททางสังคมที่เกี่ยวเนื่องกับ
รูปแบบทางสถาปัตยกรรม การศึกษาเอกสารประกอบด้วยการวิเคราะห์เอกสารทาง
ประวัติศาสตร์และโบราณคดี จารึกและตำนานท้องถิ่นที่กล่าวถึงการสร้างวัดหรืออาคารศาสน
สถาน รวมถึงการทบทวนงานวิจัยและบทความทางวิชาการของนักวิชาการไทยที่ศึกษาเรื่อง
สถาปัตยกรรมและศิลปะไทยในมิติสุนทรียศาสตร์ เพ่ือใช้เป็นฐานข้อมูลในการเปรียบเทียบและ
สังเคราะห์แนวคิดหลักในการวิจัย 



 890 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.8 No.6 (November – December 2025)    

นอกจากนี้ ได้ดำเนินการสำรวจภาคสนามในพื้นที ่ศึกษาที่มีลักษณะโดดเด่นทาง
สถาปัตยกรรม เพ่ือรวบรวมข้อมูลเชิงประจักษ์เกี่ยวกับรูปแบบ ความงาม และการใช้ประโยชน์
ของอาคาร โดยการสำรวจประกอบด้วยการบันทึกลักษณะทางสถาปัตยกรรม การถ่ายภาพ 
การวัดขนาดองค์ประกอบต่าง ๆ ของอาคาร รวมถึงการสังเกตการณ์รูปแบบการใช้งานของ
พื้นที่ในปัจจุบัน เพื่อให้เห็นถึงความสัมพันธ์ระหว่างสุนทรียภาพและประโยชน์ใช้สอยในบรบิท
จริง 

2. ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ 
การสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) เป็นกระบวนการหลักในการรวบรวม

ข้อมูลเชิงคุณภาพ เพื่อทำความเข้าใจมุมมองของผู้เกี่ยวข้องในด้านศิลปะ สถาปัตยกรรม และ
วัฒนธรรมที่เกี่ยวข้องกับพระบรมธาตุเจดีย์นครศรีธรรมราช กลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญทั้งหมด
จำนวน 15 คน ประกอบด้วย  

2.1 ผู้เชี่ยวชาญด้านประวัติศาสตร์ศิลปะ จำนวน 5 ท่าน (รหัส ศศ–1 ถึง ศศ–5) 
เป็นนักวิชาการระดับมหาวิทยาลัยและผู ้ทรงคุณวุฒิในวงการศิลปกรรมไทย มี

ประสบการณ์วิจัยด้านประวัติศาสตร์สถาปัตยกรรมภาคใต้มากกว่า 10 ปี ให้ข้อมูลเกี่ยวกับ
พัฒนาการของรูปแบบเจดีย์ อิทธิพลทางศาสนา และการตีความเชิงสัญลักษณ์ในงานศิลปกรรม 

2.2 พระสงฆ์ผู้ดูแลวัด จำนวน 3 รูป (รหัส พส–1 ถึง พส–3) 
เป็นพระภิกษุที่ดำรงตำแหน่งเจ้าอาวาสหรือผู้ช่วยเจ้าอาวาสของวัดพระมหาธาตุ

วรมหาวิหารและวัดสำคัญใกล้เคียง ให้ข้อมูลเกี่ยวกับการใช้สอยพื้นที่ภายในศาสนสถาน 
หลักธรรมที่สะท้อนในรูปแบบเจดีย์ และคติความเชื่อทางศาสนาในท้องถิ่น 

2.3 ผู้นำชุมชนและผู้รู้ท้องถิ่น จำนวน 7 ท่าน (รหัส ชท–1 ถึง ชท–7) 
เป็นผู้ทรงภูมิปัญญาท้องถิ่น นักอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรม และผู้นำชุมชนในเขตเมืองเก่า

นครศรีธรรมราช ให้ข้อมูลเกี่ยวกับความสัมพันธ์ระหว่างชุมชนกับพระบรมธาตุเจดีย์ รวมถึง
ความเชื่อ ประเพณี และการสืบทอดศรัทธาทางศาสนาในระดับครอบครัวและชุมชน 

ข้อมูลจากผู้ให้สัมภาษณ์ทั ้งหมดได้รับการบันทึก ถอดความ และตรวจสอบความ
ถูกต้องจากผู ้ให้ข้อมูล (member checking) ก่อนนำมาวิเคราะห์เชิงเนื ้อหา (Content 
Analysis) และวิเคราะห์เชิงธีม (Thematic Analysis) เพ่ือสังเคราะห์ร่วมกับข้อมูลจากเอกสาร
และภาคสนามให้เห็นภาพรวมเชิงบูรณาการของสุนทรียศาสตร์ในสถาปัตยกรรมไทย 
ตารางท่ี 1 ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informant Codes) 
 
 
 



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี                 ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568) | 891 

 

รหัส
ผู้ให้

ข้อมูล 

ตำแหน่ง/
บทบาท 

ความเชี่ยวชาญ 
ลักษณะข้อมูลที่

ให ้
การใช้ข้อมูลใน

งานวิจัย 

ศศ – 1  
ศศ – 2 
ศศ – 3   
ศศ – 4 
ศศ – 5  

ผู้เชี่ยวชาญด้าน
ประวัติศาสตร์
ศิลปะ 

ผู้ทรงคุณวุฒิ
ด้านศิลปกรรม
ไทยและ
ประวัติศาสตร์
สถาปัตยกรรม 
มีประสบการณ์
วิจัยมากกว่า 10 
ปี 

ให้ข้อมูลเกี่ยวกับ
พัฒนาการของ
รูปแบบเจดีย์ 
อิทธิพลทาง
ศาสนา การ
ตีความเชิง
สัญลักษณ์ใน
งานศิลปกรรม 
และแนวคิดทาง
สุนทรียศาสตร์ 

ใช้ในการวิเคราะห์
พัฒนาการทาง
ประวัติศาสตร์ของ
พระบรมธาตุเจดีย์ 
และตีความ
องค์ประกอบทาง
ศิลปกรรมเชิง
สัญลักษณ์ 

พส – 1  
พส – 2 
พส – 3 

พระสงฆ์ผู้ดูแล
วัด 

พระภิกษุใน
ตำแหน่งเจ้า
อาวาสหรือ
ผู้ช่วยเจ้าอาวาส
วัดพระมหาธาตุ
วรมหาวิหาร
และวัดใกล้เคียง 

ให้ข้อมูลเกี่ยวกับ
การใช้สอย
พื้นที่ศาสนสถาน 
หลักธรรมที่
สะท้อนใน
รูปแบบเจดีย์ 
และคติความเชื่อ
ทางศาสนาใน
ท้องถิ่น 

ใช้ในการวิเคราะห์
บทบาททาง
ศาสนาและ
หลักธรรมที่
สะท้อนใน
องค์ประกอบทาง
สถาปัตยกรรม 

ชท–1  
ชท–2 
ชท–3 
ชท–4 
ชท–5 
ชท–6 
ชท–7 

ผู้นำชุมชนและ
ผู้รู้ท้องถิ่น 

ผู้ทรงภูมิปัญญา
ท้องถิ่น นัก
อนุรักษ์
ศิลปวัฒนธรรม 
และผู้นำชุมชน
ในเขตเมืองเก่า
นครศรีธรรมราช 

ให้ข้อมูลเกี่ยวกับ
ความสัมพันธ์
ระหว่างชุมชน
กับพระบรมธาตุ
เจดีย์ ความเชื่อ 
ประเพณี การสืบ
ทอดศรัทธาทาง
ศาสนา และ
คุณค่าทาง
วัฒนธรรม 

ใช้ในการวิเคราะห์
ความสำคัญทาง
วัฒนธรรมและจิต
วิญญาณของเจดีย์
ต่อชุมชน รวมถึง
บทบาทของเจดีย์
ในฐานะศูนย์กลาง
ศรัทธา 

 



 892 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.8 No.6 (November – December 2025)    

3. เครื่องมือในการเก็บรวบรวมข้อมูล 
เครื่องมือในการเก็บรวบรวมข้อมูล ได้แก่ แบบสังเกตการณ์แบบมีโครงสร้าง สำหรับ

การวิเคราะห์องค์ประกอบทางสถาปัตยกรรม และ แบบสัมภาษณ์แบบกึ่งโครงสร้าง สำหรับผู้
เชียวชาญและผู้ใช้งาน ที่ผ่านการตรวจสอบคุณภาพแล้ว เครื่องมือทุกชุดผ่านการตรวจสอบ
ความตรงเชิงเนื้อหา (Content Validity) โดยผู ้เชี ่ยวชาญ 3 ท่าน และได้รับค่าดัชนีความ
สอดคล้องระหว่างข้อคำถามกับวัตถุประสงค์ (CVI) อยู่ในระดับ 0.80 ทุกข้อคำถาม ซึ่งถือว่าอยู่
ในเกณฑ์ด ี

4. การวิเคราะห์ข้อมูล 
การวิเคราะห์ข้อมูลใช ้ว ิธ ี การวิเคราะห์เนื ้อหา (Content Analysis) และ การ

วิเคราะห์เชิงธีม (Thematic Analysis) โดยดำเนินการตามขั้นตอนดังนี้ ถอดความและจัด
หมวดหมู่ข้อมูลจากการสัมภาษณ์และบันทึกภาคสนาม วิเคราะห์และสังเคราะห์ข้อมูลตาม
ประเด็นที่ปรากฏซ้ำหรือมีนัยสำคัญ และเชื่อมโยงผลการวิเคราะห์กับกรอบแนวคิดและทฤษฎี
ด้านสุนทรียศาสตร์และสถาปัตยกรรมไทย เพื ่อสร้างข้อสรุปเช ิงแน วคิดและอธ ิบาย
ปรากฏการณ์เชิงคุณค่าในเชิงลึก  

5. การตรวจสอบข้อมูลและความน่าเชื่อถือของผลการวิจัย (Data Verification 
and Trustworthiness) 

เพื่อให้ผลการวิจัยมีความน่าเชื่อถือ ผู้วิจัยได้ดำเนินการตรวจสอบข้อมูลตามหลักของ 
Lincoln & Guba (1985) ได้แก่ ความเชื่อมั่น (Credibility): ใช้วิธีการตรวจสอบข้อมูลจาก
หลายแหล่ง (Triangulation) ได้แก่ เอกสาร ภาคสนาม และการสัมภาษณ์ รวมถึงการยืนยัน
ข้อมูลจากผู้ให้สัมภาษณ์ (Member Checking) ความคงเส้นคงวา (Dependability): บันทึก
กระบวนการเก็บข้อมูลและการวิเคราะห์อย่างเป็นระบบ เพ่ือให้สามารถตรวจสอบซ้ำได้ ความ
ยืนยันได้ (Confirmability): ใช้ข้อมูลเชิงประจักษ์และหลักฐานจริงในการตีความโดยปราศจาก
อคติส่วนบุคคล ความสามารถในการถ่ายโอนผล (Transferability): บรรยายบริบทของพื้นที่
และข้อมูลอย่างละเอียด เพ่ือให้ผู้อ่านสามารถนำผลการวิจัยไปประยุกต์ใช้ในบริบทอ่ืนได้อย่าง
เหมาะสม 
 

ผลการวิจัย 
 1. พัฒนาการทางประวัติศาสตร์ของพระบรมธาตุเจดีย์ภายใต้อิทธิพลทางศาสนา
ต่าง ๆ 

ผลการศึกษาพบว่า พระบรมธาตุเจดีย์นครศรีธรรมราชมีพัฒนาการทางประวัติศาสตร์
ยาวนานตั้งแต่สมัยอาณาจักรตามพรลิงก์ราวพุทธศตวรรษที่ 13 ซึ่งได้รับอิทธิพลจากพุทธ
ศาสนาเถรวาทสายลังกาวงศ์ที่เข้ามาพร้อมคณะธรรมทูตจากลังกา ต่อมามีการผสมผสานกับ
แนวคิดทางศาสนาพราหมณ์–ฮินดู และพุทธศาสนามหายานในบางช่วง โดยเฉพาะในลักษณะ



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี                 ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568) | 893 

 

ของพิธีกรรมและรูปแบบศิลปกรรมบางส่วน เช่น การประดับลวดลายเทพชุมนุมและสัญลักษณ์
จักรวาลคติ ทั้งนี้ การบูรณะหลายสมัย เช่น สมัยอยุธยา รัตนโกสินทร์ตอนต้น จนถึงปัจจุบัน 
ได้คงไว้ซึ ่งแก่นของความเป็นศิลปะลังกาแต่มีการปรับให้สอดคล้องกับสภาพสังคมและ
วัฒนธรรมท้องถิ่นภาคใต้ ระยะศรีวิชัย (พ.ศ. 1200-1700) พบว่า การก่อสร้างเจดีย์องค์แรกใน
สมัยศรีวิชัยมีจุดประสงค์เพื ่อบรรจุพระบรมสารีริกธาตุที ่นำมาจากศรีลังกา ซึ ่งสะท้อน
ความสัมพันธ์ทางศาสนาระหว่างสองภูมิภาค ในระยะแรกนี ้เจดีย ์ได ้ร ับอิทธิพลจาก
พระพุทธศาสนามหายานที่เป็นลักษณะเด่นของศรีวิชัย แต่ยังคงมีการผสมผสานกับความเชื่อ
ท้องถิ่น  

จากการสัมภาษณ์ผู้เชี่ยวชาญด้านประวัติศาสตร์ศิลปะ (ศศ–2, ศศ–4) พบว่า พระ
บรมธาตุเจดีย์นครศรีธรรมราชมีพัฒนาการต่อเนื่องตั้งแต่สมัยอาณาจักรตามพรลิงก์จนถึง
ปัจจุบัน โดยได้ร ับอิทธิพลจากพุทธศาสนาเถรวาทสายลังกาวงศ์ ผสมผสานกับแนวคิด
พราหมณ์–ฮินดูและมหายานในบางช่วง ซึ่งสะท้อนผ่านลวดลายเทพชุมนุมและจักรวาลคติใน
องค์เจดีย์ นอกจากนี้ พระสงฆ์ผู้ให้ข้อมูล (พส–1) ยังกล่าวว่า การบูรณะในแต่ละยุค “คงไว้ซึ่ง
แก่นแท้ทางธรรม แต่ปรับรูปแบบให้สอดคล้องกับยุคสมัยและสังคมท้องถิ่น” 

ลักษณะสำคัญในระยะนี้ รูปแบบเจดีย์แบบดั้งเดิมที่ได้รับอิทธิพลจากอินเดียและศรี
ลังกา การใช้วัสดุท้องถิ่นในการก่อสร้าง การจัดวางตามหลักโบราณสถานแบบมหายาน 

ระยะนครศรีธรรมราช (พ.ศ. 1700-2000) การเปลี่ยนผ่านสู่พระพุทธศาสนาเถรวาท
ในสมัยนครศรีธรรมราชส่งผลให้มีการปรับปรุงและขยายเจดีย์ให้สอดคล้องกับหลักธรรมเถร
วาท การมาของพระสงฆ์จากลังกาในสมัยนี้ทำให้เกิดการปฏิรูปทางศาสนาที่สะท้อนผ่านการ
เปลี่ยนแปลงทางสถาปัตยกรรม 

ระยะไทย (พ.ศ. 2000-ปัจจุบัน) การบูรณปฏิสังขรณ์ในสมัยรัตนโกสินทร์แสดงให้เห็น
การผสมผสานระหว่างศิลปกรรมท้องถิ่นกับแบบแผนไทยส่วนกลาง การปรับปรุงในรัชกาลต่าง 
ๆ ไม่ได้ทำลายเอกลักษณ์เดิม แต่เป็นการเพิ่มเติมที่สร้างความสมดุลระหว่างการอนุรักษ์และ
การพัฒนา 

2. องค์ประกอบทางสถาปัตยกรรมที่สะท้อนความเชื่อและหลักธรรมทางศาสนา 
ผลการวิเคราะห์พบว่า องค์ประกอบของพระบรมธาตุเจดีย์สะท้อนหลักธรรมและ

ความเชื่อทางพุทธศาสนาอย่างลึกซึ้ง ตัวองค์ระฆังเจดีย์เป็นสัญลักษณ์แห่ง “ธรรมจักร” หรือ
พระธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้า ยอดปลีแสดงถึงนิพพานอันสูงสุด ส่วนฐานกลมหลายชั้น
เปรียบเหมือนโลกธาตุหรือภูมิธรรมที่ผู ้ปฏิบัติธรรมต้องก้าวข้ามเพื ่อบรรลุความหลุดพ้น 
นอกจากนี้ การวางผังโดยมีระเบียงล้อมรอบและเจดีย์บริวาร 149 องค์ ยังสะท้อนแนวคิด
จักรวาลตามคัมภีร์พุทธภูมิจักรวาลที่พระบรมธาตุเป็นศูนย์กลางของโลก (เขาพระสุเมรุ) และ
เป็นที่สถิตแห่งพระบรมสารีริกธาตุ องค์ประกอบทางสถาปัตยกรรมของพระบรมธาตุเจดีย์ไม่ได้
มีเพียงหน้าที่ด้านความงาม แต่ยังทำหน้าที่เป็น สื่อการสอนทางธรรม และ แบบจำลองของ



 894 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.8 No.6 (November – December 2025)    

จักรวาล ในทางพุทธศาสนา จากการสัมภาษณ์ผู้เชี่ยวชาญ (ศศ–3) และพระสงฆ์ผู ้ดูแลวัด 
(พส–2) สอดคล้องกันว่า องค์ประกอบของเจดีย์ทุกส่วนมีความหมายเชิงสัญลักษณ์ เช่น ฐาน
แปดเหลี่ยมหมายถึงอริยมรรคมีองค์แปด ตัวระฆังหมายถึงธรรมจักร และยอดฉัตรหมายถึง
พระรัตนตรัย ผู ้รู ้ท้องถิ ่น (ชท–5) ยังเสริมว่า ลวดลายแต่ละชนิดสะท้อนคติธรรม เช่น 
“ดอกบัว” สื่อถึงความบริสุทธิ์ของจิต และ “ครุฑจับนาค” หมายถึงการต่อสู้ระหว่างกิเลสและ
ธรรม 

รูปทรงและสัดส่วน ลักษณะระฆังคว่ำเป็นการนำเอารูปแบบจากลังกามาดัดแปลงให้
เหมาะสมกับสภาพภูมิอากาศและวัสดุท้องถิ่น สัดส่วนของเจดีย์สะท้อนหลักธรรมทางพุทธ
ศาสนา โดยเฉพาะแนวคิดเรื่องไตรภูมิและการเดินทางสู่นิพพาน องค์ประกอบหลัก ฐานเจดีย์ 
รูปแปดเหลี่ยมสะท้อนอริยมรรคมีองค์แปด ตัวระฆัง แสดงถึงการครอบคลุมของพระธรรม ยอด
ฉัตร สื่อถึงพระรัตนตรัยและสถานะทางศาสนา ลวดลายและการประดับ วดลายบนเจดีย์
ออกเป็นหลายประเภท โดยระบุว่า "ลวดลายแต่ละชนิดมีความหมายเชิงสัญลักษณ์ที่เกี่ยวข้อง
กับหลักธรรมพุทธศาสนา 

3. บทบาทของเจดีย์ในการเผยแพร่และรักษาพระพุทธศาสนาในภาคใต้ 
จากการศึกษาพบว่า พระบรมธาตุเจดีย์มีบทบาทสำคัญยิ่งในฐานะศูนย์กลางศาสนา

และวัฒนธรรมของภาคใต้มาโดยตลอด ทั้งในด้านการศึกษา การประกอบพิธีกรรม และการ
เผยแผ่ธรรมะ วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหารซึ่งเป็นที่ตั้งของเจดีย์เป็นสำนักเรียนพระปริยัติธรรม
และเป็นแหล่งรวมพระสงฆ์ผู้ทรงศีลาจารวัตร เป็นสถานที่ประกอบศาสนพิธีสำคัญของรัฐและ
ประชาชน เช่น งานแห่ผ้าขึ้นธาตุ ซึ่งกลายเป็นสัญลักษณ์ของความศรัทธาและความร่วมมือ
ของชุมชน นอกจากนี้ เจดีย์ยังทำหน้าที่เป็น “สื่อกลางทางจิตวิญญาณ” ที่ช่วยคงไว้ซึ่งความ
ต่อเนื่องของพระพุทธศาสนาในพื้นที่ภาคใต้ ศูนย์กลางการศึกษาพระธรรม วัดพระมหาธาตทุำ
หน้าที่เป็นศูนย์กลางการศึกษาพระไตรปิฎกและการฝึกอบรมพระสงฆ์ตั้งแต่สมัยโบราณ จาก
การให้ข้อมูลของพระสงฆ์ (พส–3) ระบุว่า วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหารทำหน้าที่เป็นศูนย์กลาง
การศึกษาพระธรรมมาตั้งแต่สมัยโบราณ และยังคงเป็นสถานที่อบรมพระภิกษุทั่วภาคใต้ ส่วน
ผู้นำชุมชน (ชท–2, ชท–4) ยืนยันว่า พิธีกรรมสำคัญ เช่น งานแห่ผ้าขึ้นธาตุ เป็นกลไกสำคัญใน
การเชื่อมโยงความศรัทธาของประชาชนกับวัด "การมีพระบรมสารีริกธาตุประดิษฐานทำให้วัด
แห่งนี้กลายเป็นจุดหมายปลายทางของการแสวงบุญจากท่ัวภาคใต้ 

ศูนย์กลางการศึกษาทำหน้าที่เป็น ศูนย์กลางการศึกษาพระไตรปิฎก และฝึกอบรม
พระสงฆ์มาตั้งแต่สมัยโบราณ แสดงถึงสถานะทางวิชาการและศาสนูปถัมภ์ที่สูงส่ง 

ศูนย์กลางการแสวงบุญ การประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุทำให้วัดแห่งนี้กลายเป็น 
ศูนย์กลางศรัทธา และจุดหมายปลายทางของการแสวงบุญจากท่ัวภาคใต้ 



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี                 ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568) | 895 

 

เครือข่ายเผยแพร่เป็น จุดเริ่มต้น ของการส่งพระสงฆ์ไปเผยแพร่ธรรมในพื้นที่ต่าง ๆ 
ของภาคใต้ และเป็น ประตูเชื่อมโยง ในการแลกเปลี่ยนทางวิชาการและการปฏิบัติกับศรีลังกา
อย่างต่อเนื่อง 

4. ความสำคัญทางวัฒนธรรมและจิตวิญญาณของเจดีย์ต่อชุมชนท้องถิ่น 
ผลการประเมินชี้ให้เห็นว่า พระบรมธาตุเจดีย์เป็นศูนย์รวมแห่งศรัทธาและอัตลักษณ์

ของชาวนครศรีธรรมราช เป็นสัญลักษณ์ของ “เมืองพระ” ที่หล่อหลอมความเป็นหนึ่งเดียวทาง
จิตใจของคนในชุมชน การบูชาพระบรมธาตุถูกสืบทอดเป็นประเพณีและวิถีชีวิต เช่น พิธีแห่ผ้า
ขึ้นธาตุ การบูชาพระธาตุตามวันเกิด และการสักการะเพ่ือความเป็นสิริมงคล ซึ่งล้วนสะท้อนถึง
พลังศรัทธา ความกตัญญู และการดำรงอยู่ของคติพุทธในชีวิตประจำวัน นอกจากนี้ พระบรม
ธาตุยังเป็นแหล่งเรียนรู้ทางประวัติศาสตร์ ศิลปกรรม และมรดกวัฒนธรรมที่เชื่อมโยงคนรุ่น
ใหม่กับรากเหง้าทางจิตวิญญาณของท้องถิ่น ข้อมูลจากผู้รู้ท้องถิ่น (ชท–1, ชท–6) ชี้ว่า พระ
บรมธาตุเจดีย์เป็น “หัวใจทางจิตวิญญาณของชาวนครฯ” การสักการะพระธาตุตามวันเกิดและ
พิธีบูชาเจดีย์สะท้อนอัตลักษณ์ร่วมของชุมชน ขณะที่ผู้เชี่ยวชาญ (ศศ–5) มองว่า ความต่อเนื่อง
ของศรัทธานี้ทำให้เจดีย์มิใช่เพียงโบราณสถาน แต่เป็น “ศูนย์กลางวัฒนธรรมและการเรียนรู้
ของคนทุกวัย” 

กล่าวโดยสรุป พระบรมธาตุเจดีย์มิได้เป็นเพียงโบราณสถาน แต่เป็น  หลักฐานทาง
ประวัติศาสตร์ สถาปัตยกรรม และศาสนาที่สำคัญยิ่ง ซึ่งทำหน้าที่เป็นศูนย์กลางทางศาสนาที่
หล่อเลี้ยงและกำหนดทิศทางของพุทธศาสนาเถรวาทในภาคใต้ของประเทศไทยอย่างยาวนาน 
 

อภิปรายผล 
 ผลการวิจัยเรื่อง พุทธสถาปัตยกรรมพระมหาธาตุเจดีย์นครศรีธรรมราช สะท้อนให้
เห็นถึงพลวัตทางประวัติศาสตร์ สังคม และศิลปวัฒนธรรมของพระพุทธศาสนาในภูมิภาค
ภาคใต้อย่างลึกซึ้ง พระบรมธาตุเจดีย์มิได้เป็นเพียงศาสนสถานที่ใช้ประกอบพิธีกรรม หากแต่
เป็น “เอกสารทางประวัติศาสตร์และสถาปัตยกรรมที่มีชีวิต” ที่บันทึกการเปลี่ยนแปลงทาง
ศาสนา การเมือง และวัฒนธรรมของดินแดนนี้มาอย่างต่อเนื่อง (กรมศิลปากร , 2565; สำนัก
โบราณคด,ี 2563) 

1. การสะท้อนการเปลี่ยนแปลงทางศาสนาผ่านสถาปัตยกรรม 
ผลการศึกษาพบว่า พัฒนาการของพระบรมธาตุเจดีย์สามารถแบ่งได้เป็นสามระยะ

สำคัญ โดยแต่ละระยะสะท้อนอิทธิพลทางศาสนาและความเปลี่ยนแปลงทางสังคมของยุคสมัย
นั้นอย่างชัดเจน ใน ระยะศรีวิชัย (พ.ศ. 1200–1700) การก่อสร้างเจดีย์องค์แรกมีจุดมุ่งหมาย
เพ่ือบรรจุพระบรมสารีริกธาตุจากลังกา แสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์ทางศาสนาและวัฒนธรรม
ระหว่างคาบสมุทรภาคใต้กับเกาะลังกา สถาปัตยกรรมในช่วงนี้ยังปรากฏอิทธิพลของพุทธ
ศาสนามหายาน ซึ่งเป็นลักษณะเด่นของอาณาจักรศรีวิชัย แต่ขณะเดียวกันก็มีการผสมผสาน



 896 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.8 No.6 (November – December 2025)    

ความเชื่อท้องถิ่น เช่น ความเชื่อเรื่องนาค เทพารักษ์ และภูมิคุ้มกันทางจิตวิญญาณ สะท้อนให้
เห็นถึงกระบวนการหลอมรวมวัฒนธรรมที่เกิดขึ้นก่อนการรับพระพุทธศาสนาเถรวาทแบบ
ลังกาวงศ์อย่างสมบูรณ์ (สุจิตต์ วงษ์เทศ, 2550) 

ระยะนครศรีธรรมราช (พ.ศ. 1700–2000) เป็นช่วงที่พระพุทธศาสนาเถรวาทได้รับ
การสถาปนาอย่างมั่นคง การมาของคณะสงฆ์จากลังกาเป็นจุดเปลี่ยนสำคัญที่ส่งผลต่อแนวคิด
และรูปแบบทางสถาปัตยกรรม ผลการวิจัยแสดงให้เห็นว่าการบูรณะและขยายองค์เจดีย์ใน
ระยะนี้มิใช่การสร้างใหม่ทั้งหมด แต่เป็น “การปฏิรูปทางสถาปัตยกรรม” เพื่อสื่อหลักธรรม
ของเถรวาทอย่างเป็นรูปธรรม (สมเด็จฯ กรมพระยาดำรงราชานุภาพ, 2505) การเปลี่ยนแปลง
นี้สอดคล้องกับแนวคิดของ Smith (2018) ที่มองว่าสถาปัตยกรรมศาสนาเป็นเครื่องมือในการ
สร้างความชอบธรรมและการยืนยันอำนาจทางศาสนาและการเมือง 

ระยะไทย (พ.ศ. 2000–ปัจจุบัน) โดยเฉพาะการบูรณปฏิสังขรณ์ในสมัยรัตนโกสินทร์ 
การปรับปรุงเจดีย์ยังคงรักษาเอกลักษณ์ดั้งเดิมของศิลปะลังกาไว้ ขณะเดียวกันก็เพิ่มเติม
องค์ประกอบใหม่ที่สะท้อนรสนิยมศิลปกรรมแบบไทย เช่น การประดับกระเบื้องเคลือบและ
ลวดลายพุทธจักรวาล สะท้อนถึงความตระหนักในคุณค่าทางประวัติศาสตร์และความศรัทธาที่
มีต่อพระบรมธาตุในฐานะ “สัญลักษณ์ของชาติ” และศูนย์กลางพุทธศาสนาในภาคใต้ (กรม
ศิลปากร, 2565) 

2. ความหมายทางธรรมที่ฝังอยู่ในองค์ประกอบทางสถาปัตยกรรม 
การว ิเคราะห์องค์ประกอบทางสถาปัตยกรรมพบว่า พระบรมธาตุเจด ีย ์เป็น

สถาปัตยกรรมเชิงสัญลักษณ์ที่สื่อสารหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาได้อย่างลึกซ้ึง รูปทรงระฆัง
คว่ำและฐานแปดเหลี่ยมไม่ได้เป็นเพียงการเลียนแบบแบบแผนจากลังกา แต่เป็นการดัดแปลง
ให้สอดคล้องกับบริบทท้องถิ่นและแนวคิดจักรวาลวิทยาในพุทธศาสนา 

องค์ประกอบแต่ละส่วนของเจดีย์สะท้อนความหมายเชิงธรรม ตัวฐานแปดเหลี่ยม
เปรียบดัง อริยมรรคมีองค์แปด ระฆังกลางหมายถึง พระธรรมจักร และยอดฉัตรสื่อถึง พระ
รัตนตรัย ทั้งหมดจึงเป็นแบบจำลองของจักรวาลที่แสดงเส้นทางการบรรลุธรรมจากโลกมนุษย์สู่
นิพพาน (สุริยวุฒิ สุขสวัสดิ์, 2549) นอกจากนี้ ลวดลายประดับ เช่น เทพชุมนุม ดอกบัว และ
นาคเกี้ยว ล้วนมีความหมายเชิงสัญลักษณ์ที่เกี่ยวข้องกับหลักธรรมและปฏิจจสมุปบาท แสดง
ให้เห็นถึงความพิถีพิถันในการออกแบบ เพื่อให้สถาปัตยกรรมทำหน้าที่เป็น “สื่อการสอน
ธรรม” ที่ย้ำเตือนผู้แสวงบุญให้ระลึกถึงหนทางแห่งความหลุดพ้น 

3. บทบาทของพระบรมธาตุเจดีย์ในฐานะศูนย์กลางทางสังคมและศาสนา 
ผลการวิจัยยังเน้นย้ำว่าพระบรมธาตุเจดีย์และวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหารมีบทบาท

สำคัญในฐานะศูนย์กลางการศึกษาพระธรรมและกิจกรรมทางศาสนามาตั้งแต่สมัยโบราณ (กรม
ศิลปากร, 2565) การประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุทำให้วัดแห่งนี ้กลายเป็นจุดหมาย
ปลายทางของการแสวงบุญและเป็นศูนย์รวมศรัทธาของชุมชนภาคใต้ พิธีกรรมสำคัญ เช่น การ



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี                 ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568) | 897 

 

แห่ผ้าขึ ้นธาตุ มีบทบาทเชื ่อมโยงผู ้คนกับหลักธรรมและสร้างความเป็นหนึ่งเดียวทางจิต
วิญญาณของชุมชน 

ยิ่งไปกว่านั้น วัดพระมหาธาตุยังทำหน้าที่เป็นศูนย์กลางการเผยแผ่พระธรรมและการ
แลกเปลี ่ยนความรู ้ระหว่างไทยและลังกา โดยมีการส่งพระสงฆ์ไปศึกษาธรรมและเผยแผ่
พระพุทธศาสนาในพื้นที่คาบสมุทรมลายู (สมศักดิ์ ปริกสุวรรณ , 2548) ซึ่งชี้ให้เห็นว่าพระบรม
ธาตุเจดีย์มิได้เพียงธำรงไว้ซึ่งมรดกทางสถาปัตยกรรม หากยังมีบทบาทในการกำหนดทิศทาง
และรักษาความม่ันคงของพระพุทธศาสนาเถรวาทในภูมิภาค 

โดยสรุปผลการวิจัยชี ้ให้เห็นว่า พระบรมธาตุเจดีย์นครศรีธรรมราชเป็น “พุทธ
สถาปัตยกรรมแห่งสัจธรรม” ที่เชื่อมโยงโลกวัตถุกับโลกธรรมได้อย่างกลมกลืน ทั้งในแง่รูปทรง 
สัญลักษณ์ และบทบาททางสังคม สถาปัตยกรรมของเจดีย์จึงมิใช่เพียงสิ่งก่อสร้าง แต่เป็น 
“ภาษาทางศิลป์” ที่บอกเล่าแนวคิดจักรวาลทางพุทธศาสนา ถ่ายทอดหลักธรรม และสืบต่อจิต
วิญญาณของชุมชนมายาวนานกว่าพันปี 
 

องค์ความรูใ้หม่ 
ผลการศึกษาพบว่า ความสำเร็จในการปรับตัวทางวัฒนธรรมของพระบรมธาตุเจดีย์ 

วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร เป็นกรณีตัวอย่างที่สำคัญของการจัดการความหลากหลายทาง
วัฒนธรรมในสังคมพหุนิยม โดยสะท้อนให้เห็นถึงพลวัตของวัฒนธรรมไทยที่สามารถรักษาอัต
ลักษณ์และความศรัทธาทางศาสนาไว้ได้ ขณะเดียวกันก็ปรับตัวให้สอดคล้องกับบริบททาง
สังคม เศรษฐกิจ และเทคโนโลยีที่เปลี่ยนแปลงไปกระบวนการปรับตัวดังกล่าวมิได้เป็นเพียง
การเปลี่ยนแปลงเชิงกายภาพของสถาปัตยกรรมเท่านั้น แต่ยังรวมถึงการปรับตัวเชิงสัญลักษณ์
และความหมายทางวัฒนธรรม เช่น การอนุรักษ์รูปแบบดั้งเดิมขององค์เจดีย์และลวดลาย
ศิลปกรรมควบคู่กับการบูรณะโดยใช้เทคนิคสมัยใหม่ ตลอดจนการจัดกิจกรรมทางศาสนาและ
วัฒนธรรมที่เชื่อมโยงคนรุ่นใหม่กับชุมชนดั้งเดิม ซึ่งทั้งหมดนี้สะท้อนให้เห็นถึงการ “อยู่ร่วม
อย่างสมดุลระหว่างอดีตและปัจจุบัน” ภายใต้กรอบคิดของวัฒนธรรมแบบพุทธ นอกจากนี้ 
ความต่อเนื่องของประเพณีที่ดำรงอยู่ควบคู่กับการปรับตัว ยังแสดงให้เห็นถึง ภูมิปัญญาในการ
สืบทอดมรดกทางวัฒนธรรม ของชุมชนท้องถิ่น ซึ่งมิได้เป็นการยึดติดกับรูปแบบเดิมอย่าง
ตายตัว แต่เป็นการเลือกสรรองค์ประกอบที่มีคุณค่ามาปรับใช้ให้เหมาะสมกับสภาพแวดล้อม
และความต้องการของสังคมร่วมสมัย แนวทางนี้จึงเป็นตัวอย่างของการจัดการมรดกทาง
วัฒนธรรมที่เน้น “ความยืดหยุ่นเชิงสร้างสรรค์” (creative resilience) ทำให้พระบรมธาตุ
เจดีย์มิใช่เพียงอนุสรณ์แห่งศรัทธาในอดีต แต่ยังเป็นพื้นที่แห่งการเรียนรู้ การมีส่วนร่วม และ
การดำรงชีวิตทางวัฒนธรรมในปัจจุบันกล่าวโดยสรุป องค์ความรู้จากการศึกษาครั้งนี้ชี้ให้เห็น
ว่า การอนุรักษ์และการปรับตัวทางวัฒนธรรมมิได้เป็นกระบวนการที่ขัดแย้ งกัน หากแต่เป็น
กระบวนการที ่เสริมกันอย่างเกื ้อหนุน โดยการรักษาประเพณีควบคู่กับการปรับตัวอย่าง



 898 | Journal of Mani Chettha Ram Wat Chommani Vol.8 No.6 (November – December 2025)    

เหมาะสมจะช่วยให้มรดกทางวัฒนธรรมดำรงอยู่อย่างมีชีวิต มีคุณค่าทางจิตวิญญาณ และมี
ความหมายต่อสังคมร่วมสมัยอย่างต่อเนื่อง 
 

สรุป/ข้อเสนอแนะ 
สรุปผลการวิจัย การศึกษาอิทธิพลของศาสนาที่ส่งผลต่อพระบรมธาตุเจดีย์วัดพระ

มหาธาตุวรมหาวิหาร จังหวัดนครศรีธรรมราช สามารถสรุปได้ว่า พัฒนาการทางประวัติศาสตร์ 
ผลการศึกษาแสดงให้เห็นว่าเจดีย์แห่งนี้ผ่านการพัฒนาใน 3 ระยะสำคัญ ได้แก่ ระยะศรีวิชัย 
การวางรากฐานภายใต้อิทธิพลมหายาน ระยะนครศรีธรรมราช การปรับเปลี่ยนสู่เถรวาทจาก
ลังกา ระยะไทย การบูรณปฏิสังขรณ์และการอนุรักษ์แต่ละระยะมีลักษณะเฉพาะที่สะท้อน
บริบททางการเมือง สังคม และศาสนาในยุคนั ้นๆ องค์ประกอบทางสถาปัตยกรรม การ
ผสมผสานของรูปแบบสถาปัตยกรรมจากหลายแหล่งทำให้เจดีย์แห่งนี้มีเอกลักษณ์ที่โดดเด่น
และเป็นตัวแทนของศิลปกรรมภาคใต้ ลักษณะเด่น รูปทรงระฆังคว่ำที่ได้รับอิทธิพลจากลังกา 
ฐานแปดเหลี่ยมที่สะท้อนหลักธรรมพุทธศาสนา ลวดลายประดับที่ผสมผสานศิลปะหลายยุค
สมัย บทบาททางสังคมและศาสนา เจดีย์แห่งนี้ทำหน้าที่เป็นศูนย์กลางทางจิตวิญญาณและการ
เรียนรู้ที่มีผลกระทบต่อการพัฒนาพระพุทธศาสนาในภาคใต้อย่างกว้างขวาง"  มีข้อเสนอแนะ
ดังนี้ 
 1. การวิเคราะห์หลักฐานเชิงสถาปัตยกรรมและวัสดุอย่างลึกซึ้ง (Deep Architectural 
and Material Analysis) เช่น การศึกษาเปรียบเทียบเชิงสัณฐานวิทยา (Morphological 
Comparison): ควรมีการเปรียบเทียบลักษณะทางสถาปัตยกรรมของเจดีย์ในแต่ละระยะ 
 2. การขยายขอบเขตการวิเคราะห์บทบาททางสังคมและศาสนา (Broadening 
Socioreligious Analysis) การศึกษาความหมายเชิงพิธ ีกรรม (Ritualistic Significance) 
อิทธิพลของนิกายศาสนา (มหายาน/เถรวาท) ส่งผลต่อรูปแบบและจุดมุ่งหมายของพิธีกรรมที่
เกี่ยวข้องกับการบูชาพระบรมสารีริกธาตุอย่างไร 
 3. การใช้หลักฐานปฐมภูมิและมุมมองเชิงพื ้นที่ (Utilizing Primary Sources and 
Spatial Perspective) การวิเคราะห์เชิงพ้ืนที่ของเครือข่ายวัด ทำการวิเคราะห์การกระจายตัว
ของวัดที่ได้รับอิทธิพลจากวัดพระมหาธาตุฯ 
 
เอกสารอ้างอิง 
ดำรงค์ เรืองประภา. (2548). ภาคใต้ในฐานะศูนย์กลางการค้าและการแลกเปลี ่ยนทาง

วัฒนธรรมโบราณ. นครศรีธรรมราช: สถาบันศิลปวัฒนธรรมภาคใต้. 
ประเสริฐ ณ นคร. (2552). พระบรมธาตุเจดีย์กับอิทธิพลทางศิลปกรรมในภาคใต้ของประเทศ

ไทย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยศิลปากร. 



             วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี                 ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 6 (พฤศจิกายน - ธันวาคม 2568) | 899 

 

ปราณี วงศ์เทศ. (2549). ประวัติศาสตร์ศิลปะไทย: การรับและการปรับอิทธิพลจากต่างประเทศ. 
กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

มานิตย์ วัลลิโภดม. (2550). วิวัฒนาการของเจดีย์ในประเทศไทย: การผสมผสานระหว่าง
มหายานและเถรวาท. กรุงเทพมหานคร: สำนักโบราณคดี กรมศิลปากร. 

วิชัย ธรรมศิลป์. (2551). การปรับตัวทางวัฒนธรรมและศาสนาในสถาปัตยกรรมไทย. 
กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

วิชัย วงศ์ใหญ่. (2553). นครศรีธรรมราช: ศูนย์กลางทางศาสนาและการเมืองของภาคใต้. 
นครศรีธรรมราช: มหาวิทยาลัยวลัยลักษณ์. 

ว ิมล ศร ีส ุข. (2549). การตีความเช ิงส ัญล ักษณ์ในงานสถาปัตยกรรมโบราณภาคใต้. 
กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

สมพงษ์ เกษตรสิน. (2550). การผสมผสานทางวัฒนธรรมในงานศิลปกรรมภาคใต้ของประเทศ
ไทย. ปัตตานี: มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตปัตตานี. 

สุภัทร ดิษยวรรณ. (2551). เจดีย์กับบริบททางศาสนาและสังคม: การวิเคราะห์ในเชิงจิต
วิญญาณ. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหิดล. 

สุรพล ดำริห์กุล. (2551). เส้นทางการค้าทางทะเลและการเผยแพร่วัฒนธรรมในคาบสมุทร
ภาคใต้. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

เสน่ห์ จันทร์เจริญ. (2547). การศึกษาพระบรมธาตุเจดีย์ในมิติทางศาสนาและวัฒนธรรม. 
นครศรีธรรมราช: มหาวิทยาลัยวลัยลักษณ์. 

อนุชา ทองคำ. (2548). พระพุทธศาสนาในภาคใต้: การพัฒนาและความสัมพันธ์กับเครือข่าย
พุทธศาสนาเอเชียตะวันออกเฉียงใต้. สงขลา: มหาวิทยาลัยทักษิณ. 

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. Basic Books. 
Nithi, S. (1 9 9 8 ) .  Traditional Thai architecture: Form and identity. Silpakorn 

University Press. 
Phira, K. (2013). Art and cosmology in Thai temples. River Books. 
Phongphit, S. (1994). Thai cultural values and moral development. Chulalongkorn 

University Press. 
Phra Dhammapitaka (P. Payutto). (1 9 9 9 ) .  Buddhadhamma (revised edition). 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University Press. 
Rapoport, A. (1969). House form and culture. Prentice-Hall. 
Sthapitanonda, N., & Mertens, B. (2012 ) .  Architecture of Thailand: A guide to 
traditional and contemporary forms. Editions Didier Millet. 
  


