
วารสารจิตวิทยา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 44 
 

 

การพัฒนาตนของนักจิตวทิยาการปรึกษา 
กับวิถีปฎิบัติสตติามแนวทางของท่านติช นัท ฮันห์ 

 
ธีรวรรณ ธีระพงษ์1* 

 
  

บทคัดย่อ 
ช่วงเวลาที่ผ่านมาการศึกษาวิจัยเชิงประจักษ์หลายเรื่องได้บ่งชี้ว่าการปรึกษาเชิงจิตวิทยาและจิต

บำบัดก่อให้เกิดผลลัพธ์เชิงบวกต่อผู้มารับบริการ โดยนักจิตวิทยาการปรึกษานับเป็นหนึ่งในปัจจัยสำคัญ  
ที่ส่งผลต่อการเปลี่ยนแปลงของผู้มารับบริการและประสิทธิภาพของการปรึกษาเชิงจิตวิทยา  ปัจจุบัน
การปรึกษาเชิงจิตวิทยาและจิตบำบัดได้มีการนำแนวคิดและวิถีการฝึกฝนทางจิตวิญญาณในแนวคิด
ตะวันออก เช่น การฝึกเจริญสติและการภาวนาในวิถีทางของพระพุทธศาสนามาใช้ในการพัฒนา
คุณภาพจิตใจของผู้มาปรึกษา โดยเฉพาะความรู้ที่เป็นวิถีปฎิบัติสติตามแนวทางของท่านติช นัท ฮันห์  
ผ่านมุมมองธรรมชาติของจิตใจที่ดีงามพร้อมเติบโต  การภาวนา  การเจริญสติในชีวิตประจำวัน และ
การเพาะบ่มสันติสุขในการอยู่ร่วมกัน  ซึ่งวิถีปฎิบัติเหล่านี้ส่งผลต่อการพัฒนาคุณภาพจิตใจของผู้คนได้
อย่างสอดคล้องกลมกลืนกับวิถีชีวิตในปัจจุบัน บทความนี้จึงได้นำเสนอแนวทางการพัฒนาตนเองของ
นักจิตวิทยาการปรึกษาเทียบเคียงกับวิถีปฏิบัติของท่านติช นัท ฮันห์ เพ่ือความรู้ดังกล่าวจะได้เป็น
แนวทางให้นักจิตวิทยาการปรึกษาท่ีสนใจได้นำความรู้เหล่านี้ไปใช้ในการพัฒนาตนต่อไป 

 
คำสำคัญ:  นักจิตวิทยาการปรึกษา  การพัฒนาตน  วิถึปฎิบัติสติตามแนวทางของท่านติช นัท ฮันห์ 
 

Received: February 24, 2023,    Revised: April 11, 2023, Accepted April 23, 2023 
 
1 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร., คณะมนุษยศาสตร์ ภาควิชาจติวิทยา มหาวิทยาลัยเชียงใหม ่  
* Corresponding author; e-mail: teerawan.teerapong@cmu.ac.th 

 

 
 
 
 
 
 



วารสารจิตวิทยา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 45 
 

  

 
 

Counselor’s Personal Development and the Mindfulness Practices of 
Thích Nhất Hạnh 

Teerawan Teerapong1* 

 
Abstract 

Prior evidence-based studies indicate that counseling psychology and 
psychotherapy contribute to clients’ positive outcomes.  In particular, a counselor is 
one of the crucial factors contributing to positive changes in clients and effectiveness 
of counseling and psychotherapy. Nowadays, counseling psychology and 
psychotherapy incorporate Eastern knowledge and practices into traditional 
approaches. Especially, Thích Nhất Hạnh’s principles of mindfulness practices is 
incorporated i.e., the nature of human mind, insight meditation, mindfulness practices 
for daily life, and living together in harmony. These practices have beneficial effects on 
human mind, enable people to live in harmony with oneself.  For those with interest 
in self-development, this article presents an approach to professional development for 
counselors based on Thích Nhất Hạnh’s principles of mindfulness practices. 

 
Keywords: Counselor Psychologist; Personal development; Mindfulness Practices of 
Thích Nhất Hạnh  

Received: February 24, 2023,    Revised: April 11, 2023, Accepted April 23, 2023 
 
1 Assistant Professor, Ph.D., Department of Psychology, Faculty of Humanities, Chiang Mai University.   
* Corresponding author; e-mail: teerawan.teerapong@cmu.ac.th 

 

 



วารสารจิตวิทยา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 46 
 

  

บทนำ 
ปัจจุบันการปรึกษาเชิงจิตวิทยาและจิตบำบัดได้มีการนำแนวคิดและวิถีการฝึกฝนทางจิต

วิญญาณในแนวคิดตะวันออก เช่น การฝึกสติและการภาวนาในวิถีทางของพระพุทธศาสนามา

ประยุกต์ใช้ในการบำบัดรูปแบบต่างๆ รวมถึงการพัฒนาตนเองในฐานะของนักจิตวิทยาการปรึกษา 

ตัวอย่างเช่น การศึกษาของ Leonard et al. (2018) ที่ได้ศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างการเข้าถึงใจ 

(empathy) สติ และสัมพันธภาพการบำบัดของนักศึกษาจิตวิทยาการปรึกษาระดับปริญญาเอก เป็น

การศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างสติกับสัมพันธภาพการบำบัด โดยมีการเข้าถึงใจเป็นตัวแปรสื่อ 

(mediating variable) ในกลุ่มตัวอย่าง 96 คน ผลการวิจัยพบว่า การเข้าถึงใจเป็นตัวแปรสื่อของ

ความสัมพันธ์ระหว่างสติและสัมพันธภาพการบำบัด โดยนักศึกษาที่รายงานว่ามีระดับสติสูงจะมี

ประสบการณ์ของอารมณ์ทางลบในระดับต่ำเมื่อผู้รับการปรึกษามีอารมณ์ทางลบ สะท้อนให้เห็นว่า 

บุคคลที่มีสติจะมีศักยภาพในการลดการดูดซับทางอารมณ์ (emotional contagion) และบุคคลนั้นจะ

มีสัมพันธภาพการบำบัดที่สูงไปด้วย ผลการวิจัยจึงสรุปได้ว่าสติเป็นปัจจัยปกป้อง (protective factor) 

ผู้ให้การปรึกษาจากอารมณ์ทางลบของผู้รับการปรึกษา เอ้ือให้เกิดสัมพันธภาพการบำบัดและทำให้การ

ปรึกษาเชิงจิตวิทยาและจิตบำบัดมีประสิทธิภาพด้วย 

นอกจากนี้การศึกษาวิจัยหลายเรื่องได้ระบุไปในทางเดียวกันว่าพระพุทธศาสนาโดยธรรมชาติมี
ส่วนของการบำบัดจิตใจที่มีความทุกข์ และการพัฒนามนุษย์ในหลาย ๆ รูปแบบ อยู่แล้วในตัว (Lu et 
al., 2023, Buser et al., 2012, Beitel et al., 2014) เช่นเดียวกันกับวิถีปฏิบัติสติตามแนวทางของ
ท่านติช นัท ฮันห์ ก็มีความสัมพันธ์กับแนวคิดจิตบำบัดและจิตวิทยาการปรึกษาอย่างมาก ท่านอธิบาย
ธรรมชาติของจิตใจมนุษย์และให้แนวทางในการทำความเข้าใจธรรมชาติของมนุษย์ร่วมไปกับการฝึก
ปฏิบัติในชีวิตประจำวันเพ่ือให้เกิดการเรียนรู้ความจริงของธรรมชาตินั้น จนสามารถที่จะโอบรับความ
ทุกข์ในใจตน และมีเมตตากรุณาต่อผู้อื่นได้  ดังที่ได้กล่าวไปแล้วข้างต้น ท่านติช นัท ฮันห์  เป็นอาจารย์
ทางพระพุทธศาสนานิกายเซน ที่ สามารถสร้างสรรค์กุสโลบายในการประยุกต์หลักธรรมใน
พระพุทธศาสนามาพัฒนาคุณภาพจิตใจของผู้คนได้อย่างสอดคล้องกลมกลืนกับวิถีชีวิตในปัจจุบันของ
บุคคลทั่วโลก   

ในบทความนี้ผู้เขียนได้ศึกษาความรู้ในเรื่องวิถีปฏิบัติตามแนวทางของท่านติช นัท ฮันห์ในการ
พัฒนาคุณภาพจิตใจ  ซึ่งมีหัวข้อย่อยได้แก่ ธรรมชาติของจิตใจ  การภาวนา  การเจริญสติใน
ชีวิตประจำวัน และการเพาะบ่มสันติสุขในการอยู่ร่วมกัน  และได้นำเสนอแนวทางในการพัฒนาตนเอง
ของนักจิตวิทยาการปรึกษาโดยอาศัยความรู้ในเรื่องวิถีปฏิบัติตามแนวทางของท่านติช นัท ฮันห์   
ผู้เขียนหวังว่าบทความนี้จะเป็นแนวทางให้นักจิตวิทยาการปรึกษาและผู้ที่สนใจได้นำความรู้เหล่านี้ไปใช้
ในการพัฒนาตนต่อไป 
 
 



วารสารจิตวิทยา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 47 
 

  

 
ธรรมชาติของจิตใจ 

ท่านติช นัท ฮันห์ ได้อธิบายธรรมชาติจิตใจของมนุษย์โดยอิงหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ให้
เป็นเรื่องที่เข้าใจง่าย ๆ และใช้ภาษาที่สอดคล้องกับจิตวิทยาตะวันตกในเรื่องของจิตสำนึก และจิตไร้
สำนึก ท่านกล่าวว่า 
 

 “จิตสำนึกของเรานั้นแบ่งเป็นสองส่วนด้วยกัน เหมือนกับบ้านที่มีสองชั้น ชั้นบนเป็น
ห้องนั่งเล่น ซึ่งเราเรียกว่า “จิตสำนึก” ใต้ชั้นนี้ลงไป มีชั้นใต้ดิน ซึ่งเราเรียกว่า “จิตใต้
สำนึก” (หรือจิตไร้สำนึกในทฤษฎีจิตวิเคราะห์: ผู้เขียน) ในจิตใต้สำนึกนี้ ทุกสิ่งทุกอย่าง 
ที่เราคยทำ เคยพบ หรือรับรู้จะถูกเก็บสะสมไว้ในรูปของเมล็ดพันธุ์ หรือภาพยนตร์ ห้อง
ใต้ดินของเราก็คือห้องเก็บภาพยนตร์นานาชนิด สุดที่จะนึกคิดได้ในรูปของวีดิโอเทป 
ส่วนชั้นบนในห้องนั่งเล่นนั้น เรานั่งอยู่บนเก้าอ้ีและดูภาพยนตร์เหล่านี้ในขณะที่มันถูก
นำขึ้นมาจากชั้นใต้ดิน” (ติช นัท ฮันห์, 2537, น.26) 

 

การเปรียบเทียบจิตไร้สำนึกเหมือนกับเมล็ดพันธุ์ หรือภาพยนตร์นี้ช่วยให้เห็นภาพชัดเจนว่าสิ่ง
ที่ผ่านการรับรู้ของบุคคลจะยังคงอยู่ในจิต และเก็บสะสมไว้ในจิตไร้สำนึก คล้ายการที่ทฤษฎีจิต
วิเคราะห์ของ Sigmund Freud อธิบายเปรียบเทียบว่าจิตใจมนุษย์มีสภาพคล้ายภูเขาน้ำแข็ง ที่ลอยอยู่
ในมหาสมุทร มีส่วนที่อยู่เหนือผิวน้ำเป็นส่วนน้อย มีส่วนอยู่ใต้ผิวน้ำใหญ่โตมาก เป็นที่เก็บสะสมของ
กลไกทางจิตหลายประเภท ไม่ว่าจะเป็น แรงจูงใจ อารมณ์ที่ถูกเก็บกด ความรู้สึกนึกคิด และความทรง
จำต่าง ๆ ฯลฯ พลังจิตไร้สำนึกมีอิทธิพลเหนือจิตสำนึก เป็นแรงจูงใจให้เกิดพฤติกรรมไร้เหตุผลและ
ผิดปกติในลักษณะต่าง ๆ   

ในลักษณะเดียวกันนี้ ท่านติช นัท ฮันห์ อธิบายว่าสิ่งที่สะสมในจิตไร้สำนึก เช่น ความโกรธ 
ความหวาดกลัว หรือความสิ้นหวัง จะสามารถขึ้นมาสู่ระดับจิตสำนึก (หรือในห้องนั่งเล่น) ได้เอง และ
เมื่อความรู้สึกเหล่านี้โผล่ขึ้นมาเราก็จะต้องรับรู้โดยหลีกเลี่ยงไม่ได้ แต่มันก็ไม่คงอยู่นานนัก ความรู้สึก
เหล่านี้กลับลงไปในจิตไร้สำนึกอีกครั้งและเมื่อมีสิ่งกระทบใจมันพร้อมที่จะขึ้นมาด้วยพลังที่มากขึ้นเสมอ  
  เมล็ดพันธุ์หรือภาพยนตร์ที่สะสมไว้ในจิตไร้สำนึกไม่ได้หมายความถึงเพียงแต่ความรู้สึกทางลบ
ดังเช่นที่ทฤษฎีจิตวิเคราะห์ได้เน้นความสำคัญ ความเบิกบานใจ ความสดชื่นรื่นเริงและความสงบ หรือ
แม้กระทั่ง “สติ” ก็เป็นเมล็ดพันธุ์ที่มีอยู่ในตัวคนทุกคน เพียงแต่เราจะให้ความสนใจกับพลังที่ดีงาม
เหล่านี้หรือไม่ ท่านเปรียบเทียบการให้ความใส่ใจกับพลังเหล่านั้นว่าเป็น “การรดน้ำเมล็ดพันธุ์” หาก
บุคคลให้ความสนใจกับเมล็ดพันธุ์ทางลบอยู่เสมอ ก็จะเป็นการรดน้ำให้กับเมล็ดพันธุ์ที่ไม่ก่อให้เกิด
ประโยชน์จนไม่เปิดโอกาสให้เมล็ดพันธุ์แห่งความดีงามได้มีโอกาสงอกงาม  
 จะเห็นได้ว่าความเข้าใจเรื่องธรรมชาติของจิตใจที่เปรียบเหมือนเมล็ดพันธุ์หรือภาพยนตร์ที่
สะสมไว้ในจิตนี้  เอ้ือให้นักจิตวิทยาการปรึกษาเปิดใจกว้างพร้อมรับแง่มุมต่างๆ ไม่ว่าจะเป็นเมล็ดพันธุ์



วารสารจิตวิทยา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 48 
 

  

หรือภาพยนตร์ที่สะสมด้านบวกหรือด้านลบตามที่เป็นจริง  นอกจากนี้ความเข้าใจดังกล่าวจะช่วยให้
นักจิตวิทยาการปรึกษาผู้ปฏิบัติเรียนรู้ที่จะเชื่อมโยงระหว่างความเข้าใจและการปฏิบัติภาวนา ดังที่
ผู้เขียนจะได้กล่าวถึงต่อไปนี้ 
การภาวนา 
   

“การภาวนาคือการรู้ถึงสิ่งซึ่งกำลังเกิดขึ้นในร่างกายของเรา ในความรู้สึกของเรา ใน
ความคิดของเราและในโลก” (ติช นัท ฮันห์, 2531, น.2) 

 

ท่าน ติช นัท ฮันห์ อธิบายว่าการภาวนาเป็นการพิจารณาสิ่งต่าง ๆ ตามความเป็นจริง การ
ภาวนาจะช่วยให้เรากลับมาสู่ตัวตนที่แท้จริง เป็นการดึงความสนใจที่กระจัดกระจายอยู่ภายนอกตัวเรา 
เช่น อยู่กับธุระและเรื่องราวที่วิตกกังวล อยู่กับรายการโทรทัศน์ ให้กลับมาสัมผัสกับความจริงแท้ใน
ตัวเอง ไม่ว่าจะเป็นสิ่งที่กำลังเกิดขึ้นในกายของเรา ได้แก่ ลมหายใจ การเคลื่อนไหว   หรือความรู้สึก
ต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นในใจเรา หรือสิ่งที่เรากำลังคิด หรือการสัมผัสกับสิ่งแวดล้อมหรือผู้คนอย่างที่เป็นจริง
ด้วยความใส่ใจของเรา วิธีการของการกลับมาอยู่กับตัวตนที่แท้จริงนี้เป็นการตามรู้ทุกสิ่งทุกอย่างที่
เกิดข้ึนในกายและใจของเรา โดย ท่าน ติช นัท ฮันห์ ได้แนะนำวิธีการฝึกดังนี้ 

 

“...ใช้วิธีสังเกตตามรู้เท่าทันอารมณ์ความรู้สึกต่าง ๆ โดยไม่ต้องให้คุณค่า  ...ไม่ว่าเรา
จะมีความรู้สึกเมตตากรุณาหรือพยาบาทโกรธเคือง   เราต้องรับรู้ความรู้สึกนั้น ๆ 
อย่างเสมอภาคกัน เพราะความรู้สึกนั้น ต่างก็เป็นส่วนหนึ่งของเราด้วยกัน” (ติช นัท 
ฮันห์, ม.ป.ป., น.64) 

 

การสังเกตตามรู้เท่าทันอารมณ์ความรู้สึกต่าง ๆ จะทำให้จิตใจแจ่มใส เพราะเป็นการเฝ้าดูความ
ขุ่นอย่างสงบ ดูให้เห็นการเคลื่อนไหวต่าง ๆ โดยไม่เข้าไปรบกวน เปรียบเสมือนการทำน้ำขุ่นให้ใส การ
พยายามจัดการกับตะกอนหรือความขุ่นในน้ำเท่ากับทำให้มันขุ่นยิ่งขึ้น  จึงไม่มีวิธีใดที่จะเหมาะไปกว่า
การทำน้ำให้ “นิ่ง” ซึ่งหมายถึงความสงบของจิตใจนั่นเอง เมื่อจิตนิ่งจะสามารถรับรู้สิ่งต่าง ๆ ได้ตาม
ความเป็นจริง เมื่อรับรู้ตามความเป็นจริงก็จะรู้จักจิตใจของตนเองอย่างถ่องแท้ ซึ่งเป็นเป้าหมายเดียวกับ
จิตบำบัดแนวตะวันตกด้วยเช่นเดียวกัน 

จิตวิทยาการปรึกษาหรือจิตบำบัดในทางตะวันตกหลาย ๆ ทฤษฎีมีจุดมุ่งหมายให้ผู้รับบริการได้
เข้าถึงความจริงแท้ ดังเช่นจิตบำบัดที่เน้นบุคคลเป็นศูนย์กลาง (Person-centered psychotherapy) 
ที่เน้นถึงการเข้าถึงการสอดคล้องระหว่างประสบการณ์ (ที่เป็นจริง) กับมโนทัศน์แห่งตน การที่บุคคลมี
ปัญหาสุขภาพจิตนั้นทฤษฎีบุคคลเป็นศูนย์กลางอธิบายว่าเป็นเพราะบุคคลเลือกที่จะรับรู้และ
ตีความหมายประสบการณ์ต่าง ๆ ให้เข้ากับมโนทัศน์แห่งตน หากเกิดเหตุการณ์ใดที่ไม่สอดคล้องกับมโน
ทัศน์แห่งตน บุคคลก็จะบิดเบือน (distorted) ในการรับรู้หรือการใช้กลไกป้องกันตนเอง จึงทำให้ความ
สอดคล้องระหว่างความเป็นจริงกับสิ่งที่รับรู้ไกลห่างออกจากกันไปเรื่อย ๆ ซึ่งเป็นการปิดกั้นการรับรู้



วารสารจิตวิทยา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 49 
 

  

ตัวตนที่แท้จริงอันจะมีผลต่อความการปรับตัวที่ผิดปกติ (maladjustment) และเมื่อสะสมนานวันเข้า 
โครงสร้างของตนจึงคงท่ี ตายตัว (rigid) ไม่อยู่กับความจริง และมีสุขภาพจิตไม่ดี (Rogers, 1961)  

การเข้าถึงความจริงแท้ จึงเป็นเป้าหมายทั้งในจิตบำบัดและการปฏิบัติในแนวทางของท่านติช 
นัท ฮันห์ และจากการศึกษาศาสตร์ทั้งสอง ผู้เขียนพบว่าการเข้าถึงความจริงแท้ในตนเองตามแนวทาง
ของ Rogers สามารถบรรลุได้ด้วยวิถีการปฏิบัติในแนวทางของท่าน ติช นัท ฮันห์ โดยที่ผู้ปฏิบัติจะ
เริ่มต้นจากการกระทำที่ เรียบง่าย และปฏิบัติด้วยความเบิกบานใจ ไม่เร่งรัดและเร่งรีบ ไม่คำนึงถึง
ความสำเร็จ แต่โดยไม่รู้ตัวความสำเร็จนั้นก็มีอยู่กับผู้ปฏิบัติทุกขณะ อันจะทำให้จิตใจ สงบ แจ่มใส ดังที่
ท่าน ติช นัท ฮันห์ ได้กล่าวถึงคุณประโยชน์ของการภาวนาไว้ว่า 

 

“การภาวนานี้จะรักษาเยียวยาจิตของเราให้แจ่มใส ความโศกเศร้า ความวิตกกังวล 
ความเกลียดชัง หรือความหลง จะหนีหน้าหายไปเองตามธรรมชาติเมื่อถูกเพ่งด้วย
สมาธิและการภาวนาของเรา” (ติช นัท ฮันห์, ม.ป.ป., น. 64) 

  
การภาวนาซึ่งเป็นวิถีการปฏิบัติในแนวทางของท่าน ติช นัท ฮันห์  ก่อให้เกิดความเบิกบานใจ 

จิตใจสงบ แจ่มใส  ซึ่งคุณภาพใจดังกล่าวเป็นสภาวะใจที่เอ้ือต่อการเข้าถึงความจริงแท้ ซึ่งเป็นคุณสมบัติ
สำคัญของนักจิตวิทยาการปรึกษาในการเยียวยาใจผู้มารับการปรึกษา  ทั้งนี้นักจิตวิทยาการปรึ กษา 
สามารถฝึกฝนบ่มเพาะจิตใจของตนให้เป็นเสมือนดั่งน้ำที่นิ่งเพ่ือจะได้สะท้อนความเป็นจริงของ
ผู้รับบริการและความจริงในใจของตนอย่างมีประสิทธิภาพ โดยประยุกต์การเจริญสติตามแนวทางของ
ท่านติช นัท ฮันห์มาใช้ในการพัฒนาตนได้ 

 
การเจริญสติ 

ดังที่ได้กล่าวไปแล้วในหัวข้อการภาวนาถึงคุณประโยชน์ของการฝึกฝนจิตใจ วิถีทางแห่งการ
ภาวนานั้นก็คือการเจริญสติ  ในหัวข้อนี้ผู้เขียนจึงใคร่กล่าวถึงเรื่องการเจริญสติ ซึ่งการเจริญสติใน
แนวทางของท่าน ติช นัท ฮันห์นั้น ผู้ฝึกจะสามารถปฏิบัติได้ทุกหนทุกแห่ง และทุกอิริยาบทไม่ว่าจะเป็น
การนั่ง นอน เดิน ยืน หรือแม้แต่ขณะทำงาน หรือการดื่ม กิน โดยที่จุดเริ่มต้นของการเจริญสติคือการ
ตามลมหายใจ ท่าน ติช นัท ฮันห์ ได้แนะวิธีการตามลมหายใจไว้ดังนี้ 
 

“เมื่อหายใจเข้า ให้ใส่ใจเต็มที่กับลมหายใจเข้า ไม่ว่าลมหายใจจะไปยังส่วนไหนของ
ร่างกาย ให้รู้สึกถึงความสงบที่ลมหายใจน้อมนำไปยังส่วนนั้น ๆ เหมือนกับการดื่มน้ำเย็น
ในวันที่อากาศร้อนให้รู้สึกถึงลมหายใจที่ยังความชุ่มชื่นต่ออวัยวะภายในร่างกาย” (ติช 
นัท ฮันห์, 2539, น.1) 

 

 ท่าน ติช นัท ฮันห์ เน้นความสำคัญของการระลึกรู้ หรือการตามลมหายใจอย่างมาก ท่าน
สร้างสรรค์กุลโลบายหลายประการเพ่ือให้ผู้ปฏิบัติได้มีสติระลึกรู้ลมหายใจอยู่เสมอ ไม่ว่าจะเป็นบทนำใน



วารสารจิตวิทยา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 50 
 

  

การนั่งสมาธิ ซึ่งมีถ้อยคำที่ดึงความสนใจผู้ปฏิบัติกลับมาอยู่กับตัวเสมอ การฟังเสียงระฆังก็เป็นการเรียก
สติให้กลับคืนมา ในวิถีการปฏิบัติของท่านติช นัท ฮันห์ นี้  ทุกครั้งที่ผู้ปฏิบัติได้ยินเสียงระฆัง ทุกคนจะ
หยุดกิจกรรมทุกอย่างและตามลมหายใจอย่างน้อย 3 ครั้งก่อนทีจ่ะกลับไปทำกิจกรรมที่ค้างไว้ต่อไป แม้
ขณะที่นั่งสมาธิก็จะมีการเชิญระฆังเป็นระยะ  ไม่เพียงแต่เสียงระฆังเท่านั้นที่เป็นการเตือนสติให้ผู้ปฏิบัติ
กลับมาอยู่กับลมหายใจ เสียงโทรศัทพ์ เสียงเครื่องบิน หรือเสียงใด ๆ ก็เป็นเครื่องเตือนผู้ปฏิบัติได้ท้ังสิ้น  

นอกจากนี้ท่านยังได้สร้างสรรค์บทเพลงเพ่ือการภาวนาที่มีเนื้อหาเตือนให้ผู้ปฏิบัติกลับมาอยู่กับ
ลมหายใจอยู่หลายบทเพลง ความไพเราะของทำนอง ความสวยงามของถ้อยคำจะชวนให้ผู้ปฏิบัติร้อง
เพลง หรือระลึกถึงบทเพลงบ่อย ๆ ก็จะช่วยให้ผู้ปฏิบัติกลับมาอยู่กับลมหายใจได้บ่อยครั้งขึ้น และทุก
ครั้งที่ผู้ปฏิบัติอยู่กับลมหายใจ เขาจะสงบและผ่อนคลาย 

ในการปรึกษาเชิงจิตวิทยาและจิตบำบัดแนวทางของตะวันตก โดยเฉพาะพฤติกรรมบำบัดก็เน้น
ความสำคัญของการฝึกลมหายใจเช่นกัน เพ่ือเป็นการบำบัดความเครียด และในฝึกการผ่อนคลาย
กล้ามเนื้อ (deep muscle relaxation) ของ Jacobson (as sited in Bushra & Ajaz, 2018) ก็จะ
เน้นที่การตามลมหายใจสักระยะหนึ่งก่อนที่จะหันความสนใจไปตามกล้ามเนื้อส่วนต่าง ๆ ของร่างกาย  
ทั้งพฤติกรรมบำบัด และการเจริญสติในแนวทางของท่าน ติช นัท ฮันห์จะเน้นความสำคัญของการผ่อน
คลายกายและใจ และการตามลมหายใจเป็นเครื่องมือที่มีประสิทธิภาพในการผ่อนคลาย เพราะการ
หายใจนั้นท่านติช นัท ฮันห์ กล่าวว่า เป็นเครื่องมือตามธรรมชาติที่มีประสิทธิภาพสูงสุดในการป้องกัน
ความคิดฟุ้งซ่าน (ติช นัท ฮันห์, ม.ป.ป.) 

การตามลมหายใจนอกจากจะมีผลเรื่องการผ่อนคลายแล้ว ยังมีผลต่อการใช้ชีวิต สติ ช่วยให้เรา
ทำสิ่งต่าง ๆ ได้อย่างมีประสิทธิภาพ เพราะเราไม่ต้องสูญเสียพลังงานไปกับหลาย ๆ เรื่องพร้อม ๆ กัน 
หรือเสียพลังงานไปกับความวิตกกังวลต่าง ๆ  ท่าน ติช นัท ฮันห์ กล่าวว่า 

 

“สติมีปาฎิหาริย์ตรงที่สามารถเรียกจิตใจที่ฟุ้งไปร้อยแปดทิศกลับมา และหลอมรวมเข้า
เป็นหนึ่ง เพื่อเราจะได้มีชีวิตอยู่ในทุกขณะจิต”  (ติช นัท ฮันห์, ม.ป.ป., น.17) 

 

ในการปรึกษาเชิงจิตวิทยาและจิตบำบัดของทางตะวันตกหลาย ๆ ทฤษฎีก็เน้นถึงความสำคัญ
ของ “สติ” อย่างเช่นทฤษฎีเกสตอลท์ (Gestalt psychotherapy) ที่เชื่อว่าภาวะปัจจุบันเป็นสิ่งสำคัญ
ทีสุ่ด  ในการบำบัดแนวนี้สิ่งที่เน้นมากคือการเรียนรู้ที่จะชื่นชมและมีประสบการณ์เต็มที่ในปัจจุบันขณะ 
(Corey, 1996) สอดคล้องกับแนวคิดของท่าน ติช นัท ฮันห์ที่ว่า เวลาที่สำคัญที่สุดเวลาเดียวคือ 
“ปัจจุบัน” ช่วงขณะปัจจุบันเท่านั้นที่เป็นเวลาที่เราเป็นเจ้าของอย่างแท้จริง 
 การมีสติจะช่วยให้เราจัดการกับชีวิตอย่างมีประสิทธิภาพ ไม่เผลอไผลและหลงลืม นอกจากนี้ 
“สติ” ยังช่วยให้เราสามารถแปรเปลี่ยนความทุกข์ใจได้ ท่านติช นัท ฮันห์สอนให้เราใช้สติโอบรับความ
ทุกข์เช่นเดียวกับมารดาที่โอบอุ้มทารกในวงแขนอย่างนุ่มนวลและทันทีทันใดที่ทารกร้องไห้ ความรัก
และความอ่อนโยนจะแผ่ซ่านไปสู่ทารก ความทุกข์ก็เปรียบดังทารก สติเปรียบเหมือนมารดา เมื่อมีความ



วารสารจิตวิทยา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 51 
 

  

ทุกข์ใจเกิดขึ้น ผู้ฝึกสติอยู่เสมอจะสามารถยิ้มให้กับความทุกข์ และเชื้อเชิญให้ความทุกข์ขึ้นมายัง
ห้องนั่งเล่น หรือจิตสำนึกของเรา โดยไม่หลีกเลี่ยง หรือเพิกเฉย เช่นเดียวกับทฤษฎีของเกสตอลท์ ที่ฝึก
ให้ผู้รับบริการได้เผชิญกับความทุกข์หรือความรู้สึกของตนอย่างซื่อสัตย์ 
 การอ้าแขนรับความทุกข์หากเป็นความทุกข์เล็ก ๆ น้อย ๆ สติจะช่วยให้เกิดการเปลี่ยนแปลง
ภายในไม่กี่นาที เพียงแค่เราหายใจเข้าออกและยิ้มให้มันเท่านั้น แต่ถ้าความทุกข์นั้นรุนแรง เราจะต้องใช้
เวลานานขึ้น  และต้องอาศัยการฝึกปฏิบัติอย่างต่อเนื่องในชีวิตประจำวัน ผู้ปฏิบัติจะฝึกตามลมหายใจ
เสมอไม่ว่าจะเป็นการนั่ง ยืน เดิน นอน หรือการปฏิบัติงานต่าง ๆ หรือความรู้สึก ความนึกคิดต่าง ๆ ที่
เกิดขึ้นในใจ จนเกิดความคุ้นเคย เมื่อเกิดความทุกข์ขึ้นเราก็สามารถที่จะตระหนักรู้และสามารถโอบอุ้ม
ความทุกข์ได้ ท่าน ติช นัท ฮันห์ กล่าวว่าสติจะแทรกซึมเข้าไปในความทุกข์ เฉกเช่นเดียวกับแสงอาทิตย์
ที่สาดส่องลงมายังดอกไม้ที่ตูม และช่วยให้มันเบ่งบานขึ้น สตินั้นเมื่อสัมผัสกับสิ่งสวยงาม มันจะทำให้สิ่ง
นั้นเผยความงามออกมา เมื่อสัมผัสกับความทุกข์ มันจะเปลี่ยนแปลง และเยียวยารักษาความทุกข์นั้น 
ในเรื่องของสตินี้สามารถสรุปด้วยถ้วยคำของท่าน ติช นัท ฮันห์ ได้ดังนี้ 

 

การจะมีความสุขได้ เราจำเป็นจะต้องรดน้ำให้แก่เมล็ดพันธุ์แห่งสติภายในตัวเรา สติคือ
เมล็ดพันธุ์แห่งการประจักษ์แจ้ง การตระหนักรู้ ความเข้าใจ ความเอาใจใส่ ความกรุณา 
ความเป็นอิสระ การเปลี่ยนแปลง และการเยียวยารักษา  หากเราเจริญสติ เราจะสัมผัส
กับแง่มุมที่สดชื่น และความรื่นเริงต่าง ๆ ซึ่งเป็นสิ่งที่เราไม่สามารถสัมผัสได้ในยามท่ีเรามี
ชีวิตอยู่ในความหลงลืม  (ติช นัท ฮันห์, 2537, น.31) 
 
การเจริญสติจะสามารถช่วยให้นักจิตวิทยาการปรึกษา “หยุด” เป็น หยุดในที่นี้คือความฟุ้งซ่าน 

การคิดกลับไปกลับมา หรือการคิดวิตกกังวล หรือความเหม่อลอยในขณะที่ปฏิบัติหน้าที่นักจิตวิทยาการ
ปรึกษา หากนักจิตวิทยาการปรึกษาเป็นผู้ที่ฝึกเจริญสติอย่างสม่ำเสมอจะช่วยให้เขารู้ตัวและหยุดตัวเอง
กลับมาอยู่กับปัจจุบันได้โดยง่าย เมื่อฝึกการหยุดจนชำนาญแล้ว นักจิตวิทยาการปรึกษาจะสามารถ
เรียนรู้ที่จะแปรเปลี่ยนความทุกข์ในใจของตนเอง และมีความตระหนักรู้เมื่อความรู้สึกทางลบเข้ามามี
อิทธิพลในขณะปฏิบัติงานได้ด้วยการโอบรับความทุกข์ดังเช่นที่แม่โอบอุ้มทารกไว้ในอ้อมแขน เขาก็จะ
ไม่สูญเสียพลังงานไปในการกดเก็บ ผลักไส หรือดิ้นรนกับความทุกข์ ความสามารถที่จะอยู่กับ
ผู้รับบริการตรงหน้าก็จะเพ่ิมมากข้ึนไปตามความชำนาญแห่งการเจริญสติของเขา 
 
การเพาะบ่มสันติสุขในการอยู่ร่วมกัน   

การศึกษาธรรมะและฝึกฝนจิตใจตามแนวทางของท่านติช นัท ฮันห์ นั้นผู้ปฏิบัติจะเข้าร่วมงาน
ภาวนาที่จัดขึ้นอย่างสม่ำเสมอที่หมู่บ้านพลัม ประเทศฝรั่งเศส และงานภาวนาที่จัดขึ้นทั่วโลก รวมทั้งใน
ประเทศไทยด้วย ไม่เพียงเท่านั้นท่านติช นัท ฮันห์ ยังเน้นให้สืบเนื่องการภาวนาต่อไป โดยการปฏิบัติ
ร่วมกันใน “สังฆะ” (ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา) ซึ่งหมายถึงการปฏิบัติในลักษณะของชุมชน โดยผู้



วารสารจิตวิทยา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 52 
 

  

ปฏิบัติจะเข้าร่วมกิจกรรมของสังฆะในชุมชนของตน หรือบางครั้งก็ร่วมกันสร้างสังฆะขึ้นมา เพ่ือปฏิบัติ
ร่วมกัน ไม่ว่าจะเป็นการนั่งสมาธิ การเดินในวิถีแห่งสติ การผ่อนคลายอย่างสมบูรณ์ (นอนสมาธิ) การ
ทำงานอย่างมีสติ การฟังบรรยายธรรมหรือสนทนาธรรม และกิจกรรมอ่ืน ๆ ที่สังฆะร่วมกันสร้างสรรค์
ขึ้นมาเพ่ือช่วยสืบต่อการปฏิบัติ 

ในการปฏิบัติธรรมไม่ว่าจะรูปแบบใดเมื่อผู้เข้าปฏิบัติกลับออกมาจากงานภาวนาก็มักจะ
อยากจะสืบต่อการปฏิบัติ แต่เมื่อออกมาอยู่ในสังคมภายนอกสถานปฏิบัติธรรมก็มักจะถูกลากจูงไป
ในทางที่ทำให้ย่อหย่อนต่อการปฏิบัติและหมดสิ้นพลังการปฏิบัติในที่สุดดังเช่นที่ท่านติช นัท ฮันห์
เปรียบเทียบเอาไว้ว่าการปฏิบัติลำพังผู้เดียวโดยไม่มีสังฆะเปรียบเหมือนเสือที่ลงจากภูเขา พลังแห่งการ
ปฏิบัติก็จะอ่อนลงเรื่อยๆ  ท่านติช นัท ฮันห์ กล่าวว่าการปฏิบัติด้วยกันนั้น แต่ละคนจะเป็นระฆังแห่ง
สติ ช่วยเหลือเกื้อกูลพลังแห่งการปฏิบัติ และเป็นกำลังใจแก่กันและกัน  
 นอกจากนี้ความสงบ มั่นคงของผู้ที่ปฏิบัติมาก่อนจะมีผลต่อจิตใจของผู้ร่วมปฏิบัติใหม่ในสังฆะ
ด้วย ท่านเปรียบเทียบการอยู่ร่วมกันเหมือนกลุ่มผู้คนที่อยู่ในเรือ บางครั้งท่ีเรือตกอยู่ในท่ามกลางทะเลที่
ปั่นป่วน ผู้คนในเรืออาจแตกตื่น แต่ถ้าหากมีคนในเรือแม้เพียงคนเดียวสามารถดำรงความสงบเป็นปกติ
ไว้ได้ และรู้ว่าอะไรควรทำ และอะไรไม่ควรทำ เขาก็จะช่วยให้เรือลำนั้นปลอดภัยได้  ท่านติช นัท ฮันห์ 
กล่าวว่า 

“การแสดงออกของเขาทั้งทางสีหน้า สุ้มเสียงจะสื่อสารออกมาอย่างแจ่มชัด และ
สงบเยือกเย็น ผู้คนจะเชื่อมั่นในบุคคลผู้นั้น เชื่อฟังคำพูดของเขาหรือเธอ บุคคล
เช่นนี้เพียงคนเดียวจะสามารถพิทักษ์ชีวิตของผู้คนจำนวนมากไว้ได้” (ติช นัท ฮันห์, 
2531: น.11) 

 

การฝึกปฏิบัติร่วมกันจึงเป็นการเอ้ือประโยชน์ต่อการปฏิบัติอย่างเต็มที่ หากมองในแง่ของ
จิตวิทยาตะวันตก การอยู่ร่วมกันเป็นชุมชน หรือสังคมจะมีผลต่อความรู้สึกมั่นคงในใจ อันเนื่องมาจาก
การได้รับการยอมรับ ความรู้สึกเป็นส่วนหนึ่งของกลุ่มตามแนวคิดของ Abraham Maslow (Maslow, 
1943)  การอยู่ร่วมกันยังต้องอาศัยผู้นำ ซึ่งการปฏิบัติในแนวทางของท่านติช นัท ฮันห์ ผู้นำแม้เพียงคน
เดียว แต่เป็นผู้ที่มีความสงบ มั่นคงมาก ก็มีผลเป็นพลังเอ้ืออำนวยการปฏิบัติให้ผู้อ่ืน ในสังฆะได้เป็น
อย่างดี 
 นอกจากนี้การอยู่ร่วมกันยังมีโอกาสให้ฝึกการฟังอย่างลึกซึ้ง (deep listening) (Thich Nhat 
Hanh, 2002) เป็นการฟังที่ผู้ฟังยังคงรักษาการตามลมหายใจเข้าออกและรักษาจิตใจที่มีความกรุณา 
เพ่ือให้อีกฝ่ายที่มีความทุกข์ได้ระบายออก ผู้ฟังจะไม่หยุดคำพูดของเขา ไม่สวนกลับ ไม่โกรธ และฟัง
อย่างนิ่งสงบ ไม่พูดว่าเธอผิด แม้ว่าจะรู้ว่าเขาพูดผิด เขามีข้อมูลที่ผิด แต่จะยังไม่แก้ไขสิ่งเหล่านั้นทันที 
จะรออยู่ 2-3 วัน จึงค่อยแก้ไขข้อผิดพลาด  
 เหตุที่ผู้ฟังไม่ควรแก้ไขสิ่งเหล่านั้นทันทีเพราะในระหว่างการฟัง อารมณ์ของผู้ฟังอาจยังไม่
ประณีต แยบคายเพียงพอ  เราจึงจะต้องใช้เวลาอีก 2-3 วัน จึงจะยืนยันสิ่งที่เราอยากจะพูด ท่านติช 



วารสารจิตวิทยา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 53 
 

  

นัท ฮันห์ เปรียบเทียบการพูดให้ข้อมูลของผู้ฟังเป็นการให้ยา ท่านว่าการบอกสิ่งที่ถูกท่ีควรเหมือนยาที่ดี 
แต่การให้ยาดีมีประสิทธิภาพสูง ก็ต้องรู้ว่าคนไข้มีความสามารถรับยาได้ในปริมาณแค่ไหน การให้ยาที่ดี
มากเกินไปในคราวเดียว เปรียบเสมือนการให้ยาที่มากเกิน (over doze) คนไข้อาจตายได้ เช่นเดียวกัน 
บางทีการให้ข้อมูลที่ถูกต้องก็ต้องมีการตระเตรียม เราจะไม่พูดออกไปครั้งเดียวทั้งหมด เราต้องค่อย ๆ 
กล่าว  
 การฟังอย่างมีสติจะทำให้สองฝ่ายค่อย ๆ เข้าใจกัน เมื่อแต่ละฝ่ายเห็นความทุกข์ของกันและกัน 
ก็จะช่วยปลดปล่อยความโกรธ เกลียด ที่มีต่อกันได้ และสามารถมองอีกฝ่ายด้วยสายตาแห่งความกรุณา 
โดยมีความเข้าใจเป็นพื้นฐาน 

การฟังอย่างลึกซึ้งนี้หากมองในแง่จิตวิทยาตะวันตก พบว่าเป็นวิธีพ้ืนฐานสำคัญในการปรึกษา
เชิงจิตวิทยาและจิตบำบัดโดยเฉพาะในกลุ่มมนุษยนิยม (Humanism)  นักจิตวิทยาการปรึกษาคน
สำคัญของโลก คือ Carl R. Rogers กล่าวถึงความสำคัญของการฟังอย่างลึกซึ้งว่าจะก่อให้เกิดการเข้าถึง
ใจ ซึ่งหมายถึงสามารถรับรู้โลกส่วนตัวของผู้รับบริการได้อย่างถูกต้อง โดยนักจิตวิทยาการปรึกษา
จะต้องมีความต้องการที่จะเข้าใจ และจะต้องเอาใจใส่ สังเกต และรับฟัง (Rogers,1975)   

นอกจากนี้นักจิตวิทยาการปรึกษาในยุคต่อมา เช่น Ornish (1998) ก็เป็นอีกผู้หนึ่งที่สนับสนุน
ความสำคัญของการฟัง และผลที่มีต่อเนื่องไปยังประสิทธิภาพการปรึกษา เขากล่าวถึงกลไกของการ
เข้าถึงใจที่มีต่อการปรึกษาเชิงจิตวิทยาว่า การฟังนำไปสู่การเข้าถึงใจ การเข้าถึงใจนำไปสู่ความกรุณา 
ความกรุณาเพ่ิมพูนความใกล้ชิดสนิทสนม ความใกล้ชิดสนิทสนมคือการเยียวยา จากความเห็นของ 
Ornish (1998) จะเห็นได้ว่าเพียงเริ่มต้นจากการฟังก็มีผลเนื่องต่อไปสู่ประสิทธิภาพการปรึกษาได้  การ
ฟังในที่นี้ไม่ได้หมายถึงเพียงแค่ได้รับฟังแต่หมายถึงการใช้ทั้งหมดของนักจิตวิทยาการปรึกษาในการฟัง 
ไม่ว่าจะเป็นประสาทสัมผัสทางการได้ยิน ทางการเห็น การสังเกตกิริยาท่าทาง สีหน้าแววตา รวมทั้งการ
สัมผัสด้วยใจ รวมเรียกว่าการฟังอย่างเข้าถึงใจ 

การบ่มเพาะสันติสุขในการอยู่ร่วมกันนั้นเอ้ือให้เกิดความก้าวหน้าในการฝึกปฏิบัติสติใน
ชีวิตประจำวัน เป็นการเกื้อกูลพลังแห่งการปฏิบัติซึ่งมีโอกาสที่ผู้ปฏิบัติจะท้อถอย หรือหมดพลังใจใน
การปฏิบัติได้หากไม่ได้ฝึกด้วยกันเป็นสังฆะ เฉกเช่นเดียวกับนักจิตวิทยาการปรึกษา หากเขาปฏิบัติงาน
อย่างโดดเดี่ยว ขาดกัลยาณมิตร ครูบาอาจารย์หรือเพ่ือนร่วมวิชาชีพในการแบ่งปันความรู้สึก ความ
เข้าใจในการปฏิบัติงานแล้ว การทำงานอย่างมีประสิทธิภาพก็จะเป็นไปได้ยาก รวมทั้งในวิถีการปฏิบัติ
สติซึ่งมีส่วนสำคัญในการสนับสนุนการทำงานของนักจิตวิทยาการปรึกษานั้น เขาก็ต้องการเพ่ือนร่วม
ทางที่ฝึกเจริญสติไปด้วยกัน เกื้อกูลกัน จะช่วยให้เกิดความก้าวหน้าในการฝึกปฏิบัติมากกว่าการฝึก
ลำพังเพียงผู้เดียว 



วารสารจิตวิทยา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 54 
 

  

แนวทางในการพัฒนาตนเองของนักจิตวิทยาการปรึกษา  
ในตอนสุดท้ายนี้ ผู้เขียนได้นำเสนอแนวทางการพัฒนาตนเองของนักจิตวิทยาการปรึกษา ตาม

ข้อความรู้ที่เป็นวิถีปฎิบัติตามแนวทางของท่านติช นัท ฮันห์  เช่น การมีมุมมองธรรมชาติของจิตใจที่ดี
งามพร้อมเติบโต  การภาวนา  การเจริญสติในชีวิตประจำวัน และการเพาะบ่มสันติสุขในการอยู่ร่วมกัน  
ซึ่งแนวทางการพัฒนาตนเองของนักจิตวิทยาการปรึกษาดังกล่าวเป็นการพัฒนาที่สอดคล้องไปกับการ
พัฒนาชีวิตตามแนวคิดทางโลกตะวันออกแล้วการทำงานอย่างมีประสิทธิภาพกับการใช้ชีวิตอย่างมี
คุณภาพไม่สามารถแยกจากกันได้  

การพัฒนาตนชองนักจิตวิทยาการปรึกษาให้ เป็นนักวิชาชีพที่ ให้การปรึกษาได้อย่างมี
ประสิทธิภาพนั้น นักจิตวิทยาการปรึกษาจะต้องผ่านการเรียนรู้เรื่องชีวิต  ร่วมกับการฝึกฝนทักษะทาง
วิชาชีพวันแล้ววันเล่า นักจิตวิทยาการปรึกษาต้องฝึกให้ตนเองปล่อยวางจากความคิดถึงแต่ตัวเองและ
อยู่กับผู้รับการบริการอย่างแท้จริงตามที่พวกเขาเป็น นักจิตวิทยาการปรึกษาที่ฝึกฝนตนเองจำนวนไม่
น้อยจึงต้องค้นหาเครื่องมือที่ช่ วยให้เกิดความก้าวหน้าในการฝึก การฝึกสติเป็นทางเลือกหนึ่งที่
นักจิตวิทยาการปรึกษาเลือกใช้ ดังเช่นนักจิตวิทยาที่ชื่อ Brito (2014) ได้ศึกษาเกี่ยวกับการฝึกสติและ
เขียนบทความเกี่ยวกับเรื่องการฝึกสติที่ช่วยเสริมสร้างสัมพันธภาพในการปรึกษา นอกจากนี้ Bazzano 
(2010, p.32) ได้ทำบันทึกส่วนตัวเกี่ยวกับประสบการณ์ของการเจริญสติไว้ ดังข้อความว่า “ข้าพเจ้า
สังเกตว่าหากข้าพเจ้าไม่ได้ฝึกภาวนาสักวันหรือสองวัน คุณภาพของความสนใจและความเข้าถึงใจที่
ข้าพเจ้ามีต่อผู้รับการปรึกษาจะลดลง หมายความว่าความสามารถในการตระหนักรู้ของข้าพเจ้าจะไม่
ชัดเจน และการอยู่กับผู้รับการปรึกษาในปัจจุบันขณะจะไม่เป็นธรรมชาติ” 

นักจิตวิทยาการปรึกษาสามารถประยุกต์ใช้การฝึกปฏิบัติสติในแนวทางของท่านติช นัท ฮันห์ใน
การฝึกฝนพัฒนาทักษะทางวิชาชีพโดยการฝึกสติอย่างสม่ำเสมอ เพ่ือเป็นการรดน้ำเมล็ดพันธ์แห่งสติให้
เจริญงอกงามในชีวิตประจำวัน เขาอาจจะเลือกวิธีฝึกสติในรูปแบบ เช่น การนั่งสมาธิตามลมหายใจเป็น
ประจำทุกวันวันละ 10 นาที และ/หรือ ฝึกสติในชีวิตประจำวันคือฝึกตระหนักรู้ในการทำกิจวัตร
ประจำวันต่างๆ เช่น การล้างจานก็ให้ใส่ใจกับการล้างอย่างเต็มที่ 100% การรับประทานอาหารหรือ
ของว่าง นักจิตวิทยาการปรึกษาอาจจะกำหนดให้มี 1 มื้อในแต่ละวันที่จะรับประทานอย่างมีสติ หรือ
กำหนดให้การเดินจากที่ใดที่หนึ่งเป็นการเดินแห่งสติ เช่น จากที่จอดรถไปยังห้องทำงาน หรือแม้แต่ใน
ขณะที่กำลังปฏิบัติหน้าที่นักจิตวิทยาการปรึกษา ผู้ เขียนพบว่า ในระหว่างการปฏิบัติงานหาก
นักจิตวิทยาการปรึกษาได้กลับมาตระหนักรู้ในตนเองเป็นระยะอาจจะด้วยการกลับมารู้ลมหายใจของ
ตนอย่างสม่ำเสมอ ก็จะช่วยให้การปฏิบัติหน้าที่เป็นไปอย่างมั่นคง ไม่เผลอไผลหรือหลงไปกับเรื่องราว
ของผู้รับบริการ หรือเผลอคาดหวังในตัวผู้รับบริการจนนักจิตวิทยาเกิดความเหนื่อยล้าทางใจ 

การพัฒนาตนชองนักจิตวิทยาการปรึกษาด้วยการฝึกปฏิบัติสติในแนวทางของท่านติช นัท 
ฮันห์นั้น เป็นการปฏิบัติที่ไม่ได้คาดหวังในความสำเร็จ ไม่เร่งรีบ เร่งรัด เป็นการกระทำที่เรียบง่ายและ
ปฏิบัติด้วยความเบิกบานใจ วิถีเช่นนี้เป็นวิถีของการให้การปรึกษาเช่นกัน หากนักจิตวิทยาการปรึกษา



วารสารจิตวิทยา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 55 
 

  

มุ่งแต่ความสำเร็จหรือสิ่งที่คาดหมายไว้ เขาก็จะไม่ได้อยู่กับผู้รับบริการอย่างแท้จริง การตระหนักรู้ใน
ตนเอง การเท่าทันความคาดหวัง จะทำให้นักจิตวิทยาการปรึกษาสามารถใช้ตนเองเป็นเครื่องมือในการ
เยียวยาได้อย่างมีประสิทธิภาพโดยสามารถสะท้อนผู้รับบริการได้อย่างตรงชัดไม่เจือปนด้วยความคิด
ความเชื่อของนักจิตวิทยาการปรึกษา และไม่เผลอไผลปนเปื้อนความคาดหวังใดๆ เปรียบประดุจน้ำใส
นิ่งซึ่งสามารถสะท้อนทุกสิ่งทุกอย่างตามความเป็นจริง 

ไม่เพียงเท่านั้นการฝึกปฏิบัติในหนทางแห่งสตินั้นสิ่งที่มีส่วนช่วยให้การปฏิบัติต่อเนื่องสม่ำเสมอ
ได้คือการปฏิบัติร่วมกันชุมชนแห่งสติ วิถีเช่นนี้ไม่แตกต่างจากการฝึกฝนตนเองของนักจิตวิทยาการ
ปรึกษา กระบวนการฝึกฝนตนเองของนักจิตวิทยาการปรึกษานั้นส่วนสำคัญที่ช่วยให้เกิดการพัฒนาคือ
กัลยาณมิตร อันได้แก่ อาจารย์ที่ปรึกษา เพ่ือนร่วมวิชาชีพ ที่จะคอยเป็นกระจกให้นักจิตวิทยาการ
ปรึกษาได้ตระหนักในตนเอง และสามารถปรับปรุงการบริการได้อย่างก้าวหน้าขึ้นเรื่อยๆ  

ผู้เขียนใคร่ขอสรุปในตอนท้ายนี้ว่าแนวคิดของท่าน ติช นัท ฮันห์ กับการปรึกษาเชิงจิตวิทยามี
ความสัมพันธ์เชื่อมโยงกันคล้ายดังสะพานที่เชื่อมเข้าหากัน หากเราพิจารณาอย่างลึกซึ้งจะพบว่าตลอด
มาเราก็ได้รับการหล่อเลี้ยงจากทั้งวัฒนธรรมตะวันตก และตะวันออก ดังนั้นจึงไม่อาจกล่าวว่าทั้งสอง
วัฒนธรรมเป็นความแตกต่าง ทั้งสองวัฒนธรรมล้วนแต่เป็นส่วนหนึ่งของชีวิตและประสบการณ์ของเรา 
การศึกษาและฝึกฝนอบรมจิตใจทั้งสองแนวทางร่วมกันจะเอ้ือให้เกิดการพัฒนาสุขภาพจิตที่สมบูรณ์
ยิ่งขึ้น   

โดยเฉพาะอย่างยิ่งสำหรับนักจิตวิทยาการปรึกษา หากได้ศึกษาเพ่ิมพูนความเข้าใจมนุษย์ทั้งใน
แนวทางของตะวันตกและแนวทางของท่าน ติช นัท ฮันห์ ร่วมกันไป ย่อมเอ้ือให้เกิดประโยชน์ต่อ
ผู้รับบริการอย่างยิ่ง การศึกษาด้านจิตวิทยาการปรึกษาจะทำให้นักจิตวิทยามีแนวทางในการช่วยเหลือ
ผู้ อ่ืน แต่การช่วยเหลือผู้ อ่ืนนั้นจะไม่สมบูรณ์เลยถ้าผู้ช่วยเหลือไม่ช่วยเหลือและดูแลตนเองก่อน 
นักจิตวิทยาการปรึกษาควรจะฝึกฝนอบรมตนอย่างสม่ำเสมอเพ่ือการเข้าใจตนเอง เข้าใจชีวิตของเพ่ือน
มนุษย์ เข้าใจโลกที่เราอาศัยอยู่ และเพ่ือการเป็นผู้ที่มีจิตใจแจ่มใสดังสายน้ำที่สามารถสะท้อนภาพ
ผู้รับบริการหรือเข้าใจผู้รับบริการตามความเป็นจริง อันจะนำไปสู่การปฏิบัติต่อผู้รับบริการด้วยความรัก 
ความเมตตา  ดังคำล่าวของท่านติช นัท ฮันห์ ที่ว่า 

 

“เมื่อเธอมีความเข้าใจ เธอก็จะมีความรัก และเมื่อเธอมีความรัก ก็ย่อมเป็นธรรมดาอยู่เอง
ที่เธอจะกระทำการในวิถีทางที่จะช่วยบรรเทาความทุกข์ยากให้แก่ผู้คน” (ติช นัท ฮันห์, 
2531, น.14) 

 
บทสรุป 

การพัฒนาตนเองของนักจิตวิทยาการปรึกษาจะดำเนินไปได้อย่างมั่นคงด้วยการฝึกฝนการ
เจริญสติและวิถีการเจริญสติที่เรียบง่าย สามารถประยุกต์ใช้กับวิถีการดำรงชีวิตในยุคปัจจุบันแนวทาง
หนึ่งคือแนวทางของท่าน ติช นัท ฮันห์ กุศโลบายต่างๆ ในวิถีปฏิบัติของท่าน ติช นัท ฮันห์ ทำให้ผู้



วารสารจิตวิทยา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 56 
 

  

ปฏิบัติไม่มุ่งรีบเร่ง รีบร้อนไปที่ความสำเร็จ แต่จะดำรงตนอย่างเต็มเปี่ยมในปัจจุบัน เบิกบานใจกับสิ่งที่
อยู่ตรงหน้า เฉกเช่นเดียวกับวิถีปฏิบัติในการอยู่กับผู้รับบริการของนักจิตวิทยาการปรึกษา นักจิตวิทยา
การปรึกษาจะไม่ตัดสิน ไม่ประเมินผู้รับบริการบนฐานของความเชื่อหรือความคาดหวังของตน เขาจะ
ตระหนักในตนเองอย่างชัดเจนในแต่ละช่วงขณะแห่งการดำรงอยู่กับผู้รับบริการ การปฏิบัติเช่นนี้ได้ 
นักจิตวิทยาจำเป็นต้องฝึกฝนตนเองวันแล้ววันเล่า เพ่ือการรู้เท่าทันใจตน จนสามารถเข้าใจผู้รับบริการ
ตามท่ีเป็น วิถีการปฏิบัติทั้งสองตั้งอยู่บนพื้นฐานเดียวกันคือ “ยอมรับกระแสธรรมชาติของปรากฏการณ์
โดยไม่พยายามเปลี่ยนแปลงสิ่งใด” 
 
เอกสารอ้างอิง 
ติช นัท ฮันห์.  (2531).  เธอคือศานติ: ลำนำแห่งลมหายใจและรอยยิ้ม.  (สันติสุข โสภณสิริ, ผู้แปล).

มูลนิธิโกมลคีมทอง. 
ติช นัท ฮันห์.  (2537).  ศานติในเรือนใจ: เรียนรู้ศิลปะการดำเนินชีวิตอย่างมีสติและผาสุก.  (ธีรเดช 

อุทัยวิทยารัตน์, ผู้แปล).  มูลนิธิโกมลคีมทอง. 
ติช นัท ฮันห์.  (2539).  วิถีแห่งบัวบาน: บทภาวนาเพื่อการบำบัดและการเปลี่ยนแปร.  (สุภาพร พงศ์

พฤกษ์, ผู้แปล).  สำนักพิมพ์ศยาม. 
ติช นัท ฮันห์. (ม.ป.ป.). ปาฎหิาริย์แห่งการตื่นอยู่เสมอ. (พิมพ์ครั้งที่ 12). (พระประชา ปสนฺนธมฺโม, ผู้แปล). 

มูลนิธิโกมลคีมทอง.  
Bazzano, M. (2010). Mindfulness in context. Therapy Today, 21(3), 32-36. 
Beitel, M., Bogus, S., Hutz, A., Green, D., Cecero, J. J., & Barry, D. T. (2014). Stillness and 

motion: An empirical investigation of mindfulness and self-actualization. Person-
Centered & Experiential Psychotherapies, 13(3), 187-202.  

Brito, G. (2014). Rethinking mindfulness in the therapeutic relationship. Mindfulness, 
5(4), 351-359. https://doi.org/10.1007/s12671-012-0186-2 

Buser, T. J., Buser, J. K., Peterson, C. H., & Seraydarian, D. G. (2012). Influence of 
mindfulness practice on counseling skill development. Journal of Counselor 
Preparation and Supervision. 4(1), 20-32. 

Bushra M, & Ajaz A K. Jacobson Muscle Relaxation Technique (Jpmr) (20 Min). JOJ 
Nurse Health Care. 2018; 8(1): 555726. DOI: 10.19080/JOJNHC.2018.08.555726. 

Corey, G.  (1996).  Theory and practice of counseling and psychotherapy.  5th ed. 
Brooks/Cole. 

Lu, C.P., Dijk, S. W., Pandit, A., Kranenburg, L., Luik, A. I., & Hunink, M. G. M. (2023). The 
effect of mindfulness based interventions on reducing stress in future health 



วารสารจิตวิทยา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 57 
 

  

professionals: A systematic review and meta analysis of randomized controlled 
trials. Applied Psychology: Health and Well-Being. Advance online publication. 
https://doi.org/10.1111/aphw.12472 

Maslow, A.H. (1943). A Theory of Human Motivation. Psychological Review, 50, 370-396. 
Martin, J. R. (1997). Mindfulness: A proposed common factor. Journal of Psychotherapy 

Integration, 7(4), 291-312. https://doi.org/10.1023/B:JOPI.0000010885.18025.bc 
Muramoto, S. (1985). Buddhism and psychotherapy in the world today. Psychologia, 

28, 101-114.  
Nissanka, H. S. S. (1993). Buddhist Psychotherapy: An eastern therapeutical approach to 

mental problems. Ram Printograph.   
Ornish, D. (1998).  Love and survival: Eight part ways to intimacy and health.  

HarperCollins. 
Punnaji, B. (2003). Buddhism as a psychotherapy (Adapted from the transcription of a 

Dhamma talk).  Retrieved September 20, 2003, from http://members.rogers.com/ 
wisdom.tor/articles/vol5.1/buddhism as_psychotherapy1.htm 

Rogers, C. R. (1961). On becoming a person: A therapist’s view of psychotherapy.  
Houghton Mifflin.  

Rogers, C. R. (1975). Empathic: An unappreciated way of being.  Counseling 
Psychologist, 5, 2-9. 

Schure, M. B., Christopher, J., & Christopher, S. (2008). Mind-body medicine and the art 
of self-care: Teaching mindfulness to counseling students through yoga, 
meditation, and Qigong. Journal of Counseling & Development, 86(1), 47-56. 
https://doi.org/10.1002/j.1556-6678.2008.tb00625.x 

Thich Nhat Hanh. (2002). Chanting from the Heart: Buddhist Ceremonies and Daily 
Practices. Parallax Press. 

   

https://doi.org/10.1111/aphw.12472
https://doi.org/10.1023/B:JOPI.0000010885.18025.bc
http://members.rogers.com/wisdom.tor/articles/vol5.1/buddhism_
http://members.rogers.com/wisdom.tor/articles/vol5.1/buddhism_

