
 

 

บทความวชิาการ 

 

รวมใจจิตอาสา สานตอ่พุทธศิลป์ “เรอืพระ” ประเพณีวัฒนธรรมชาว
ใต้ของวัดควนสุบรรณ ตำบลควนสุบรรณ อำเภอนาสาร  

จังหวัดสุราษฎรธ์าน*ี 
UNITING THE VOLUNTEER SPIRITS TO CONTINUE THE BUDDIST 
ART OF “RUEA PHRA” SOUTHERN CULTURE TRADITIONS OF 

KHUANSUBAN TEMPLE KHUANSUBAN SUB-DISTRICT,  
NASAN DISTRICT, SURATTHANI PROVINCE 

 

วงษ์สิริ เรืองศรี 
Wongsiri Rueangsri 

มหาวิทยาลัยราชภัฏสุราษฎร์ธานี 
Suratthani Rajabhat University, Thailand 

E-mail: pinky_sa@hotmail.com 

 

บทคัดย่อ 
บทความวิชาการเรื่องนี้นำเสนอข้อค้นพบเรื่องรวมใจจิตอาสา สานต่อพุทธศิลป์ 

“เรือพระ” ประเพณีวัฒนธรรมชาวใต้ของวัดควนสุบรรณ ตำบลควนสุบรรณ อำเภอนาสาร 
จังหวัดสุราษฎร์ธานี เรือพระวัดควนสุบรรณแสดงให้เห็นถึงเอกลักษณ์วัฒนธรรมท้องถิ่น
ภาคใต้ ที่นำศิลปกรรม จิตรกรรมมาสะท้อนถึงภูมิปัญญาและการถ่ายทอดเชิงพุทธศิลป์ที่
สื่อถึงประวัติความเป็นมาของพระพุทธศาสนา มีพระสงฆ์เป็นผู้นำทางศาสนา จิตวิญญาณ 
และเป็นศูนย์รวมใจของพุทธศาสนิกชน โดยอาศัยศรัทธา (ความเชื่อ) ปสาทะ (ความ
เลื ่อมใส) และสัปปายะ (เกื ้อหนุน) ในการสืบทอดและสืบสานการทำเรือพระ ในการ
ประดิษฐ์สร้างสรรค์ผสมผสานระหว่าง “ศิลปะกับวัฒนธรรม” และนำ“พุทธศิลป์” 
เชื ่อมโยงพระพุทธศาสนา หรือเรียกว่า “มรดกมุขปาฐะกับความเชื ่อเชิงมายาคติของ

 
*Received 26 December 2022; Revised 31 December 2022; Accepted 31 December 2022 



2 | Vol.5 No.2 (July - December 2022)      ปีที่ 5 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565)  

 

ประวัติศาสตร์ทางพระพุทธศาสนา” โดยนำ “พุทธธรรม” มาประกอบสร้างด้านพิธีกรรมที่
แสดงถึงการบูชาด้วยความตั้งใจ และความบริสุทธิ์ต่อตัวแทนพระพุทธองค์ ทั้งนี้เรือพนม
พระถือเป็นมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมที่รวมจิตวิญญาณของคนใต้ เป็นปรากฎการณ์ให้
เห็นถึงความเจริญงอกงามทั้งทางกาย สติปัญญา อารมณ์ สังคม สุนทรียะ และพลวัตทาง
ศิลปะวิทยาการในการสรรค์สร้างจากมรดกทางภูมิปัญญาเป็นมรดกทางวัฒนธรรมที่มี
คุณค่าควรค่าแก่การอนุรักษ์ สืบสานปณิธาน และเผยแพร่มรดกทางวัฒนธรรมให้เป็น
เอกลักษณ์ของคนใต้ให้คงดำรงอยู่ ดังที่วัดควนสุบรรณใช้จุดเริ่มต้น “บวร” รวม “พลตน
ลากเรือพระ” เหล่าขุนพลที่มีความศรัทธารวมใจจิตอาสาในการขับเคลื่อนเรือพระ เป็นการ
ส่งต่อมรดกภูมิปัญญาทางประเพณีและวัฒนธรรมระหว่าง “ชุมชน” “วัด” “โรงเรียน” ที่มี
การพ่ึงพาอาศัย ความผูกพัน ความเชื่อมโยงสัมพันธ์ และความศรัทธา 

คำสำคัญ: รวมใจจิตอาสา, พุทธศิลป์, พุทธธรรม, เรือพระ, ประเพณีวัฒนธรรมชาวใต้ 
 

Abstract 
This academic article presents the findings on the collective spirit of 

volunteerism. Continuing the Buddhist art of "Buddha Boat", a southern 
cultural tradition of Wat Khuan Suban Khuan Suban Sub-district, Na San 
District, Surat Thani Province. Phra Wat Kuan Suban's boat shows the identity 
of the southern local culture. that brings art Painting reflects the wisdom and 
the transmission of Buddhist art that conveys the history of Buddhism. There 
are monks as religious, spiritual leaders and centers of the Buddhist 
community. By relying on faith (belief), Pasada (belief) and Sappaya (support) 
in the inheritance and continuation of the making of the Buddha image. in 
inventing a combination of "Art and culture" and bringing "Buddhist art" to 
connect Buddhism, known as "Oral heritage and mythical beliefs of the history 
of Buddhism". By bringing "Buddha Dharma" to create the ritual that 
represents worship with intention and purity to the representative of the Lord 
Buddha The Phanom Phra boat is considered a cultural intangible heritage 



 วารสารสังคมพัฒนศาสตร์ Journal of Social Science Development | 3 

 

that combines the spirit of the southern people. It is a phenomenon that 
shows the growth of physical, intellectual, emotional, social, aesthetic and 
the dynamics of art and technology in creating from intellectual heritage to 
cultural heritage that is worth preserving, continuing the aspirations, and 
disseminating cultural heritage as a unique identity of the southern people 
for existence. As Wat Khuan Suban used as the starting point, "Baworn" 
gathered "Polton to drag the monk's boat." It is the passing on of heritage, 
wisdom, tradition and culture between "communities", "temples", and 
"schools" that have dependencies, ties, and relations. and faith. 
Keywords: Uniting the Volunteer Spirits, Buddhist Art, Buddha Dharma, Ruea 
Phra, Southern Culture Tradition 
 

บทนำ 
ประเพณีชักพระหรือลากพระเป็นประเพณีท้องถิ่นของชาวใต้ที่ยึดถือปฏิบัติกันมา

อย่างยาวนานมาตั้งแต่สมัยศรีวิชัยในพุทธศตวรรษที่ 11   เป็นประเพณีที่สืบเนื่องด้วยพุทธ
ศาสนาซึ่งจะมีขึ้นหลังจากวันมหาปวารณา หรือวันออกพรรษา 1วัน ซึ่งตรงกับวันแรม 1 ค่ำ 
เดือน 11 โดยพุทธศาสนิกชนพร้อมใจกันอาราธนา พระพุทธรูปขึ้นประดิษฐานบนบุษบกท่ี
วางอยู่เหนือเรือ รถ หรือล้อเลื่อน หรือเรียกว่า “เรือพระ” แล้วแห่แหนชักลากไปตามลำน้ำ
หรือตามถนนหนทาง ท้องถิ่นใดอยู่ริมน้ำหรือมีลำคลองก็มีการชักพระทางน้ำ หากห่างไกล
ลำคลองก็มีการพระทางบก (สุธ ิวงศ์ พงศ์ไพบูลย์ , 2542) เพื ่อให้พุทธศาสนิกชนได้ 
สักการบูชาและถวายภัตตาหารแด่พระสงฆ์ ประเพณีนี้สันนิษฐานว่าเกิดขึ้นในประเทศ
อินเดียตามลัทธิศาสนาพราหมณ์ที่นิยมเอาเทวรูปแห่แหนในโอกาสต่าง ๆ เพ่ือความเป็นสิริ
มงคลและอำนวยอวยพรให้อยู่สุขเป็นสุข ซ่ึงต่อมาพุทธศาสนาได้นำเอาคติความเชื่อดังกล่าว
มาปรับปรุงและเปลี่ยนแปลงให้สอดคล้องกับมิติความเชื่อของพุทธศาสนา หลังจากพระ
พุทธองค์ทรงตรัสรู้และประกาศศาสนา ออกผนวชได้ 6 พรรษา พระองค์ทรงแสดงยมก
ปาฏิหาริย์ มีพระประสงค์จะแสดงธรรมโปรดพุทธมารดา จึงได้เสด็จขึ ้นไปแสดงพระ
อภิธรรมบนสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ นับเป็นเวลาในเมืองมนุษย์ได้ 3 เดือน นับว่าจำพรรษาที่ 7 



4 | Vol.5 No.2 (July - December 2022)      ปีที่ 5 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565)  

 

บนสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ ในวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 11 อันเป็นวันสุดท้ายของพรรษา พระพุทธ
องค์ได้เสด็จกลับมนุษยโลกถึงประตูนครสังกัสสะตอนเช้าตรู่ของวันแรม 1 ค่ำ เดือน 11  ซึ่ง
เป็นวันออกพรรษา พุทธศาสนิกชนที่ทราบมารอรับเสด็จพร้อมกับเตรียมภัตตาหารไปถวาย 

แต่เนื ่องจากพุทธศาสนิกชนที ่มารับเสด็จมีจำนวนมากจึงไม่สามารถจะเข้าไปถวาย
ภัตตาหารถึงพระพุทธองค์ได้ทั่วถึง จึงจำเป็นที่ต้องเอาภัตตาหารห่อใบไม้ส่งต่อ ๆ กันเข้าไป
ถวายด้วยความตั้งใจ ความบริสุทธิ์ แรงอธิษฐานและอภินิหารแห่งพระพุทธองค์ภัตตาหาร
เหล่านั้นไปตกในบาตรของพระพุทธองค์ทั้งสิ้น เพ่ือเป็นการแสดงถึงความปิติยินดีได้อัญเชิญ
พระพุทธองค์ข้ึนประทับบนบุษบกที่เตรียมไว้แล้วแห่แหนกันไปยังที่ประทับของพระพุทธองค์
คร ั ้นเลยพุทธกาลมาแล ้วและเม ื ่อม ีพระพุทธร ูปซ ึ ่ งเป ็นต ัวแทนของพระพุทธองค์  
พุทธศาสนิกชนจึงนำเอาพระพุทธรูปยกแห่แหนสมมติแทนพระพุทธองค์ ซึ่งจะกระทำกันในวัน
แรม 1 ค่ำ เดือน 11 ของทุกปี สืบมาเป็นประเพณีลากพระในปัจจุบัน  (อุดม เชยกีวงศ์, 2545)  

ประเพณีลากพระหร ือช ักพระได ้ถ ่ายทอดมาถ ึงประเทศไทยในบร ิ เวณ
ภาคใต้ นับตั้งแต่ครั้งภิกษุชาวจีนชื่ออี้จิงได้จาริกผ่านคาบสมุทรมลายู เพื่อไปศึกษาศาสนา
ในอินเดียเมื่อปี พ.ศ. 2114-2138  ก็ได้เห็นประเพณีการลากพระของชาวเมือง “โฮลิง” อัน
เป็นชื่อเดิมของเมืองนครศรีธรรมราช จึงได้บันทึกไว้ว่า “พระพุทธรูปศักดิ์สิทธิ์องค์หนึ่งมีคน
แห่แหนนำมาจากวัด โดยประดิษฐานจากรถหรือบนแคร่มีพระสงฆ์และฆราวาสหมู่ใหญ่
แวดล้อมมา มีการตีกลองและบรรเลงดนตรีต่าง ๆ มีการถวายของหอมดอกไม้ และถือธง
ชนิดต่าง ๆ ที่ทอแสงในกลางแดด พระพุทธรูปเสด็จไปสู่หมู่บ้านด้วยวิธีดังกล่าวนี้ ภายใต้เพ
ดากว้างขวาง” จากหลักฐานในจดหมายเหตุของภิกษุอี้จิงนี้ ทำให้เชื่อว่าประเพณีลากพระ
ในภาคใต้มีมาแล้วตั้งแต่สมัยศรีวิชัย เนื่องจากช่วงสมัยนั้นพ้ืนที่ภาคใต้อยู่ภายใต้อารยธรรม
ศรีวิชัย (บุญชู ยืนยงสกุล, 2547)ประเพณีชักพระ-ทอดผ้าป่าของจังหวัดสุราษฎร์ธานี เป็น
ประเพณีที่เกิดขึ้นมาตั้งแต่อดีต ซึ่งมีหลักฐานให้เห็นชัดเจนในสมัยอาณาจักรศรีวิชัย ซึ่งมี
ศูนย์กลางความเจริญรุ่งเรืองในทุกด้านโดยเฉพาะด้านพระพุทธศาสนาที่เป็นแหล่งอารย
ธรรมมีอิทธิพลต่อเมืองอ่ืน ๆ ต่อมาความเจริญได้ขยายไปยังพ้ืนที่อ่ืน ๆ ประเพณีชักพระจึง
ได้แพร่ขยายทั่วพ้ืนที่จังหวัดสุราษฎร์ธานี (สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดสุราษฎร์ธานี, 2565) 
ในการแห่เรือพระเป็นการนำเรือ หรือรถ หรือล้อเลื่อนที่ประดิษฐ์ตกแต่งเป็นรูปเรือวาง
บุษบก หรือเรียกว่า “นม” “ยอดนม” หรือ “นมพระ” สำหรับอาราธนาพระพุทธรูปขึ้น



 วารสารสังคมพัฒนศาสตร์ Journal of Social Science Development | 5 

 

ประดิษฐานใช้สำหรับชักลากในวันเทศกาลออกพรรษา ถ้าใช้ทางน้ำ เรียกว่า “เรือพระน้ำ” 
หากใช้ทางบก เรียกว่า “เรือพระบก” ซ่ึงจัดทำขึ้นเพ่ือแสดงออกถึงความเลื่อมใสศรัทธาใน
พุทธศาสนา ซึ่งถือเป็นหัวใจสำคัญในงานประเพณีชักพระ นอกจากนี้ เรือพระเป็นงาน
ศิลปกรรมที่ผสมผสานทั้งงานสถาปัตยกรรม ประติมากรรม และจิตรกรรม จากภูมิปัญญา
ของช่างพื้นบ้านแต่ละท้องถิ่นที่สร้างสรรค์ผลงานขึ้น ในแง่ของความสุนทรียะทางศิลปะต่าง 
ๆ การจัดทำเรือพระในอดีตนั้นเป็นการระดมความศรัทธาของบรรดาช่างศิลปะเข้ามา
ร่วมกันทำเรือพระอย่างสุดฝีมือ และการทำเรือพระทำให้ทราบถึงพัฒนาการของประเพณี
และผลงานศิลปะที่ปฏิบัติสืบทอดกันมาแต่อดีต (วิจิตรา อุตมะมุณีย์ และคณะ, 2555) 
ดังนั ้น เรือพระเป็นผลงานทางศิลปะชิ ้นสำคัญของประเพณีลากพระที ่ประดิษฐาน
พระพุทธรูปแห่แหนไปในที่ต่าง ๆ เกิดจากความร่วมมือร่วมใจกันของชาวบ้านและพระสงฆ์ 
ทีแ่สดงให้เห็นถึงความสามัคคี ความร่วมมือ ความเสียสละทั้งทรัพย์ เวลา และกำลังกายใน
การประกอบสร้างเรือพระ (พยงค์ พรหมชาติ, 2549) 
  เฉกเช่น เรือพระวัดควนสุบรรณ ที่มีจุดเริ่มต้นเกิดจากกุศโลบายของพระครูสังฆ
รักษ์วิสวัทโชติญาโณ อดีตเจ้าอาวาสวัดควรสุบรรณ อดีตเจ้าคณะตำบลควนสุบรรณ 
เนื่องจากสภาพวัดเสื่อมโทรม ญาติโยมเข้าวัดค่อนข้างน้อย จึงคิดหาวิธีให้ญาติโยมเข้ามา
ช่วยเหลือและอุปถัมภ์วัด โดยเฉพาะในเรื่องจิตอาสาในการเข้ามาทำกิจกรรมใด ๆ โดยไม่
มุ่งหวังผลประโยชน์จากวัด เช่น การทำความสะอาดวัด การซ่อมแซมอาคาร ด้วยเหตุนี้จึง
นำวัฒนธรรมที่เป็นเอกลักษณ์ของจังหวัดสุราษฎร์ธานี มาเป็นศูนย์รวมใจในการเข้ามามี
ส่วนร่วมในรูปแบบของ “งานประเพณีชักพระ” การสร้างรถพระ หรือเรือพระ โดยใช้วัด
เป็นศูนย์กลางซึ่งเริ่มจากคำว่า “บวร” ที่รวม “พลตนลากเรือพระ” เป็นการส่งต่อมรดกภูมิ
ปัญญาทางวัฒนธรรมระหว่าง “ชุมชน” “วัด” กับ “โรงเรียน” ที่มีการพึ่งพาอาศัย ความ
ผูกพัน ความเชื่อมโยงสัมพันธ์ และความศรัทธาที่ยาวนาน ทำให้ชุมชนพร้อมใจรวมตัวกัน
จากแรงศรัทธาที่มีในการร่วมแรงร่วมใจในสร้าง “เรือพระ” ซึ่งชุมชน โรงเรียน และปราชญ์
ชาวบ้าน ได้เข้ามามีส่วนร่วมทุกกระบวนการเริ่มตั้งแต่การประชุมวางแผน การแก้ไขปัญหา
ระว่างการทำเรือพระเกิดเป็นกิจกรรมในชุมชน จนกระทั่งเรือพระเสร็จสมบูรณ์ เรียกได้ว่า 
“รวมใจจิตอาสาสร้างเรือพระวัดควนสุบรรณ” นอกจากนี้ วัดควนสุบรรณได้รับรางวัลจาก
การประกวดรถพนมพระ ตั้งแต่ปี พ.ศ.2557 จนถึงปัจจุบัน (พ.ศ. 2565) สำหรับจุดเด่น



6 | Vol.5 No.2 (July - December 2022)      ปีที่ 5 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565)  

 

ของเรือพระวัดควนสุบรรณ คือ มีลวดลายกนกโบราณ ผสมผสานกับรูปสัตว์ในวรรณคดี 
คือ พญาครุฑและหงส์ โดยช่างฝีมือในอำเภอบ้านนาสาร จังหวัดสุราษฎร์ธานี และยังได้รับ
การยอมรับว่า เป็นองค์กรคุณธรรมที ่เข้าร่วมประกาศเจตนารมณ์ความร่วมมือการ
ขับเคลื่อนจังหวัดคุณธรรม ในงานสมัชชาคุณธรรมจังหวัดสุราษฎร์ธานี พ.ศ. 2563 ดังนั้น 
การรวบรวมของดีภูมิปัญญาชุมชนเข้ามาผนวกรวมอยู่ในเรือพระเพื่อสร้างเป็นชุมชนแห่ง
การเรียนรู้ขนบธรรมเนียมประเพณีพ้ืนบ้านที่สำคัญ และสะท้อนให้เห็นถึงคุณค่าของสมบัติ
ทางปัญญาที่มีอยู่จนเกิดเป็นความภาคภูมิใจ ขยายไปต่อสังคมภายนอกได้รับรู้ถือเป็นนิมิต
หมายอันดี โดยในบทความนี้ผู ้เขียนได้รวบรวมและเรียบเรียงเรื่องราวเกี่ยวกับ เรือพระ 
ได้แก่ พระพุทธศาสนาเชื่อมโยงสู่ประเพณีชักพระที่เป็นรากเหง้าของชาวใต้ “พุทธศิลป์” 
“พุทธธรรม” จิตวิญญาณของเรือพระ ฉากทัศน์การพัฒนาที่อยากเห็นกับประเพณีที่กำลัง
เลือนหาย และรวมใจจิตอาสา สานต่อพุทธศิลป์ “เรือพระ” วัฒนธรรมประเพณีชาวใต้ 
ทั้งนีผู้้เขียนได้รวบรวมปรากฎการณ์ต่าง ๆ ที่เก่ียวข้องกับการสานต่อพุทธศิลป์ และสืบสาน
ปณิธานวัฒนธรรมประเพณีชาวใต้ “เรือพระ” ซึ่งเห็นว่าประเพณีลากพระมีความสำคัญที่
ยังคงรักษารูปแบบของประเพณีอันดีงามที่เชื่อมโยงถึงวิถีความเชื่อและความศรัทธาใน
พระพุทธศาสนาอย่างแท้จริง ได้รวบรวมนำเสนอในบทความนี้ 
 

พระพุทธศาสนาเชื่อมโยงสู่ประเพณีและวัฒนธรรมชักพระที่เป็นรากเหง้าของ
ชาวใต ้
  ประเพณีลากพระหรือชักพระ เชื่อกันว่า ตั้งแต่แรม 1 ค่ำ เดือน 8 จนถึงขึ้น 15 ค่ำ 
เดือน 11 รวมเวลา 3 เดือน เป็นเวลาที่พระพุทธเจ้าเสด็จขึ้นไปโปรดพระพุทธมารดาบน
สวรรค์ชั้นดาวดึงส์ และมาถึงแรม 1 ค่ำ เดือน 11 เป็นวันที่พระพุทธองค์องค์เสด็จลงมาสู่
มนุษย์โลก พุทธศาสนิกชนที่ทราบต่างก็พากันไปเฝ้าต้อนรับด้วยความยินดีและทำการ
สักการบูชานำพระพุทธองค์ไปสู่ที่ประทับ ในการนำเสด็จพระพุทธองค์ไปสู่ที่ประทับนั้นได้
จัดทำบุษบกสำหรับพระพุทธเจ้าประทับ แล้วนำขบวนแห่กันไปกลายเป็นประเพณีลากพระ
มาจนบัดนี้ จากพลวัตการเปลี่ยนแปลงของยุคสมัยได้มีการปรับเปลี่ยนให้เข้ากับสมัยนิยม 
แต่ยังคงไว้ซึ่งเอกลักษณ์เฉพาะตนในแต่ละท้องถิ่นโดยขึ้นอยู่กับความเชื่อ ความศรัทธา 
และขนบธรรมเนียมที่ยึดถือปฏิบัติกันมา ซึ่งประเพณีแห่เรือพระ หรือประเพณีลากพระนั้น



 วารสารสังคมพัฒนศาสตร์ Journal of Social Science Development | 7 

 

เป็นประเพณีท่ีพุทธศาสนิกชนพร้อมใจกันอาราธนาพระพุทธรูปที่ประดิษฐานอยู่ในวิหารมา
ประดิษฐานบนบุษบกอันประกอบอยู่บนยานพานะชนิดต่าง ๆ เช่น เกวียน รถ หรือเรือที่
ประกอบไว้เพื่อลากพระ ในสมัยก่อนการเดินทางส่วนใหญ่ใช้เรือเป็นหลัก เรียกว่า “เรือพระ” 
แม้ปัจจุบันจะนิยมลากพระไปตามถนน แต่ยังนิยมประดิษฐ์เป็นรูปเรือเหมือนเดิม เพียงแต่
ดัดแปลงเป็นยานที่มีล้อเพื่อให้ลากไปตามถนนได้สะดวก ทั้งนี้ประเพณีการลากพระจะมีความ
แตกต่างกันในแต่ละท้องถิ่นขึ้นอยู่กับวัฒนธรรมในท้องถิ่นนั้น ๆ (วิโรจน์ คงจันทร์, 2565) 
  เรือพระท่ีถูกตกแต่งอย่างประณีตและสวยงาม หัวเรือและท้ายเรือเป็นรูปพญานาค 
บ้างก็เป็น 5 ตัว หรือ 7 ตัว (ตามประวัติพระพุทธเจ้าทรงตรัสรู้)  โดยใช้กระดาษสีเงิน สี
ทอง หรือกระดาษสีสะท้อนแสงฉลุลวดลายสวยงามทำเป็นเกล็ดนาคสะท้อนแสง
ระยิบระยับไปทั้งลำ หลังคาบุษบกนิยมทำเป็นแบบจตุรมุขหรือจตุรมุขซ้อน รูปทรงชะลูด
งามสง่าสะดุดตาตกแต่งด้วยหางหงส์ ช่อฟ้า ใบระกา ตัวลำยอง กระจัง ฐานพระ บัวปลาย
เสา คันทวย เสาบุษบกมีลายแทงหยวก หรือใช้กระดาษสีหรือฉลุลวดลายปิดอย่างประณีต
บรรจงงดงามอย่างได้สัดส่วน ยอดบุษบกจะเรียวชะลูด ปลายสุดมักใช้ลูกแก้วฝังหรือติด
ไว้ เมื่อต้องแสงแดดจะทอแสงระยิบระยับ จากปลายบุษบกจะมีธงทำด้วยผ้าหลากสี ผู้ห้อย
โยงไปยังส่วนต่าง ๆ ของประทุนหัวและท้าย นอกจากเพ่ือความสวยงามแล้ว ยังช่วยพยุงให้
บุษบกทรงตัวอยู่ได้อย่างมั่นคงพระพุทธรูปที่นำมาประดิษฐานประจำเรือพระเรียกว่า “พระ
ลาก” ซึ่งแต่ละวัดจะมีพระประจำวัด เป็นพระพุทธรูปปางคันธารราษฎร์ (ปางขอฝน) 
เพราะชาวใต้เชื่อว่าการลากพระนอกจากจะได้บุญแล้ว ยังช่วยให้ฝนตกต้องตามฤดูกาลอีก
ด้วย (เครื่องแกงแม่พร, 2565) ดังภาพที่ 1 

 
 

 
 
 
 
 

ภาพที่ 1 รถพนมพระวัดควนสุบรรณ 
ที่มา (สิทธิโชค โทนจินดา, 2564) 



8 | Vol.5 No.2 (July - December 2022)      ปีที่ 5 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565)  

 

  เรือพระวัดควนสุบรรณมีเอกลักษณ์โดยรวมของเรือพระเป็นรูปพญาครุฑและหงส์ 
เพื่อสื่อความหมายตามชื่อของวัดและตำบล คือ "ควนสุบรรณ" อันหมายถึงพญาครุฑ ส่วน
หงส์ หมายถึง งดงาม สูงเด่น เรือพระนี้ถูกออกแบบโดย นายนิโรจน์ ดอกไม้เทศ ปราชญ์
ชาวบ้านและภูมิปัญญาท้องถิ่นของตำบลควนสุบรรณ และดำเนินการสร้างโดยวัดควน
สุบรรณ โดยวิธีอัญเชิญพระพุทธรูปเรียกว่า “พระลาก” (พระปางอุ้มบาตร หรือ พระปาง
ประทานอภัย หรือพระพุทธรูปยืนปางต่าง ๆ ขึ้นประดิษฐานบนบุษบก (สำนักงานไกด์อุบล
ดอทคอม, 2565) เรือพระจะสร้างสัญลักษณ์พญานาคไว้ทั้ง 2 ฝั่งของรถ ซึ่งเชื่อว่าพญานาค
เป็นสัตว์ที่ผูกพันและอยู่คู่กับศาสนาพุทธศาสนา ทั้งนี้หากใครได้ลากพระทุกปีจะได้บุญมาก 
ส่งผลให้พบความสำเร็จในชีวิต การทำเรือพระเกิดจากการร่วมไม้ร่วมมือระหว่างชุมชนและ
วัด ที่เกิดจากศรัทธาของชุมชนที่มีต่อพระสงฆ์ ในการดำเนินสร้างเรือพระจำเป็นต้องมี
ความรู้ ความสามารถ และทักษะฝีมือทางเชิงช่างงานด้านต่าง ๆ เช่น งานช่างไม้ งานฉลุไม้ 
งานช่างสี งานจิตรกรรม แสดงออกถึงภูมิปัญญาและการถ่ายทอดเชิงพุทธศิลป์ที่สื ่อถึง
ประวัติความเป็นมาของพระพุทธศาสนา เรือพระหรือเรือพนมพระจะนิมนต์พระสงฆ์ซึ่ง
เป็นผู้นำทางศาสนา จิตวิญญาณ และสิริมงคลแก่เรือพระ เนื่องจากพระสงฆ์เป็นศูนย์รวมใจ
ของพุทธศาสนิกชน พุทธบริษัท หรือชุมชน ซึ่งมีบทบาทและพลังในการขับเคลื่อนหรือชัก
จูงโน้มน้าวความคิดของคนในชุมชนที่มีความศรัทธาให้ปฏิบัติดี ปฏิบัติชอบได้ โดยอาศัย
ศรัทธา (ความเชื่อ) ปสาทะ (ความเลื่อมใส) และสัปปายะ (เก้ือหนุน) รวมถึงบทบาทในการ
ขับเคลื่อนและผลักดันให้เกิดการสืบทอดและสืบสานเรือพระ 
  ฉะนั้น กล่าวได้ว่า ในพระพุทธศาสนาพระสงฆ์เป็นกลไกที่สำคัญต่อการบริหาร
จัดการชุมชนให้เกิดความสามัคคีเช่นเดียวกับวัดควนสุบรรณที่มีพระสงฆ์เป็นแกนนำในการ
ทำกิจกรรมที่เป็นสาธารณะกุศลในชุมชน สังคม และประเทศ เช่น ช่วยเหลือชุมชนน้ำท่วม 
การแจกอาหาร ที่พักของผู้ป่วยโควิด-19ซึ่งในประเพณีชักพระนั้นพระสงฆ์กับชุมชนร่วมกัน
ดำเนินกิจกรรมโดยอาศัยหลักการพัฒนาจิตใจที่สอดคล้องกับหลักธรรมในพระพุทธศาสนา 
ได้แบ่งออกเป็น 2 ส่วน คือ ผู้ให้คำปรึกษา และผู้ลงมือปฏิบัติงาน โดยพระสงฆ์จะเป็นผู้ให้
คำปรึกษานั้นจะแนะนำ ชี้แนะแนวทางในการดำเนินงาน ตั้งแต่ในขั้นตอนของการวางแผน
งาน การจัดทำเรือพระการระดมทุน การประสานกับช่าง ประสานงานกับชุมชน และสร้าง
ขวัญและกำลังใจ ในส่วนบทบาทการเป็นผู้ลงมือปฏิบัติงาน โดยพระสงฆ์เป็นผู้ดำเนินการ



 วารสารสังคมพัฒนศาสตร์ Journal of Social Science Development | 9 

 

จัดทำเรือพระด้วยตนเอง รวมถึงการเตรียมการต่าง ๆ ที่เกี่ยวกับการแห่  ตลอดจนเป็นผู้
ประสานงานผู้คนในชุมชนให้มาช่วยกันทำเรือพระหรือเตรียมการในส่วนต่าง ๆ โดยร่วมกับ
วัดหรือผู้นำชุมชนในการระดมทั้งกำลังแรง กำลังกาย กำลังทรัพย์ และกำลังใจ ให้งานใน
ส่วนต่าง ๆ สำเร็จลุล่วงไดดี้ (พระมหาฐิติพงศ์ ชูจิตต์, 2561) 
  นอกจากนั้น ยังมีความเชื่อกันว่าขณะที่ลากพระนั้นถ้ามีใครแอบเอาเศษไม้ไปสอด
ไว้ที่ฐานพระลากจะก่อให้เกิดการทะเลาะวิวาทขึ้นระหว่างผู้ที่ลากพระด้วยกัน จึงต้องคอย
ระวังดูแลอย่างใกล้ชิด และส่วนหนึ่งที่เรือพระจะขาดเสียไม่ได้คือ ที่สำหรับแขวนต้มบูชา
พระ เพราะพุทธศาสนิกชนทุกครัวเรือนจะพยายามนำต้มไปแขวนบูชาพระลากตามคติ
ความเชื่อให้ครบถ้วนเท่าจำนวนพระ (ซึ่งจะเท่ากับจำนวนวัดที่ลากพระ) สิ่งสำคัญอีกอย่าง
หนึ่งที่อยู่คู่เคียงกับประเพณีชักพระคือ ขนมต้ม ดังนั้น ก่อนวันลากพระจะมาถึง 1-2 วัน 
ชาวบ้านจะสาละวนอยู่กับการแทงต้ม ซึ่งเริ่มจากการเตรียมหายอดกระพ้อ นำข้าวสาร
เหนียวมาแช่ให้อิ่มตัวแล้วผัดด้วยกะทิให้เกือบสุก (บางรายนิยมแทรกด้วยถั่ว เรียกว่า “ต้ม
ใส่ถั่ว”) ซึ่งต้องต้มถั่วเหลืองหรือถั่วดำให้สุกเสียก่อน เมื่อผัดข้าวเหนียวเข้ากับกะทิจน
เกือบจะได้ที่แล้ว จึงค่อยผสมถั่วคลุกเคล้าลงไปให้เข้ากันดี แล้วตักใส่ภาชนะวางทิ้งไว้ให้
เย็นแล้วจึงนำมาห่อด้วยใบกระพ้อ ห่อเป็นรูปสามเหลี่ยมคล้ายฝักกระจับ แต่ละลูกจะมี
ขนาดโตประมาณกิน 2-3 คำ การก่อตัวต้องรู้วิธีม้วนขอดปลายใบกระพ้อขึ้นรูปเป็นมุมแรก
สำหรับยัดข้าวเหนียวใส่ รู้วิธีการพันห่อ การสอดซ่อนปลายโคนใบและดึงปลายเพื่อให้รัด
แน่นได้รูปทรงสามเหลี่ยมสวยงาม เรียกวิธีการห่อต้มว่า “แทงต้ม” เมื่อแทงต้มเสร็จแล้วจึง
นำไปต้มจนน้ำแห้งขอดจะได้ต้มที่สุกเหนียว หอม อร่อย บางคนอาจใช้วิธีการนึ่งก็ได้ ตลอด
สองข้างทางที่เรือพระถูกลากผ่าน ชาวบ้านจะทยอยออกมาชมความงดงามของขบวนพร้อม
ทำบุญด้วยเงิน และแขวนขนมต้ม ซึ่งเป็นวัฒนธรรมและประเพณีที่สืบทอดอย่างยาวนาน 
“แขวนต้ม” จึงกลายเป็นสิ่งที่ขาดไม่ได้ในทุกปีเมื่อมีการแห่เรือพระ นอกจากจะใช้ทำบุญ
แล้วยังเป็นสื่อกลางเกลียวหัวใจให้ชาวบ้านสมัครสมานสามัคคีร่วมด้วยช่วยกันให้งานลาก
พระแต่ละปีประสบความสำเร็จลุล่วงไปได้ด้วยดี (เครื่องแกงแม่พร, 2565) 

 
 
 



10 | Vol.5 No.2 (July - December 2022)      ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565)  

 

“พุทธศิลป์” “พุทธธรรม” จิตวิญญาณของเรือพระ 
“พุทธศิลป์” เกี่ยวข้องในงานศลิปะที่สร้างข้ึนเพ่ือรับใช้พระพุทธศาสนาโดยตรง ซึ่ง

เป็นทั้งจิตรกรรม ประติมากรรม และสถาปัตยกรรมในพระพุทธศาสนา “พุทธศิลป์” เป็น
ศิลปกรรมที่สร้างขึ้นเพื่อตอบสนองความต้องการทางด้านร่างกาย และจิตใจให้มีความรู้สึก
พอใจในสิ่งที่ได้เห็น ได้ยิน ได้ใช้สอย ไพเราะเหมาะสม ไม่ว่าจะเป็นในทางประยุกต์ศิลป์
หรือวิจิตรศิลป์ ทั้งนี้“พุทธศิลป์” ยังเป็นสิ่งที่สะท้อนให้เห็นเป็นผลงานประจักษ์ท่ีแสดงออก
อย่างเป็นรูปธรรมที่เด่นชัด และมีสุนทรียะในสิ่งที่ประกอบสร้าง (พูนชัย ปันธิยะ, 2559) 
นอกจากนี้ ยังเห็นถึง “ศิลปะกับวัฒนธรรม” ยังคงสร้างเสน่ห์และสุนทรียะควบคู่ไปพร้อม
กันเสมอ  ดังนั้น“พุทธศิลป์” จึงมีการถูกนำไปใช้ในการเชื่อมโยงพระพุทธศาสนาและเป็น
สิ่งที่ใช้ส่งเสริมประเพณีมาตั้งแต่ครั้นโบราณ หรือเรียกว่าเป็น“มรดกมุขปาฐะกับความเชื่อ
เชิงมายาคติของประวัติศาสตร์ทางพระพุทธศาสนา” โดยนำ “พุทธธรรม” มาประกอบเกิด
เป็นพิธีกรรมที่แสดงออกถึงการบูชาด้วยความตั้งใจ และความบริสุทธิ์ต่อพระพุทธรูปที่เป็น
ตัวแทนของพระพุทธองค์ เห็นได้จากพุทธศาสนิกชนนำเอาพระพุทธรูปยกแห่แหนสมมติ
แทนพระพุทธองค์ ที่กระทำตามแบบอย่างปฏิบัติจนเป็นธรรมเนียมประเพณี เพ่ือแสดงออก
ถึงความเชื่อทางพระพุทธศาสนา 
  การทำเรือพระทำให้คนในชุมชนผูกพันกันมากข้ึน เนื่องจากเรือพระเป็นจุดรวมพล
คนอาสา ซึ่งคนในชุมชนใช้ชีวิตตามปกติจะไม่มีการพบปะติดต่อสื่อสาร นอกจากมีบ้านที่
อาศัยบริเวณเดียวกันหรือเป็นญาติกันทำให้คนในชุมชนมีความยืดหยุ่นในการรับฟังความ
คิดเห็นและออกเสียงแสดงความคิดเห็นในการออกแบบเรือพระร่วมกัน ออกแบบอัตลักษณ์
ของชุมชน และถ้อยทีถ้อยอาศัยในการแบ่งหน้าที่รับผิดชอบงานตามความสามารถที่ตนมี 
เรือพระจึงเป็นการสร้างความสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน อีกทั้งยังส่งเสริมความสามัคคีให้เกิดขึ้นใน
ชุมชน ทำให้ดังนั้น การประดิษฐ์สรรค์สร้างที่มีการสะท้อนถึงเนื้อหา เรื่องราว รายละเอียด
ต่าง ๆ ที่ปรากฏขึ้นเป็นสิ่งที่เรือพระมีความจำเป็นที่จะต้องเกี่ยวข้อง ครอบคลุมไปถึง
ขอบเขตประสบการณ์ทั้งหมด หรือปรากฎการณ์ธรรมชาติ พฤติกรรมการแสดงออกถึง
ความรู้สึก ซึ่งเป็นเรื่องของสุนทรียภาพ หรือพุทธศิลป์ หรือพรรณนาอารมณ์ สร้างแสดง
เป็นที่ประจักษ์ในรูปแบบของสัญลักษณ์ในผลงานด้วยความลึกซึ้งทาง “สหวิทยาการ” 
(พยงค์ พรหมชาติ, 2549) ที่สะท้อนให้เห็นว่าชาวบ้านได้เล็งเห็นคุณค่าของสมบัติทาง



 วารสารสังคมพัฒนศาสตร์ Journal of Social Science Development | 11 

 

ปัญญาที่มีอยู่จนเกิดเป็นความภาคภูมิใจและต้องการสะท้อนให้สังคมภายนอกได้รับรู้   (สา
ริณี อินทร์ขำ และคณะ, 2559) ซึ่งปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นในแต่ละยุคสมัยได้แสดงถึง
หลักฐานความรุ่งเรืองในด้านมุขปาฐะ จินตภาพ และปกิณกะของเรือพระ และสิ่งสำคัญอีก
ประการคือ การทำให้เรือพระเคลื่อนไหวโดยการลากหรือจูง โดยใช้จิตวิญญาณของเรือพระ 
และพุทธศาสนิกชนที่เลื่อมใสผสานให้เกิดเป็นพลังโดยอาศัยศรัทธา (ความเชื่อ) ปสาทะ 
(ความเลื่อมใส) และสัปปายะ (เกื้อหนุน) ทั้งนี้จิตวิญญาณของเรือพระที่ถูกถ่ายทอดเป็น
วัฒนธรรมอันดีงาม หรือเรียกได้ว่าเป็นผลรวมแห่งชีวิตมนุษย์ที่สวยงาม (พูนชัย ปันธิยะ, 
2559)ดังนั้น เรือพระถือได้ว่าเป็นมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมของคนใต้ อาจกล่าวได้ว่า
เป็นสิ่งที่รวมจิตวิญญาณของคนใต้ที่บ่งบอกถึงความเจริญงอกงามทั้งทางกาย สติปัญญา 
อารมณ์ สังคม สุนทรียะ และพลวัตการสร้างสรรค์ด้านฝีมือที่สมควรถูกพัฒนาคุณค่าเป็น
ศิลปะวิทยาการบนฐานมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมคนใต ้ 
  ฉะนั้น วัฒนธรรมและประเพณีเป็นวิถีแห่งการดำเนินชีวิตของคนในแต่ละท้องถิ่นที่
พ่อแม่ ปู่ย่า ตายายถ่ายทอดประพฤติหรือการกระทำที่ปฏิบัติส่งต่อกันมา  เช่น ความเชื่อ
ด้านการทำขนมต้มใส่บาตร พิธีกรรมการเชิญพระพุทธรูปขึ ้นเรือพระคนในชุมชนต้อง
ร่วมกันสวดมนต์และถือศีล 5 เพื่อให้เกิดความศักดิ์สิทธิ์ในพระพุทธรูปและเรือพระ ในการ
จัดงานประเพณีนอกจากเพื่อความสนุกสนานแล้วยังเป็นการแสดงออกถึงความรักความ
ผูกพัน ความสามัคคี ความร่วมมือร่วมใจ และความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน รวมถึงการ
สะท้อนวิถีชีวิต ความเชื่อ ค่านิยม ทัศนคติของคนในชุมชน และภูมิปัญญาของบรรพบุรุษที่
ได้สร้างสรรค์สิ่งที่ดีสืบต่อกันมา ซ่ึงปรากฏเป็นมรดกทางวัฒนธรรมอันเป็นความภาคภูมิใจ 
ดังนั้น เรือพระจึงเป็นงานศิลปกรรมที่ผสมผสานทั้งงานด้านสถาปัตยกรรม ประติมากรรม 
และจิตรกรรม ล้วนเกิดจากภูมิปัญญาของช่างพื้นบ้านแต่ละท้องถิ่นที่สร้างสรรค์ผลงานขึ้น 
ในแง่ของความสุนทรียะทางศิลปะต่าง ๆ การจัดทำเรือพระในอดีตนั้นเป็นการระดมความ
ศรัทธาของบรรดาช่างศิลปะเข้ามาร่วมกันทำเรือพระอย่างสุดฝีมือ ส่วนบรรดาชาวบ้านจะ
เป็นผู้ให้การสนับสนุนทั้งด้านปัจจัยและกำลังใจ งานศิลปะในเรือพระจึงเป็นงานที่สะท้อน
ถึงภูมิปัญญาของช่างพื้นบ้าน เป็นการแสดงออกอย่างอิสระและเกิดจากความกลมเกลียว
สามัคคีของคนในหมู่บ้าน เป็นการอนุรักษ์ศิลปะและประเพณีอย่างแท้จริง คุณค่าของ เรือ
พระนั้นครอบคลุมคุณค่าด้านศาสนา ด้านการอนุรักษ์ ส่งเสริม สืบทอด ประเพณีซึ่งเป็น



12 | Vol.5 No.2 (July - December 2022)      ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565)  

 

เอกลักษณ์ท้องถิ่นมีคุณค่าด้านอนุรักษ์ ส่งเสริมสืบทอดและพัฒนาภูมิปัญญา เชิงช่าง  และ
คุณค่าด้านประวัติศาสตร์ ประเพณีชักพระ และการทำเรือพระได้ทราบถึงพัฒนาการของ
ประเพณีและผลงานศิลปะที่ชาวบ้านปฏิบัติสืบทอดกันมาตั้งแต่อดีต และยังมีคุณค่าด้าน
เศรษฐกิจและการส่งเสริมการท่องเที่ยวของท้องถิ่น (วิจิตรา อุตมะมุณีย์ และคณะ, 2555) 
 

ฉากทัศน์การพัฒนาที่อยากเห็นกับประเพณีที่กำลังเลือนหาย 
  การสร้างอัตลักษณ์คนใต้ผ่านประเพณีลากพระ หรือเรือพระที่เป็นศิลปวัตถุประจำ
ท้องถิ่นของคนใต้ ถือได้ว่าเป็นสมบัติอันล้ำค่าของชุมชนที่มีความเชื่อและความศรัทธาใน
การลากเรือพนมพระที่เป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ โดยจะร่วมแรงร่วมใจในการสร้างเรือพระและชัก
ลากเรือพระซึ่งมีเพียงคนใต้มี อัตลักษณ์ที่สวยงามมีโครงสร้างภาพลักษณ์ 3 มิติที่กลมกลืน
สัมพันธ์กัน เรือพนมพระจึงเป็นปรากฏการณ์ที ่สร้างขึ ้นด้วยพลังของชาวบ้านที ่นำ
สิ่งประดิษฐ์ทางทัศนศิลป์โดยการอ้างอิงถึงอำนาจในการประกอบสร้างจากพลังสร้างสรรค์
ของมนุษย์ที่มีความเชื่อดั้งเดิมที่มีนัยสำคัญทางพระพุทธศาสนา หรือกล่าวได้ว่าเป็นการ
อ้างอิงถึงพระพุทธเจ้าเปรียบเทียบได้กับศิลปะที่ชาวบ้านสร้างขึ ้นเป็นภาวะแห่งการ
สร้างสรรค์เพื่อลัทธิทางศาสนา กล่าวได้ว่าการสร้างสรรค์เรือพระมีการสอดแทรกการ
สื่อสารในเรื่องเกี่ยวกับมนุษยธรรมของชุมชนที่เห็นคุณค่าในเรื่องเกี่ยวกับคุณงามความดี 
ความเชื่อ ความศรัทธาต่อพระพุทธศาสนา จึงมีการดัดแปลงหรือประยุกต์การใช้สื ่อที่
สื่อสารในรูปแบบของขนบธรรมเนียมประเพณีที่มุ่งส่งเสริมบำรุง สมานฉันท์ทั้งภายในและ
ภายนอกระหว่าง “บวร” ให้เห็นถึงความมั่นคงเป็นปึกแผ่นระหว่างชุมชนกับวัด โดยพร้อม
เพรียงในการประดิษฐ์สร้างกับการร่วมแรง ร่วมใจแสดงถึงกระบวนการความคิดสร้างสรรค์
ที่สอดแทรกมายาคติในด้านความเชื่อเกี่ยวกับการอบรมสั่งสอน โดยใช้วัตถุสรรค์สร้างเกิด
เป็นจินตนาการและคุณลักษณะที่ถ่ายทอดออกมาเป็น “อัตลักษณ์” อย่างศิลปะเรือพระที่
พรรณนาให้เห็นถึงผลผลิตทางศิลปะ พลังทางความคิด ความเชื่อ ความศรัทธา (พยงค์ 
พรหมชาต,ิ 2549) โดยสื่อให้เห็นถึง “ด้านแรงศรัทธาของชาวบ้านที่เดินทางมาคอยต้อนรับ
และอัญเชิญพระพุทธเจ้าประทับบนเรือพระ ด้านความงดงามของลักษณะรูปทรง ลวดลาย 
สีสันของเรือพระ และด้านการนำเรือพระที่มีพระพุทธเจ้าประทับอยู่แห่แหนให้ผู ้คน
สักการบูชาในแนวความคิดของเรือพระ” จนยึดถือมั่นนำมาเป็นธรรมเนียมปฏิบัติจน



 วารสารสังคมพัฒนศาสตร์ Journal of Social Science Development | 13 

 

นำไปสู่การบ่มเพาะสั่งสอนให้เข้าใจถึงเหตุและผลรวมถึงการตระหนักในคุณงามความดีที่มี
ต่อพระพุทธศาสนา  

  เรือพระที่ประดิษฐานพระพุทธรูปไว้บนบุษบกเป็นสัญลักษณ์หรือตัวแทนของพระ
พุทธองค์ จักมีพุทธศาสนิกชนจำนวนมากหลั่งไหลมาเข้าร่วมพิธี อันแสดงให้เห็นถึงความรัก 
ความสามัคคีและความเอื ้อเฟื ้อเกื ้อกูลซึ ่งกันและกัน แต่ด้วยสังคมและวัฒนธรรมที่
เปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็ว เทคโนโลยีวิทยาการที่ก้าวล้ำท่ามกลางกระแสการพัฒนาเป็น
เหตุให้วิถีชีวิตผู้คนทั้งในชุมชนเมืองและชนบทมีความเป็นปัจเจกสูง ความร่วมมือในวันนี้จึง
ดูเบาบางลงจากวันวาน อาทิเช่น คนที่มาร่วมทำกิจกรรมส่วนใหญ่จะเป็นกลุ่มคนที่สูงอายุ 
และกลุ่มผู้หญิง การทำเรือพระอาจกลายเป็นหน้าที่ของคนเพียงบางกลุ่มที่มีความสนใจ
ส่วนตัว อีกทั้งความเชื่อในอำนาจสิ่งศักดิ์สิทธิ์อาจมิใช่คำตอบของปัญหาทั้งหมดของชีวิต
เหมือนอย่างอดีต ดังนั้น ประเพณีลากเรือพระจึงคงสาระสำคัญไว้เพื่อการพึงระลึกถึงคุณ
งามความดีของพระพุทธเจ้า พุทธศาสนิกชนที่ต้องยึดถือปฏิบัติเหล่านี้สะท้อนให้เห็นปัญหา
การถูกลดบทบาทและความสำคัญของประเพณีลากเรือพระในปัจจุบัน จนดูเหมือนว่า 
ความหวังที่เคยฝากไว้กับอนุชนคนรุ่นหลังให้เป็นกำลังสำคัญในการดูแลรักษา ทำนุบำรุง และ
สืบสานประเพณีริบหรี่ลงไปเรื่อย ๆ (สาริณี อินทร์ขำ และคณะ, 2558) 

 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 2 รถพนมพระจำลองวัดควนสุบรรณ 
ที่มา (สิทธิโชค โทนจินดา, 2564) 

 

  ดังนั้น ความเชื่อ ความศรัทธา ความสามัคคีของชาวบ้านในการทำเรือพระมีความ
งดงามของรูปทรง ลวดลาย และสีสันของเรือพระจัดทำขึ้นมีวัตถุประสงค์เพ่ือส่งเสริมให้คน
ในท้องถิ่นและต่างถิ่นได้มีโอกาสเรียนรู้ประเพณีลากเรือพระของภาคใต้ อันจะนำไปสู่การ



14 | Vol.5 No.2 (July - December 2022)      ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565)  

 

เห็นคุณค่า การอนุรักษ์  สืบสาน  และเผยแพร่ให้มรดกทางวัฒนธรรมที่เป็นเอกลักษณ์
ท้องถิ่นได้ดำรงอยู่สืบไป (ประภาพรรณ ภูเก้าล้วน, 2556) ซึ่งในกระบวนการสืบสานหรือ
การสืบทอด (Inheritance) ต้องมีกระบวนการเรียนรู้และถ่ายทอดระบบสัญลักษณ์ที่ถูก
สร้างขึ้นจากคนในชุมชน ซึ่งสิ่งที่จำเป็นที่สุดคือ พ่อแม่สอนลูกว่าอะไรควรทำ อะไรไม่ควร
ทำเป็นการสอนถึงพฤติกรรมและถ่ายทอดระบบสัญลักษณ์ การถ่ายทอดวัฒนธรรม
ประเพณีมีควรสอนให้คนรุ ่นหลังได้รู ้ระบบสัญลักษณ์ของชุมชนที่มีการตกลงกันไว้ว่า
ประกอบด้วยอะไรบ้าง ซึ่งเป็นหลักยึดของสมาชิกชุมชนถือปฏิบัติจนกลายเป็นบรรทัดฐาน
และค่านิยม ซึ่งบรรทัดฐานคือ แนวทางการปฏิบัติที่ยึดถือ และค่านิยมคือ ความคิดและ
แนวปฏิบัติที่เห็นว่าถูกต้องดีงาม กระบวนการสืบทอดวัฒนธรรมประเพณี ประกอบด้วย 1) 
แนวคิดการสืบทอดแนวคิดหลักของประเพณี เช่น เด็กเรียนรู้จากผู้ใหญ่ เรียนรู้จากบรรพ
บุรุษ นำมาปฏิบัติหรือทำแล้วมีประโยชน์ 2) รูปแบบสืบทอดรูปแบบของประเพณีให้มีกลิ่น
อายดั้งเดิมไว้ เช่น และการปรับปรุงและเผยแพร่วัฒนธรรมจะต้องมีการปรับปรุงเพ่ือให้ทัน
ต่อเหตุการณ์ที่เปลี่ยนแปลงไป ไม่ให้ตายหรือสูญหายไปเพื่อจะได้มีความเป็นอยู่ดีขึ้ น 3) 
เนื้อหาการสื่อความหมายในแนวคิดและรูปแบบ เช่น กระบวนการเรียนรู้ภาษา บรรทัดฐาน
ของสังคม ความเชื่อ อาชีพและเทคโนโลยีต่าง ๆ และ 4) วิธีการ ขั้นตอนการดำเนินงาน
ประเพณี เช่น การสืบทอดทางวัฒนธรรมพิจารณาได้เป็น 3 มิติ คือ มิติบุคคล (human) 
เป็นการสืบทอด ทางวัฒนธรรมจากบุคคลกลุ่มหนึ ่งไปยังบุคคลอีกกลุ ่มหนึ่ง มิติพื ้นที่ 
(space) เป็นการสืบทอดทาง วัฒนธรรมจากสถานที่หนึ่งไปยังสถานอีกที่หนึ่ง มิติเวลา 
(time) เป็นการสืบทอดทางวัฒนธรรมจาก ห้วงเวลาหนึ่งไปยังอีกห้วงเวลาหนึ่ง (ณัฐฐ์วฒัน์ 
สุทธิโยธิน, 2565) 

 

รวมใจจิตอาสา สานต่อพุทธศิลป์ “เรือพระ” วัฒนธรรมประเพณีชาวใต้  

  วัดควนสุบรรณมีจุดเด่นและยึดหลักปฏิบัติมาตลอดคือ “ธรรมะขององค์พระ
สัมมาสัมพุทธเจ้า เรื่องของ สุขา สังฆัสสะ สามัคคี” โดยกล่าวถึงความพร้อมเพรียงของหมู่
คณะ ย่อมก่อให้เกิดความสุข ด้วยเหตุนี้จึงนำวัฒนธรรมที่เป็นเอกลักษณ์ของจังหวัดสุ
ราษฎร์ธานี มาสร้างการมีส่วนร่วมในรูปแบบของ “งานประเพณีชักพระ” ในการสร้างรถ
พนมพระ หรือเรือพระ โดยใช้วัดเป็นศูนย์กลาง เริ่มจากคำว่า “บวร” ที่รวม “พลตนลาก
เรือพระ” จากเหล่าขุนพลที่มีจิตอาสาเข้ามาทำกิจกรรมโดยชาวบ้านเห็นดี เห็นงามจาก



 วารสารสังคมพัฒนศาสตร์ Journal of Social Science Development | 15 

 

พระสงฆ์ที่มีจิตอาสาและความตั้งใจ เป็นแบบอย่างที่ดี ซึ่งเป็นสิ่งที่มีมาช้านาน “วัด” กับ 
“ชุมชน” ที่มีการพึ่งพาอาศัย มีความผูกพัน มีความสัมพันธ์ และความศรัทธาที่เหนียวแน่น
มาตั้งแต่ครั้งรุ่นปู่ย่า ตายาย ที่ส่งต่อลูกหลานรุ่นต่อรุ่น จึงทำให้การรวมตัวในการสร้าง 
“เรือพระ” จึงเป็นเรื่องที่ยอมรับ และสมัครใจเข้ามาช่วยเหลือวัด ซึ่งชุมชน โรงเรียน และ
ชาวบ้าน เป็นกำลังที่สำคัญมากในการการเข้ามามีส่วนร่วมประกอบสร้าง แบ่งปันหน้าที่
ตามความถนัดของตนเอง ตั้งแต่การรำ การลาก การวาดรูป การฉลุลาย และกิจกรรมอ่ืน ๆ 
ที่เกี ่ยวข้อง ผสานให้เกิดเป็นพลังโดยอาศัยศรัทธา (ความเชื่อ) ปสาทะ (ความเลื่อมใส) 
และสัปปายะ (เก้ือหนุน) นอกจากนี้ ยังเปิดพื้นท่ีให้เด็กและเยาวชนเข้ามามีส่วนร่วมในการ
ทำกิจกรรมที่เป็นประเพณีและวัฒนธรรมของคนใต้ ได้ซึมซับวิถีชีวิตและธรรมเนียมปฎบิัติ
ต่อการทำนุบำรุงพระพุทธศาสนาจากพ่อแม่ ได้เห็นแบบอย่างของการประพฤติปฎิบัติที่ดี
จากพระสงฆ์ ได้สั่งสมคุณงามความดีจากวัด และได้ทักษะชีวิตในการอยู่ร่วมกันและการ
ทำงานร่วมกันกับชุมชนเป็นการอบรมสั่งสอนจากตัวอย่างจริง และสถานการณ์จริง  
  การเสริมสร้างให้คนในชุมชนได้ตระหนักถึงความสำคัญในการดำรงตน วิถีชีวิต 
และการช่วยเหลือเกื้อกูลระหว่างกันเพื่อสร้างสังคมคุณธรรม จำเป็นต้องมีคุณธรรม สำคัญ 
4 ประการ ประกอบด้วย พอเพียง วินัย สุจริต และจิตอาสา อันจะนำพาคุณลักษณะอันพึง
ประสงค์ของสังคมไทย ให้สามารถพัฒนาคุณภาพคนในระดับจิตใจ ให้เห็นประโยชน์
ส่วนรวมมากกว่าประโยชน์ส่วนตน ดังนั้น ด้านคุณธรรมความดีใน 4 มิติ (พอเพียง วินัย 
สุจริต จิตอาสา) เป็นปรากฏการณ์คุณธรรมจริยธรรมที่เกิดขึ้น ได้สะท้อนภาพเชิงบวกของ
สังคมในด้านการสร้างความร่วมมือของคนในชุมชนนเพ่ือประโยชน์ส่วนรวม (ศูนย์คุณธรรม 
(องค์การมหาชน), 2562)  โดยชุมชนคุณธรรมต้องอาศัยข้อปฏิบัติหลักของชุมชนคุณธรรม
ประกอบไปด้วยการยึดและปฏิบัติตามหลักธรรมทางศาสนา เพื ่อเป็นแนวทางในการ
ประพฤติปฏิบัติได้อย่างถูกต้อง องค์ประกอบเหล่านี้ถือเป็นส่วนสำคัญในการขับเคลื่อน
ชุมชนให้เกิดเป็นพลังบวรที่เข้มแข็ง ซึ่งพลังบวรที่เป็นพลังหลักของชุมชนคุณธรรมได้อย่าง
แท้จริง  
  การนำใช้พลัง “บวร” เป็นกลไกการทำงานที่สำคัญของชุมชนเป็นแนวทางในการ
ทำให้ชุมชนเกิดความเข้มแข็ง ซึ่งการดำรงตนตามวิถีวัฒนธรรมไทย มีความเอื้ออาทร มี
ขนบธรรมเนียมประเพณีดีงาม และมีการถ่ายทอดภูมิปัญญาของท้องถิ่นสู่การปฏิบัติถือเป็น



16 | Vol.5 No.2 (July - December 2022)      ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565)  

 

ส่วนสำคัญในการขับเคลื่อนชุมชนให้เกิดเป็นพลังบวรที่เข้มแข็ง (พระอธิการโสภณ ปิยธมฺโม 
(กิ ่งแก้ว) และคณะ, 2564) ซึ ่งในการนำหลัก “บวร” มาปรับประยุกต์เพื ่อให้เกิดมี
ประสิทธิภาพได้อย่างมั่นคง มั่งคั่ง และยั่งยืน อย่างแท้จริง เกิดระบบการพัฒนาชุมชนและ
มีความเข้มแข็งภายใต้ระบบคุณธรรมจริยธรรมทางศาสนา นอกจากนี้ ทำให้ชุมชนมีความดี
งามและมีความสำนึกรับผิดชอบต่อสังคม ส่วนรวม รู้รักสามัคคี เสียสละ และมีจิตอาสา 
(พระครูพิสัยปริยัติกิจ (แก่น อคฺควณฺโณ) และสมชาย เบ็ญจวรรณ, 2564) ทั้งนี้เป็นการนำ
ทุนทางวัฒนธรรมเสริมสร้างคุณค่าทางสังคมและมูลค่าเพิ่มทางเศรษฐกิจแก่ชุมชน โดยใช้
กระบวนทัศน์การสร้างจิตสำนึกให้คนในชุมชนรักความเป็นไทย รักชาติ อนุรักษ์ สืบสาน 
ทะนุบำรุงพระพุทธศาสนาที่เป็นรากเหง้าของประเพณีชาวใต้  ทั้งยังส่งเสริมให้มีครูภูมิ
ปัญญา ปราชญ์ชุมชน ได้มีโอกาสถ่ายทอดองค์ความรู้แก่เด็ก เยาวชน และประชาชนที่
สนใจ และสิ่งสำคัญคือ การนำพลังจิตอาสาจาก “บวร”. ร่วมส่งเสริมสืบสาน ประเพณี 
วัฒนธรรมไทยอันดีงามของคนใตแ้ก่เด็กและเยาวชนในการสืบสานปณิธานบรรพบุรุษต่อไป 
สรุปได้ดังภาพที่ 3  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 3 รวมใจจิตอาสา สานต่อพุทธศิลป์ “เรือพระ” วัฒนธรรมประเพณีชาวใต้ 

บทสรุป 
การทำเรือพนมพระหรือเรือพระต้องมีพุทธศิลป์ และฝีมือสร้างสรรค์ด้วยเทคนิค

เฉพาะตัวที่แตกต่างกันในแต่ละท้องถิ่นเป็นการทำด้วยจิตศรัทธา ในการประกอบสร้างเป็น
การดัดแปลงใช้วัสดุร่วมสมัยมาสร้างสรรค์ให้เกิดความสวยงาม น่าหลงใหล มีอัตลักษณ์

จิตอาสา 

ตนลากเรอื

พระ 



 วารสารสังคมพัฒนศาสตร์ Journal of Social Science Development | 17 

 

เฉพาะตัว และมีความวิจิตรสวยงาม โดยนำวัสดุที ่มีในท้องถิ ่นมาใช้เป็นหลักและดึง
เอกลักษณ์ท้องถิ่นมาเป็นสัญลักษณ์ของเรือพระ อาจกล่าวได้ว่าเรือพระเป็นปรากฏการณ์ที่
สร้างข้ึนด้วยพลังของชาวบ้านที่นำสิ่งประดิษฐ์ทางทัศนศิลป์โดยการอ้างอิงถึงอำนาจในการ
ประกอบสร้างจากพลังสร้างสรรค์ของมนุษย์ที ่ม ีความเชื ่อดั ้งเดิมที ่มีนั ยสำคัญทาง
พระพุทธศาสนา หรือเป็นการอ้างอิงถึงพระพุทธเจ้าเปรียบเทียบได้กับศิลปะที่ชาวบ้าน
สร้างขึ้นเป็นภาวะแห่งการสร้างสรรค์เพื่อลัทธิทางศาสนาที่มีการสอดแทรกการสื่อสารใน
เรื่องเกี่ยวกับมนุษยธรรมของชุมชนที่เห็นคุณค่าในเรื่องเกี่ยวกับคุณงามความดี ความเชื่อ 
ความศรัทธาต่อพระพุทธศาสนา ปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นในแต่ละยุคสมัยได้แสดงถึงหลักฐาน
ความรุ่งเรืองในด้านมุขปาฐะ จินตภาพ และปกิณกะของ “เรือพระ” จึงเป็นพุทธศิลป์ที่รวม
จิตวิญญาณของคนใต้ที่บ่งบอกถึงความเจริญงอกงามทั้งทางกาย สติปัญญา อารมณ์ สังคม 
สุนทรียะ และพลวัตการสร้างสรรค์ด้านฝืมือที่สมควรถูกพัฒนาคุณค่าเป็นศิลปวิทยาการบน
ฐานมรดกภ ูม ิป ัญญาทางว ัฒนธรรมคนใต้  โดยใช้จ ิตว ิญญาณของเร ือพระ และ
พุทธศาสนิกชนที่เลื่อมใสศรัทธาผสานให้เกิดเป็นพลัง “บวร” อาศัยศรัทธา (ความเชื่อ) 
ปสาทะ (ความเลื่อมใส) และสัปปายะ (เก้ือหนุน) รวมใจจิตอาสาในการขับเคลื่อนประเพณี
และวัฒนธรรมเรือพระจนกระทั่งได้รับการยอมรับและได้รับรางวัลในด้านศิลปะวัฒนธรรม 
เรือพระวัดควนสุบรรณได้รับเป็นเรือพระต้นแบบด้านวิจิตรศิลป์ และมีการเชิญไปร่วม
แลกเปลี่ยนเรียนรู้วัฒนธรรมระหว่างภาคใต้และภาคอีสาน ในส่วนของด้านนโยบายนำไปสู่
ประเพณีประจำจังหวัด ถือได้ว่าเป็นการส่งต่อมรดกภูมิปัญญาทางประเพณีและวัฒนธรรม
ระหว่าง “ชุมชน” “วัด” “โรงเรียน” ที่มีการพึ่งพาอาศัย ความผูกพัน และความเชื่อมโยง
สัมพันธ์จากคนหลายรุ่นที่มีสิ่งยึดเหนี่ยวจิตใจเดียวกัน จนเกิดความเป็นหนึ่งเดียวพร้อมที่จะ
สืบสานประวัติของพระพุทธศาสนาและประเพณีและวัฒนธรรมของชาวใต้ ทั้งนี้ เรือพระจึง
เป็นศิลปกรรมที่ผสมผสานทั้งงานสถาปัตยกรรม ประติมากรรม และจิตรกรรม ที่เกิดจาก
ภูมิปัญญาของช่างพื้นบ้านแต่ละท้องถิ่นที่สร้างสรรค์ผลงานขึ้น ในแง่ของความสุนทรียะทาง
ศิลปะต่าง ๆ การนำความสวยงามของพุทธศิลป์ที่สืบทอดกันมารุ่นสู่รุ่น ยังแฝงไปด้วยพุทธ
รรม พุทธศิลป์ สื่อถึงเรื่องราวพุทธประวัติ ซึ่งถือเป็นประเพณีที่ยิ่งใหญ่ของชาวใต้ที่ควรค่า
ต่อการอนุรักษ์ให้คงอยู่สืบไป  

 
กิตติกรรมประกาศ 
  บทความฉบับนี้เป็นส่วนหนึ่งของกระบวนการประกอบสร้างเรือพนมพระวัดควน
สุบรรณ ซึ่งผู้เขียนได้สืบสานปณิธานของพระครูสังฆรักษ์วิสวัทโชติญาโณ อดีตเจ้าอาวาสวัด



18 | Vol.5 No.2 (July - December 2022)      ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2565)  

 

ควรสุบรรณ อดีตเจ้าคณะตำบลควนสุบรรณ ซึ่งเป็นพระสงฆ์นักพัฒนาที่ประกอบด้วยมี
ฉันทะ วิริยะ จิตตะ วิมังสา และมีสังฆคุณ 9 ในการประกอบสร้างเรือพนมพระที่เริ่มจาก 
“บวร” ที่รวม “พลตนลากเรือพระ” สร้าง “เรือพระ” ได้อย่างสวยงามอลังการ และเป็น
อนุสรณ์วัตถุให้แก่อนุชนรุ่นหลังได้รู้จักประเพณีชักพระที่เป็นรากเหง้าของคนใต้ ทั้งนี้เป็น
การสืบทอดอายุพระศาสนาและพัฒนาสังคมควบคู่ไปพร้อมกัน ท้ายสุดนี้ขอให้พระครูสังฆ
รักษ์วิสวัทโชติญาโณ จงสำเร็จเป็นปัตตานุโมทนามัยให้ถึงสุขนิรันดร์สมดังมโนปณิธานใน
ที่สุดเทอญ 

 
เอกสารอ้างอิง 
เครื่องแกงแม่พร. (2565). ขนมต้มกับประเพณีชักเรือพระสุราษฎร์ธานี. เรียกใช้เมื่อ 9 

ต ุ ล า ค ม  2 5 6 5  จ า ก  https: / / sites. google. com/ site/ tianchamaiz/ 
home/prapheni-lak-reux-phra 

ณัฐฐ์วัฒน์ สุทธิโยธิน. (2565). การสืบทอดทางวัฒนธรรม (Cultural inheritance) ที่
ประสบความสำเร็จ. เรียกใช้เมื ่อ 9 ตุลาคม 2565 จาก http://nattawats. 
blogspot.com/ 2013/04/cultural-inheritance.html 

บุญชู ยืนยงสกุล. (2547). ใต้...หรอย มีลุย: บอกเล่าเรื่องราวความเชื่อ ศิลปวัฒนธรรม 
ความเป็นอยู่ของภาคใต้. สงขลา: ธนาคารแห่งประเทศไทย สำนักงานภาคใต้. 

ประภาพรรณ ภูเก้าล้วน. (2556). ผลงานสร้างสรรค์ชุดเรือพระ. วารสารปาริชาด 
มหาวิทยาลัยทักษิณ, 26(3), 181-187. 

พยงค์ พรหมชาติ. (2549). ลานวัฒนธรรม: พนมพระ ภาวะแห่งการสร้างสรรค์ทางศิลปะ
และวัฒนธรรม. วารสารรูมิแล มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตปัตตานี , 
27(3),  31-34. 

พระครูพิสัยปริยัติกิจ (แก่น อคฺควณฺโณ) และสมชาย เบ็ญจวรรณ. (2564). จิตอาสาพลัง
บวก: ชุมชนคุณธรรมกระบวนการในการขับเคลื่อน ด้วยพลังบวรรูปแบบการสร้าง
ความเข้มแข็งมั่นคงมั่งคั่งยั่งยืน ภายใต้สถานการณ์ภาวะวิกฤติการแพร่ระบาดของ
โรคติดเชื้อไวรัสโคโรนา 2019. วารสารวิจัยธรรมศึกษา ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนัก
เรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม, 4(2), 115-124. 

พระมหาฐิติพงศ์ ชูจิตต์. (2561). บทบาทของพระสงฆ์ต่อการมีส่วนร่วมในการสงวนรักษา 
ประเพณีชักพระ จังหวัดสุราษฎร์ธานี. ใน วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต 
สาขาวิชาการบริหารงานวัฒนธรรม. วิทยาลัยนวัตกรรม มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 



 วารสารสังคมพัฒนศาสตร์ Journal of Social Science Development | 19 

 

พระอธิการโสภณ ปิยธมฺโม (กิ่งแก้ว) และคณะ. (2564). พลัง บวร: พลังหลักของชุมชน
คุณธรรม. วารสารปัญญาปณิธาน, 5(1), 69-80. 

พูนชัย ปันธิยะ. (2559). พุทธศิลป์พุทธธรรมในการสืบทอดประเพณีไทยและอาเซียน.                
ใน สารนิพนธ์พุทธศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศิลปกรรม. มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

วิจิตรา อุตมะมุณีย์ และคณะ. (2555). กระบวนการมีส่วนร่วมในการสืบทอดภูมิปัญญา
ขบวนแห่เรือ พระชุมชนบ้านเขาแก้ว จังหวัดสงขลา. วารสารศิลปศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตหาดใหญ่, 4(2), 50-64. 

วิโรจน์ คงจันทร์. (2565). แห่เรือพนมพระตามคตินิยมของภาคใต้. เรียกใช้เมื่อ 9 ตุลาคม 
2565 จาก https://intrend.trueid.net/article/trueidintrend_120514 

ศูนย์คุณธรรม (องค์การมหาชน). (2562). องค์ความรู ้ “10 ปรากฏการณ์ คุณธรรม 
จริยธรรมในสังคมไทย”. กรุงเทพมหานคร: ศูนย์คุณธรรม (องค์การมหาชน). 

สาริณี อินทร์ขำ และคณะ. (2558). ลากพระ: การเปลี่ยนแปลงท่ามกลางกระแสทันสมัย. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์ มหาวิทยาลัย. 

สาริณี อินทร์ขำ และคณะ. (2559). การจัดการศูนย์การเรียนรู้เรือนเรือพระของชุมชนวัด
แช่มอุทิศ. วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม , 
35(5), 146-157. 

สำนักงานไกด์อุบลดอทคอม. (2565). รถพนมพระจากบ้านควนสุบรรณ สุราษฎร์ธานี ถึง
อุบลฯ พร้อมร่วมงานแห่เทียน. เรียกใช้เมื่อ 19 ตุลาคม 2565 จาก https://www. 
guideubon.com/ 2.0/ candlefestival/panompra 

สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดสุราษฎร์ธานี. (2565). ประเพณีสมโภชเรือพระ. เรียกใช้เมื่อ 9 
ตุลาคม 2565 จาก http://www.changkwa.go.th/html/photo-main.asp? 
action=2&id=160 

สิทธิโชค โทนจินดา. (2564). เรือพนมพระจำลองวัดควนสุบรรณ. สุราษฎร์ธานี: โรงเรียน
มัธยมพัชรกิติยาภา 3 สุราษฎร์ธานี. 

สุธิวงศ์ พงศ์ไพบูลย์. (2542). “เรือพระ” . สารานุกรมวัฒนธรรมภาคใต้ , 14(1), 6632-
6637. 

อุดม เชยกีวงศ์. (2545). ประเพณีพิธีกรรมท้องถิ่นไทย. กรุงเทพมหานคร: สุขภาพใจ. 
 


