
 วารสารสังคมพัฒนศาสตร์ Journal of Social Science Development | 45 

บทความวชิาการ 

 

เครือข่ายคนดีกับการลดอาชญากรรม* 
THE NETWORK OF GOOD PEOPLE FOR CRIME REDUCTION 

 
ณพลเดช มณีลังกา 

Napoldech Manilanga 

คณะนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ กรุงเทพมหานคร ประเทศไทย 
Faculty of Law, Thammasat University, Bangkok, Thailand  
Corresponding author E-mail: Peterpingping@Gmail.Com 

 

บทคัดย่อ 
  บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือนำเสนอเครือข่ายคนดีกับการลดอาชญากรรม ซึ่งประเทศไทยเผชิญกับวิกฤต
อาชญากรรมที่รุนแรง โดยมีอัตราการก่ออาชญากรรมเป็นอันดับ 1 ของภูมิภาคอาเซียน ติดอันดับ 4 ของเอเชีย
และติดอันดับ 4 ของโลก สถานการณ์นี้สะท้อนให้เห็นถึงปัญหาคนล้นคุกที่ทวีความรุนแรงขึ้นเรื่อย ๆ แม้รัฐบาลจะ
ทุ่มงบประมาณมหาศาลในการปราบปราม แต่ผลลัพธ์กลับตรงกันข้าม ยิ่งปราบปรามมากเท่าไร จำนวนคดีกลับยิ่ง
เพิ่มขึ้น สะท้อนให้เห็นถึงความล้มเหลวในการแก้ปัญหาที่ต้นเหตุ การเสื่อมถอยของเครือข่ายคนดีในปัจจุบันได้
ส่งผลให้สังคมไทยขาดภูมิคุ้มกันทางศีลธรรม เปิดช่องให้ปัญหาอาชญากรรมเติบโตอย่างรวดเร็ว การฟ้ืนฟูเครือข่าย
คนดีผ่านองค์กรพุทธศาสนาที่มีการรวมตัวกันเป็นกลุ่มก้อนและแบ่งงานกันทำอย่างเป็นระบบ จึงเป็นกุญแจที่
สำคัญในการแก้ปัญหาอาชญากรรมอย่างยั่งยืน ในอดีตสังคมไทยมีพุทธศาสนาเป็นเสาหลักสำคัญในการหล่อหลอม
จิตใจและพฤติกรรมของผู้คน ผ่านการสร้าง "เครือข่ายคนดี" อันเป็น "เครือข่ายกัลยาณมิตร" ที่เชื่อมโยงร ะหว่าง
บ้าน วัด และโรงเรียน เชื่อมโยงไปสู่ "องค์กรพุทธศาสนา" เป็นส่วนสำคัญที่จะนำเอาศีลธรรมไปสู่กิจกรรมทาง
พระพุทธศาสนา ผสมผสานกับศิลปวัฒนธรรมของไทยซึ่งเป็นส่วนสำคัญในการปลูกฝังคุณธรรมและจริยธรรมให้แก่
ประชาชน โดยมีวัดเป็นศูนย์กลางในการเชื่อมประสานเครือข่ายเหล่านี้ สถิติที่น่าตกใจในการก่ออาชญากรรม
สะท้อนให้เห็นถึงปัญหาที่ทวีความรุนแรงขึ้นเรื่อย ๆ แม้รัฐบาลจะทุ่มงบประมาณในการแก้ปัญหาดังกล่าว แต่
ผลลัพธ์กลับตรงกันข้าม ยิ่งปราบปรามมากเท่าไร จำนวนคดีกลับยิ่งเพ่ิมข้ึน จึงจำเป็นที่ต้องสร้างเครือข่ายคนดีเพ่ือ
ลดปัญหาอาชญากรรมให้ลดน้อยลง ผ่าน P-E-A-C-E โมเดล 
คำสำคัญ: เครือข่ายคนดี, การลดคดีอาชญากรรม, องค์กรพุทธศาสนา, P-E-A-C-E โมเดล 
 

Abstract 
  This article aimed to present the network of good people and crime reduction. Thailand 
faced a severe crime crisis, ranking 1st in ASEAN, 4th in Asia, and 4th globally in crime rates. This 
situation reflected the increasingly severe prison overcrowding problem. Although the 

 
* Received 14 January 2025; Revised 31 January 2025; Accepted 31 January 2025 



46 | Vol.8 No.1 (January - June 2025)                                        ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  

government had invested enormous budgets in suppression, the results were opposite - the more 
suppression, the more cases increased, reflecting the failure to address the root cause. The 
decline of the good people's network had left Thai society lacking moral immunity, allowing crime 
problems to grow rapidly. The restoration of the good people's network through systematically 
organized Buddhist organizations was therefore a key to sustainable crime solution. Historically, 
Thai society had Buddhism as a main pillar in shaping people's minds and behaviors through 
creating a "network of good people" or "network of virtuous friends" that connected homes, 
temples, and schools. These links to "Buddhist organizations" were crucial in bringing morality to 
Buddhist activities, combined with Thai arts and culture, which were important in cultivating virtue 
and ethics among people, with temples serving as centers coordinating these networks. The 
alarming crime statistics reflected increasingly severe problems. Despite the government's massive 
budget allocation to address these issues, the results were contrary - more suppression led to 
more cases. Therefore, it was necessary to establish a network of good people to reduce crime 
problems through the P-E-A-C-E Model. 
Keywords: Good People Network, Crime Reduction, Buddhist Organizations, P-E-A-C-E Model 
 

บทนำ 

  จากรายงานการสำรวจสถานการณ์อาชญากรรมในประเทศไทย (United Nations Office on Drugs 
and Crime, 2023a) และข้อมูลจากสำนักงานตำรวจแห่งชาติ (Royal Thai Police, 2023) พบว่า ในปี พ.ศ. 
2566 ประเทศไทยติดอันดับ 4 ของโลกด้านอัตราการเกิดอาชญากรรม อันดับ 4 ของเอเชีย และอันดับ 1 ของ
อาเซียน ส่งผลให้เกิดวิกฤตผู้ต้องขังล้นเรือนจำ กระทบต่องบประมาณภาครัฐและการพัฒนาประเทศ 
  รัฐบาลได้พยายามแก้ไขปัญหาผ่านการปรับปรุงกฎหมาย (สำนักงาน ป.ป.ส., 2566) โดยเฉพาะการแก้ไข
พระราชบัญญัติยาเสพติดให้โทษ พ.ศ. 2522 และพระราชบัญญัติการป้องกันและปราบปรามยาเสพติด พ.ศ. 2519 
ที่เน้นการบำบัดรักษาผู้เสพมากกว่าการลงโทษ อย่างไรก็ตามในอดีตเคยมีการใช้มาตรการรุนแรง เช่น นโยบาย 
"การฆ่าตัดตอน" ในปี 2546 (Human Rights Watch, 2004) ซึ่งถูกวิพากษ์วิจารณ์อย่างหนักในประเด็นการ
ละเมิดสิทธิมนุษยชน 
  จากสถานการณ์ดังกล่าว จะเห็นได้ว่าการแก้ปัญหาอาชญากรรมโดยการปราบปรามเพียงฝ่ายเดียวไม่
เพียงพอและไม่ยั่งยืน เนื่องจากขาดการมีส่วนร่วมจากประชาชนและชุมชนในวงกว้าง การสร้าง "เครือข่ายคนดี" 
(The Network of Good People) จึงเป็นแนวทางสำคัญในการลดอาชญากรรมในบริบทของสังคมไทย โดยคนดี
ในที่นี้หมายถึงบุคคลที่มีคุณธรรม ซื่อสัตย์ และมีจิตสาธารณะ พร้อมที่จะช่วยเหลือและปกป้องสังคม การสร้าง
เครือข่ายคนดีต้องเริ ่มจากการส่งเสริมคุณธรรมในชุมชน การมีส่วนร่วมของประชาชนในกิจกรรมเฝ้าระวัง
อาชญากรรม การสนับสนุนจากภาครัฐในการสร้างโอกาสให้ผู้กระทำผิดได้กลับตัว และการให้ความรู้เกี่ยวกบัสิทธิ



 วารสารสังคมพัฒนศาสตร์ Journal of Social Science Development | 47 

มนุษยชนและกฎหมายแก่ประชาชน ซึ่งผลจากการปราบปราบอย่างเดียวยังแสดงให้เห็นว่าประเทศไทยยังติด
อันดับคดีอาชญากรรมระดับโลก สามารถแสดงดังตารางที่ 1 
  ตารางท่ี 1 ตารางแสดงอันดับคดีอาชญากรรมระดับโลก เอเซีย และอาเซียน  

อันดับ ประเทศ ระดับโลก เอเชีย อาเซียน คดีอาญา แหล่งข้อมลู 
1 สหรัฐอเมริกา 1 - - 5,937.3 FBI, 2023 
2 บราซิล 2 - - 2,502.1 UNODC, 2023 
3 แอฟริกาใต้ 3 - - 2,288.5 UNODC, 2023 
4 ไทย 4 4 1 1,875.5 Royal Thai Police, 2023 
5 อินเดีย 5 5 - 1,643.6 NCRB, 2023 
6 ฟิลิปปินส ์ 6 6 2 1,132.2 PNP, 2023 

   
  ดังนั้น การสร้างเครือข่ายคนดีในสังคมไทยจึงเป็นกระบวนการที่สำคัญในการลดปัญหาอาชญากรรม 
เพราะเมื่อคนดีมีจำนวนมากพอและได้รับการสนับสนุนจากทุกภาคส่วน คนไม่ดีก็จะไม่สามารถก่ออาชญากรรมได้
ง่าย และสังคมไทยที่เป็นเมืองพุทธก็จะสามารถดำรงอยู่ด้วยความสงบสุขและยั่งยืน 
 

หลักธรรมเพื่อลดอาชญากรรม 
  พระบรมราโชวาทในพระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช บรมนาถบพิตร เมื่อปี พ.ศ. 2512 
ทรงชี้แนะแนวทางการบริหารบ้านเมืองว่า สังคมประกอบด้วยคนดีและคนไม่ดี การสร้างความสงบสุขมิใช่การทำ
ให้ทุกคนเป็นคนดี แต่ต้องส่งเสริมคนดีให้มีบทบาทในการปกครองและควบคุมคนไม่ดีไม่ ให้ก่อความเดือดร้อน 
(สำนักราชเลขาธิการ, 2515); (มูลนิธิพระดาบส, 2560) ในมิติพระพุทธศาสนา "คนดี" คือผู้ปฏิบัติตามหลัก
ไตรสิกขา ซึ่งประกอบด้วย ทาน ศีล และภาวนา สอดคล้องกับโอวาทปาติโมกข์เรื่องการละชั่ว ทำดี และทำจิตให้
บริสุทธิ์ โดยทานเป็นการเสียสละเพื่อส่วนรวม ศีลคือการควบคุมกายวาจา และภาวนาคือการพัฒนาจิตใจและ
ปัญญา (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2540ก); (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2559) และเพ่ือเชื่อมโยงกับ
การแก้ปัญหาอาชญากรรม โดยองค์การสหประชาชาติและองค์การตำรวจสากลได้จำแนกอาชญากรรมเป็น 5 
ประเภทหลัก ได้แก่ อาชญากรรมต่อชีวิตร่างกาย อาชญากรรมต่อทรัพย์สิน อาชญากรรมทางเพศ อาชญากรรม
ทางเศรษฐกิจ และอาชญากรรมทางเทคโนโลยี (United Nations Office on Drugs and Crime, 2023b); 
(INTERPOL, 2024) ซึ่งสามารถแสดงดังตารางท่ี 2  
  ตารางท่ี 2 ตารางเปรียบเทียบอาชญากรรมเทียบกับหลักธรรม 

ประเภทอาชญากรรม 
ลักษณะ

อาชญากรรม 
ธรรมที่ช่วยลด
อาชญากรรม 

วิธีการลดอาชญากรรม 

อาชญากรรมทางรา่งกายและชีวิต 
(Violent Crimes) 

การฆาตกรรม,  
การทำร้ายร่างกาย 

ศีล การรักษาศลีข้อ 1 (ปาณาติปาตา) 
ช่วยป้องกันการทำร้ายชีวิตผู้อื่น 

อาชญากรรมทางทรัพยส์ิน 
(Property Crimes) 

การลักทรัพย์, การ
ฉ้อโกง 

ทาน การส่งเสริมการให้ทานช่วยลด
ความโลภและความขดัแย้งท่ี
นำไปสู่การแย่งชิงทรัพย์สิน 



48 | Vol.8 No.1 (January - June 2025)                                        ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  

  ตารางท่ี 2 ตารางเปรียบเทียบอาชญากรรมเทียบกับหลักธรรม (ต่อ) 

ประเภทอาชญากรรม 
ลักษณะ

อาชญากรรม 
ธรรมที่ช่วยลด
อาชญากรรม 

วิธีการลดอาชญากรรม 

อาชญากรรมทางเพศ (Sexual 
Crimes) 

การข่มขืน, การค้า
มนุษย ์

ศีล การรักษาศลีข้อ 3 (กาเมสุมิจฉา
จารา) ช่วยลดการล่วงละเมดิทาง
เพศ 

อาชญากรรมทางเศรษฐกิจและ
การเงิน (Economic Crimes) 

การฟอกเงิน,  
การฉ้อโกงทางการ
เงิน 

สมาธ ิ การฝึกสมาธิช่วยให้มสีติและ
ปัญญา ลดความโลภและการ
กระทำท่ีผิดจริยธรรม 

อาชญากรรมทางเทคโนโลยี 
(Cyber Crimes) 

การแฮ็กข้อมลู, การ
หลอกลวงออนไลน ์

สมาธ ิ การเจรญิสมาธิช่วยให้ควบคุม
ตนเองและไม่หลงไปกับความโลภ
หรือการกระทำท่ีผิดศีลธรรม 

 

เครือข่ายคนดีที่มีหลักธรรม 
 ในพระพุทธศาสนา หลักพุทธบริษัท 4 (Fourfold Assembly) ซึ่งประกอบด้วย ภิกษุ (Bhikkhu) ภิกษุณี 
(Bhikkhuni) อุบาสก (Upasaka) และอุบาสิกา (Upasika) มีบทบาทสำคัญในการธำรงรักษาและเผยแผ่พระธรรม
คำสอนเพื่อสร้างสังคมที่มีคุณธรรม (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546ก) แต่ในกลุ่มพุทธบริษัท 4 ย่อมมีทั้งคนดี
และคนไม่ดีปะปนกันไป ดังนั้นจึงมีหลักธรรมที่ช่วยสร้างสังคมที่ดี คือ "กัลยาณมิตร" (Kalyanamitta) หรือ "มิตรที่
ดี" ซึ่งหมายถึงผู้ที่แนะนำในทางที่ถูกต้อง ตักเตือนในสิ่งผิด และชี้แนะแนวทางสู่ความเจริญในธรรม (มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2540ข) กัลยาณมิตร ไม่เพียงแต่มีบทบาทในระดับปัจเจกบุคคล แต่ยังสามารถนำไปสู่การสร้าง
เครือข่ายคนดีในระดับสังคมได้ การมีเครือข่ายกัลยาณมิตรช่วยส่งเสริมความเป็นปึกแผ่นในชุมชน โดยการ
สนับสนุนให้สมาชิกในสังคมปฏิบัติตามหลักธรรม เช่น การรักษาศีล การให้ทาน และการพัฒนาจิตใจผ่านสมาธิ 
(Smith, J., 2019) ทั ้งนี ้การสร้างเครือข่ายคนดีในลักษณะดังกล่าวยังช่วยลดปัญหาอาชญากรรมได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ ในทิศทางที่ใกล้เคียงกัน งานวิจัยชี้ให้เห็นว่าการสร้างเครือข่ายคนดีที่ยึดมั่นในหลักธรรมของ
พระพุทธศาสนา เช่น การสนับสนุนกันในทางที่ดีงามและการให้คำปรึกษาในยามที่เผชิญปัญหา สามารถช่วยลด
พฤติกรรมเสี่ยงต่อการก่ออาชญากรรมได้ ผลลัพธ์ของการมีเครือข่ายกัลยาณมิตรที่เข้มแข็งคือการสร้างสังคมที่มี
ความสงบสุขและมีความม่ันคงทางจิตใจ (Miller, R., 2021) 
  การเปลี่ยนแปลงในประเทศไทยส่งผลให้จำนวนของพระภิกษุ (Bhikkhu) ในประเทศไทยมีแนวโน้มลดลง
อย่างต่อเนื่อง ซึ่งเป็นผลมาจากปัจจัยหลายประการที่ส่งผลกระทบต่อศาสนาพุทธในสังคมไทย โดยเฉพาะในกลุ่ม
คนรุ่นใหม่ที่มีความสนใจในวัดและกิจกรรมทางศาสนาลดลงอย่างเห็นได้ชัด ปัจจัยสำคัญที่เกี่ยวข้องได้แก่ การ
เปลี ่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรมที ่เกิดจากความก้าวหน้าทางเทคโนโลยี การเข้าถึงข้อมูลข่าวสารที่
หลากหลาย และการให้ความสำคัญกับวัตถุนิยมมากกว่าคุณค่าทางจิตใจ นอกจากนี้ การเสื่อมถอยของศีลธรรม 
(Morality) ในสังคมไทยยังเป็นอีกหนึ่งปัญหาใหญ่ที่ส่งผลต่อการลดลงของจำนวนผู้บวชพระ รวมถึงความศรัทธา
ของประชาชนที่มีต่อพระสงฆ์และวัดในฐานะศูนย์กลางทางจิตวิญญาณ 



 วารสารสังคมพัฒนศาสตร์ Journal of Social Science Development | 49 

  อย่างไรก็ตาม จากเนื้อหาและรายละเอียดในข้างต้น สะท้อนให้เห็นว่าการลดลงของพระภิกษุในประเทศ
ไทยไม่ได้เป็นเพียงปัญหาของตัวบุคคลหรือองค์กรทางศาสนาเท่านั้น แต่ยังเกี่ยวข้องกับการเปลี่ยนแปลงใน
โครงสร้างทางสังคมและวัฒนธรรม ทำให้พฤติกรรมและค่านิยมของคนไทยในยุคปัจจุบันเปลี่ยนไป หากไม่มีการ
แก้ไขหรือปรับตัวในเชิงโครงสร้าง เช่น การส่งเสริมบทบาทขององค์กรพุทธศาสนา (Buddhist Organizations) ใน
การสร้างความตระหนักรู ้ถึงความสำคัญของศีลธรรมและจริยธรรม ตลอดจนการร่วมมือกันเพื ่อลดปัญหา
อาชญากรรม (Crime Reduction) ในสังคม (สำนักงานสถิติแห่งชาติ, 2565ก) 
  จากพุทธบัญญัติที่ได้ตรัสถึงพุทธบริษัทสี่ พบว่า หากเทียบจำนวนพระสงฆ์สามเณรปัจจุบันที่มีอยู่ประมาณ 
3 แสนกว่ารูป กับจำนวนอุบาสก อุบาสิกา ซึ่งคิดเป็นประชากรไทยกว่า 95% ที่นับถือศาสนาพุทธ (สำนักงานสถิติ
แห่งชาติ, 2565ข) จะเห็นได้ว่าจำนวนอุบาสก อุบาสิกามีจำนวนมากกว่ามาก โดยข้อมูลล่าสุดในปี 2566 ระบุว่า 
ประชากรไทยมีจำนวนประมาณ 66.09 ล้านคน (สำนักงานสถิติแห่งชาติ, 2566) 
  ทั้งนี้ข้อมูลของสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ (พ.ศ. 2566) ระบุว่า ประเทศไทยมีจำนวนพระสงฆ์
ประมาณ 240,000 รูป และสามเณรประมาณ 50,000 รูป ทั่วประเทศ (สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ, 
2566) หากคำนวณสัดส่วนระหว่างพระภิกษุ-ภิกษุณี กับ อุบาสก-อุบาสิกา จะพบว่ามีสัดส่วนเพียง 0.4692% 
เท่านั้น จากข้อมูลนี้ หากนำบัญญัติของพุทธบริษัทสี่มาใช้ และมุ่งเน้นการสร้างเครือข่ายคนดีผ่าน อุบาสก-อุบาสิกา 
อาจเป็นปัจจัยสำคัญต่อการลดอาชญากรรม และสร้างสังคมที่สงบสุขได้อย่างยั่งยืน 
  อริสโตเติล (Aristotle) เคยกล่าวไว้ว่า มนุษย์คือ “สัตว์สังคม” (Social Animal) เนื่องจากมนุษย์มีความ
ต้องการพื้นฐานที่จะอยู่ร่วมกันและพึ่งพาอาศัยกัน (Aristotle, 1885a) สังคมจึงกลายเป็นศูนย์กลางของความคิดและ
การพัฒนาที่มนุษย์ร่วมกันสร้างขึ้น แม้ว่าในสังคมจะมีความแตกต่างหลากหลายที่อาจก่อให้เกิดปัญหา แต่การแก้ปัญหา
เหล่านั้นถือเป็นหน้าที่ของทุกคนในสังคมที่จะต้องร่วมมือกันพัฒนาและสร้างความสามัคคี (Aristotle, 1885b) 
  ในแง่ของกฎหมาย (Law) ได้มีการกำหนดสิทธิ (Rights) และหน้าที่ (Duties) ให้แก่บุคคล โดยสิทธิถือเป็น
แนวคิดพ้ืนฐานทางกฎหมาย หมายถึง ประโยชน์ที่บุคคลพึงได้รับและสามารถเรียกร้องต่อผู้อ่ืนได้อย่างชอบธรรม  (พระ
ธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546ก) แนวทางดังกล่าวสอดคล้องกับการอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข ตามหลัก "พรหมวิหาร 
4" ซึ่งประกอบด้วยหลักธรรมสำคัญ 4 ประการ ได้แก่ 1) เมตตา (Loving-kindness) คือ ความปรารถนาดีต่อผู้อื่น 2) 
กรุณา (Compassion) คือ ความสงสารและช่วยเหลือผู้ที่ทุกข์ 3) มุทิตา (Sympathetic Joy) คือ ความยินดีในความสุข
ของผู้อื่น และ 4) อุเบกขา (Equanimity) คือ ความวางใจเป็นกลาง ไม่ลำเอียง  (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546ข) 
  นอกจากนี้ ยังมีหลักธรรมที่ช่วยในการแยกแยะผู้คนในมิติต่าง ๆ รวมถึงการแบ่งประเภทของคนดีและคนไม่ดี 
ดังปรากฏใน "สิงคาลกสูตร" ซึ่งเป็นพระสูตรในพระสุตตันตปิฎก หมวดทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค ว่าด้วย ทิศ 6 โดย ทิศ 6 
หมายถึง บุคคล 6 ประเภทที่มีความสัมพันธ์ต่อบุคคลหนึ่ง ได้แก่ บิดามารดา ครูอาจารย์ สามีภรรยา มิตร สมณ
พราหมณ์ และลูกจ้าง พร้อมทั้งแสดงวิธีปฏิบัติต่อบุคคลเหล่านั้น รวมถึงการแยกแยะมิตรแท้ และ มิตรเทียม เพื่อการ
ดำเนินชีวิตที่ดีในสังคม (พระไตรปิฎก ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2537) ซึ่งหลักธรรมเหล่านี้ถือเป็นรากฐาน
สำคัญของการลดอาชญากรรม  
 
 



50 | Vol.8 No.1 (January - June 2025)                                        ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  

เครือข่ายคนดีกับการลดอาชญากรรมเมื่อนำหลักธรรมมาปฏิบัติ 
  จากผลศึกษาความคิดเห็นที่ผู้เขียนได้ออกแบบและนำไปสำรวจการให้องค์กรพุทธและการใช้กิจกรรมทาง
พุทธศาสนาช่วยลดปัญหาอาชญากรรมและลดจำนวนผู้ต้องขัง ในช่วงเดือน พ.ค. - ส.ค. 2567 จำนวน 241 ราย โดย
อายุต่ำสุด 19 ปี สูงสุด 79 ปี โดยมีอายุเฉลี่ย (ค่าเบี่ยงเบนมาตราฐาน) 46.80 (11.04) ปี ประกอบด้วยเพศหญิง 96 ราย 
(ร้อยละ 39.83) เป็นเพศชาย 143 ราย (ร้อยละ 59.34) และ 2 ราย ไม่ต้องการระบุเพศ (ร้อยละ 0.83) ไม่มีความ
แตกต่างของอายุระหว่างเพศหญิงและเพศชายอย่างมีนัยสำคัญทางสถิติ โดยเพศชายมีค่าเฉลี่ยอายุ (ค่าเบี่ยงเบน
มาตราฐาน) 47.37 (10.11) ปี และเพศหญิงมีค่าเฉลี่ย 46.11 (12.37) ปี (t-test p-value= 0.39) พบว่าแนวทางการ
สร้างเครือข่ายคนดีผ่านกิจกรรมทางศาสนาและการส่งเสริมความเข้าใจในหลักธรรมคำสอน มีศักยภาพในการช่วย
ลดพฤติกรรมที่นำไปสู่อาชญากรรม ได้แนวทางเก่ียวกับเครือข่ายคนดีเพ่ือลดอาชญากรรม ดังนี้ 
 1. การเข้าร่วมกิจกรรมทางศาสนาและการลดโอกาสกระทำผิดอาญา  
  จากผลสำรวจพบว่า ร้อยละ 77.18 ของผู้ตอบแบบสอบถามเห็นด้วยว่าการเข้าร่วมกิจกรรมทางพุทธ
ศาสนา (Religious Activities) อย่างสม่ำเสมอ เช่น การฟังธรรม การเข้าร่วมพิธีทอดกฐิน หรือพิธีกรรมในวัน
สำคัญทางศาสนา มีส่วนช่วยลดโอกาสการกระทำผิดอาญาได้อย่างมีนัยสำคัญ ทั้งนี้ การเข้าร่วมกิจกรรมดังกล่าว
ช่วยปลูกฝังคุณธรรม (Moral Values) และสร้างความละอายต่อการกระทำผิดในจิตใจของผู้เข้าร่วม ซึ่งสอดคล้อง
กับงานวิจัยของ (Regnerus, M. et al., 2006) สนับสนุนแนวคิดนี้ โดยชี้ให้เห็นว่าเยาวชนที่เข้าร่วมกิจกรรมทาง
ศาสนาอย่างสม่ำเสมอมีแนวโน้มที่จะมีพฤติกรรมที่เป็น prosocial มากกว่า เช่น การช่วยเหลือผู้อื่น การมีน้ำใจ 
และการเคารพกฎระเบียบของสังคม (Kerpelman, J. L., 2006) 
  อาจกล่าวได้ว่า การส่งเสริมให้ประชาชนเข้าร่วมกิจกรรมทางศาสนาอย่างทั่วถึงและสม่ำเสมอ โดยเฉพาะ
ในกลุ่มท่ีมีความเสี่ยงต่อการกระทำผิด เช่น เยาวชนในชุมชนแออัดหรือผู้ที่เคยกระทำผิดมาก่อน จะช่วยลดโอกาส
ในการเกิดอาชญากรรมได้อย่างมีประสิทธิภาพ  
 2. การจัดกิจกรรมเทศนาในสถานศึกษาเพื่อป้องกันการกระทำผิดอาญาในเยาวชน  
  ร้อยละ 74.69 ของผู้ตอบแบบสอบถามเห็นด้วยว่าการจัดกิจกรรมเทศนา (Dhamma Sermons) ใน
โรงเรียนเป็นประจำสามารถช่วยลดการกระทำผิดอาญาในเยาวชนได้ โดยกิจกรรมดังกล่าวช่วยปลูกฝังคุณธรรม
และจริยธรรม (Ethics) ตั้งแต่ในวัยเด็ก ซึ่งเป็นช่วงเวลาสำคัญในการพัฒนาทัศนคติและพฤติกรรม งานวิจัยของ 
Pearce และคณะ พบว่า การบูรณาการกิจกรรมทางศาสนาเข้าในระบบการศึกษา เป็นอีกแนวทางหนึ่งที่อาจช่วย
ลดพฤติกรรมเสี่ยงในกลุ่มเยาวชน เช่น การใช้ความรุนแรง การกลั่นแกล้ง และการละเมิดสิทธิผู้อื่น โดยเฉพาะ
อย่างยิ่ง การปลูกฝังคุณธรรม จริยธรรม และหลักคำสอนทางศาสนาที่เน้นเรื่องความเมตตา การให้อภัย และการ
เคารพผู้อื่น สามารถช่วยสร้างภูมิคุ้มกันทางสังคม เสริมสร้างความฉลาดทางอารมณ์ และส่งเสริมพฤติกรรมที่
เหมาะสมในกลุ่มเยาวชนได้ (Pearce, M. J. & Koenig, H. G., 2015) งานวิจาย้อนหลังพบว่า โรงเรียนที่มีการจัด
กิจกรรมทางศาสนาอย่างสม่ำเสมอ เช่น การสวดมนต์ การทำสมาธิ หรือการเรียนรู้ศีลธรรม มีแนวโน้มที่จะมี
ปัญหาการกลั่นแกล้ง การทะเลาะวิวาท และพฤติกรรมก้าวร้าวในกลุ่มนักเรียนน้อยกว่า (Desmond, M., 2012) 



 วารสารสังคมพัฒนศาสตร์ Journal of Social Science Development | 51 

  ทั้งนี้ การสนับสนุนให้เกิดความร่วมมือระหว่างโรงเรียน ชุมชน และองค์กรทางศาสนาในการจัดกิจกรรม
เทศนาอย่างต่อเนื่อง จะช่วยเสริมสร้างเครือข่ายคนดี (Goodness Network) ในระดับเยาวชน ซึ่งเป็นรากฐาน
สำคัญในการลดปัญหาอาชญากรรมในระยะยาว  
 3. การจัดกิจกรรมธรรมะในเรือนจำเพื่อลดการกระทำผิดซ้ำ  
  ผลสำรวจพบว่าร้อยละ 73.03 ของผู้ตอบแบบสอบถามเห็นด้วยว่าการจัดกิจกรรมเทศนาในเรือนจำ (Prison 
Sermons) อย่างสม่ำเสมอจะช่วยลดการกระทำผิดซ้ำ (Recidivism) ในกลุ่มผู้ต้องขังได้ โดยเฉพาะการใช้หลักธรรมคำ
สอน เช่น การฝึกสมาธิ (Meditation) และการเจริญสติ (Mindfulness) ซึ่งช่วยให้ผู้ต้องขังมีจิตใจสงบและสามารถควบคมุ
อารมณ์ได้ดีขึ้น สัมพันธ์กับงานวิจัยของ Johnson, B. R. et al. พบว่าการจัดกิจกรรมเทศนาในเรือนจำอย่างสม่ำเสมอ
อาจเป็นปัจจัยหนึ่งที่ช่วยลดอัตราการกระทำผิดซ้ำในกลุ่มผู้พ้นโทษ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง การเทศนาที่มุ่งเน้นการให้อภัย 
การกลับใจ และการให้โอกาสในการเริ่มต้นชีวิตใหม่ สามารถช่วยฟื้นฟูจิตใจ ปลูกฝังคุณธรรม และเสริมสร้างกำลังใจ
ให้กับผู้ต้องขัง ซึ่งเป็นปัจจัยสำคัญในการปรับเปลี่ยนพฤติกรรมและการกลับคืนสู่สังคมอย่างสร้างสรรค์ (Johnson, B. R. 
et al., 2008) งานวิจัยบางชิ้นพบว่า ผู้ต้องขังที่เข้าร่วมกิจกรรมทางศาสนาอย่างสม่ำเสมอในเรือนจำ เช่น การฟังเทศน์ 
การอ่านพระคัมภีร์ หรือการเข้าร่วมกลุ่มสนทนาทางศาสนา มีแนวโน้มที่จะกระทำผิดซ้ำน้อยกว่าผู้ต้องขังที่ไม่ได้เข้าร่วม
กิจกรรมดังกล่าว (Clear, T. R. & Sumter, M., 2002) 
 ในอีกมุมหนึ่ง การจัดกิจกรรมดังกล่าวยังช่วยฟื้นฟูจิตใจของผู้ต้องขังและสร้างความพร้อมในการกลับเข้าสู่
สังคม อย่างไรก็ตาม ความสำเร็จของกิจกรรมนี้ขึ้นอยู่กับความร่วมมือจากทุกภาคส่วน เช่น เจ้าหน้าที่เรือนจำ 
พระภิกษุ และองค์กรที่เกี่ยวข้อง ซึ่งต้องมีการวางแผนและติดตามผลอย่างเป็นระบบ  
 4. บทบาทของกัลยาณมิตรในการสร้างเครือข่ายคนดี  
  จากผลสำรวจ ร้อยละ 84.23 ของผู้ตอบแบบสอบถามเห็นว่าการชักชวนพุทธศาสนิกชนโดยกัลยาณมิตร 
(Spiritual Friends) จะช่วยส่งเสริมให้คนเข้าร่วมกิจกรรมทางพุทธศาสนามากขึ้น โดยเฉพาะในกลุ่มครูอาจารย์ที่
เห็นด้วยสูงถึงร้อยละ 98.72 และเจ้าหน้าที่ด้านกฎหมายที่เห็นด้วยร้อยละ 91.30  
  บทบาทของกัลยาณมิตรถือเป็นปัจจัยสำคัญในการสร้างแรงจูงใจและความเชื่อมั่นในสังคม งานวิจัยของ 
Williams และคณะ ที่กล่าวถึงการชักชวนโดยกัลยาณมิตรหรือมิตรที่ดีในทางธรรม เป็นปัจจัยสำคัญที่ช่วยส่งเสริม
ให้บุคคลเข้าร่วมกิจกรรมทางพุทธศาสนามากขึ้น โดยเฉพาะอย่างยิ่ง อิทธิพลทางบวกจากเพื่อน ญาติมิตร หรือ
บุคคลที่เคารพนับถือ สามารถสร้างแรงจูงใจ เสริมสร้างความสนใจและลดความลังเลในการเข้าร่วมกิจกรรมทาง
ศาสนาได้ (Williams, R. N. & Hicklin, W., 2000) งานวิจ ัยพบว่าพุทธศาสนิกชนที ่ได ้ร ับการชักชวนจาก
กัลยาณมิตร มีแนวโน้มที่จะเข้าวัด ฟังธรรม หรือร่วมปฏิบัติธรรมบ่อยกว่าผู้ที่ไม่ได้รับการชักชวน (Wilcox, C., 
2010)  
 5. การกำหนดมาตรการทางศาสนาในกลุ่มผู้กระทำผิดเล็กน้อย  
  ร้อยละ 63.90 ของผู้ตอบแบบสอบถามเห็นด้วยว่าควรมีการกำหนดให้เยาวชนที่กระทำผิดเล็กน้อยเข้ารับ
การอบรมจิตใจด้วยหลักธรรมจากพระภิกษุสงฆ์ และกักบริเวณให้อยู่ในวัด (Temple Detention) โดยใช้กำไล
อิเล็กทรอนิกส์ (Electronic Monitoring) แทนการกักกันในสถานพินิจ ซึ่งมาตรการดังกล่าวมีเป้าหมายในการ
ฟ้ืนฟูจิตใจและลดโอกาสในการกระทำผิดซ้ำ  



52 | Vol.8 No.1 (January - June 2025)                                        ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  

  ในทางเดียวกัน ร้อยละ 61 ของผู้ตอบแบบสอบถามเห็นด้วยว่ามาตรการนี้สามารถนำมาใช้กับผู้ใหญ่ที่
กระทำผิดเล็กน้อยได้เช่นกัน อย่างไรก็ตาม งานวิจัยของ Lipsey และคณะมีแนวคิดเกี่ยวกับการกำหนดให้เยาวชน
ที่กระทำผิดเล็กน้อยเข้ารับการอบรมจิตใจด้วยหลักธรรม ควบคู่ไปกับการจำกัดบริเวณ เป็นแนวทางที่หลายฝ่าย
เห็นพ้องว่าสามารถช่วยแก้ไขพฤติกรรมและป้องกันการกระทำผิดซ้ำได้อย่างมีประสิทธิภาพ  โดยเฉพาะอย่างยิ่ง 
การปลูกฝังคุณธรรม จริยธรรม และหลักธรรมทางศาสนา จะช่วยให้เยาวชนตระหนักถึงผลของการกระทำ รู้จักผิด
ชอบชั่วดี และสามารถควบคุมตนเองได้ดีขึ้น (Lipsey, M. W. & Cullen, F. T., 2007) 
  6. ความสำคัญของการเข้าใจหลักธรรม เช่น ศีล 5  
  ผู้ตอบแบบสอบถามร้อยละ 81.33 เห็นว่าการเข้าใจหลักธรรม เช่น ศีล 5 (Five Precepts) จะช่วยลดการ
กระทำผิดอาญาได้ โดยเฉพาะในกลุ่มครูอาจารย์ที่เห็นด้วยสูงถึงร้อยละ 98.72 และเจ้าหน้าที่ด้านกฎหมายที่เห็น
ด้วยร้อยละ 91.30  
  การส่งเสริมความเข้าใจในหลักธรรม เช่น การละเว้นจากการฆ่าสัตว์ การลักทรัพย์ และการพูดเท็จ ถือ
เป็นหัวใจสำคัญของการสร้างเครือข่ายคนดีในสังคม งานวิจัยของ Baier และคณะ กล่าวว่าการเข้าใจหลักธรรมทาง
ศาสนา โดยเฉพาะอย่างยิ่งหลักธรรมที่เน้นเรื่องคุณธรรม จริยธรรม ความเมตตากรุณา และการไม่เบียดเบียน เป็น
ปัจจัยสำคัญที่สามารถช่วยลดแนวโน้มการกระทำผิดอาญาได้  (Baier, C. J. & Wright, B. R. E., 2001) งานวิจัย
หลายชิ้นชี้ให้เห็นว่า บุคคลที่มีความศรัทธาในหลักธรรมคำสอนทางศาสนาอย่างลึกซึ้ง  มักจะมีความยับยั้งชั่งใจ 
ความเห็นอกเห็นผู ้อื ่น และความรับผิดชอบต่อสังคมสูงกว่า ซึ ่งเป็นปัจจัยที ่ช่วยยับยั้งการก่ออาชญากรรม 
(Johnson, B. R., 2005) 
  7. การฟื้นฟูผู้ต้องขังหลังพ้นโทษด้วยกิจกรรมทางศาสนา  
  ร้อยละ 75.93 ของผู้ตอบแบบสอบถามเห็นด้วยว่าผู้ต้องขังที่ได้รับการปล่อยตัวควรเข้าร่วมกิจกรรมทาง
ศาสนา เช ่น การอบรมจ ิตใจในว ัดใกล ้บ ้าน เพ ื ่อช ่วยฟื ้นฟ ูจ ิตใจและสร ้างความยอมร ับจากส ังคม  
โดยกิจกรรมดังกล่าวช่วยลดโอกาสในการกระทำผิดซ้ำและเพ่ิมโอกาสในการกลับเข้าสู่สังคมอย่างมีคุณภาพ  
  จากประเด็นที่ได้ศึกษาและวิเคราะห์จะเห็นว่า เครือข่ายคนดี ที่สามารถสร้างเครือข่ายอันนำไปสู่องค์กร
พุทธศาสนา ทำงานกันเป็นทีม มีงบประมาณ มีโครงสร้างที่ชัดเจน จะสร้างสรรค์งานให้เป็นเครือข่ายที่ยึดโยงต่อ
กัน และยิ่งเครือข่ายขององค์กรพุทธศาสนาหลาย ๆ องค์กร ที่มีคนดีมากขึ้นไปอีก ร่วมกันหรือแบ่งกันทำงานตาม
ประเภทที่ตนสนใจหรือต้องการสนับสนุน คล้าย ๆ กับเครือข่ายองค์กรพุทธของไต้หวัน โฝวกวางซัน (Fo Guang 
Shan) เป็นวัดพุทธที่มุ่งเผยแผ่พระพุทธศาสนาและการศึกษาในระดับนานาชาติ โฝวกู่ซัน (Foguangshan) เน้น
การปฏิบัติธรรมและกิจกรรมทางศาสนาในไต้หวัน ส่วน ฉือจี้ (Tzu Chi) มุ่งเน้นการช่วยเหลือสังคมและกิจกรรม
กุศล ทั้งสามองค์กรทำงานร่วมกันเพ่ือส่งเสริมคุณธรรมและพัฒนาชุมชน ส่งผลให้เครือข่ายคนดีหนาแน่นและอยู่ใน
ศีลในธรรม ทำให้สังคม เศรษฐกิจ วิธีชีวิต ของประชาชนดีขึ้นอย่างยั่งยืน จากแนวคิดของ ฉือจี้ (Tzu Chi) ที่มุ่งเน้น
การสร้าง "คนดี" ในสังคม สอดคล้องกับหลักการพื้นฐานที่ว่า เมื่อบุคคลในสังคมส่วนใหญ่ยึดมั่นในคุณธรรม 
จริยธรรม และมีจิตใจเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ต่อกัน ย่อมนำไปสู่ความสงบสุขของสังคมโดยรวม (O’Brien, B., 2010) 
สามารถแสดงดังภาพที ่1 

 



 วารสารสังคมพัฒนศาสตร์ Journal of Social Science Development | 53 

 
ภาพที่ 1 แสดงผังโครงสร้าง “เครือข่ายคนดี” ปกครอง “คนไม่ดี” 

 จากภาพหากสร้างเครือข่ายคนดี เพื่อปกครองคนไม่ดี โดยเฉพาะอย่างยิ่งเครือข่ายคนดีที่ประกอบด้วย
องค์กรพุทธ กัลยาณมิตร และผู้ที่เกี่ยวข้องในกระบวนการยุติธรรม มีบทบาทสำคัญในการลดอาชญากรรมและ
ฟ้ืนฟูผู้กระทำผิด จึงพอจะสรุปและแนวทางท่ีควรดำเนินการ ประกอบด้วย 
 1. ส่งเสริมกิจกรรมทางศาสนา (Religious Activities) ให้เข้าถึงกลุ่มเป้าหมายได้ง่ายขึ้น โดยเฉพาะใน
เยาวชน ผู้ต้องขัง และผู้ที่เคยกระทำผิดมาก่อน  
 2. สร้างเครือข่ายกัลยาณมิตร (Spiritual Friends Network) เพื่อชักชวนและสนับสนุนให้คนเข้าร่วม
กิจกรรมที่ส่งเสริมคุณธรรมและอยู่ในกรอบศีลธรรม 
 3. พัฒนากระบวนการฟื ้นฟูผ ู ้กระทำผิด (Rehabilitation Process) ด้วยหลักธรรมคำสอน เช่น  
การอบรมจิตใจในวัดหรือการจัดกิจกรรมหลังพ้นโทษ  
 4. ปลูกฝังความเข้าใจในหลักธรรมคำสอน (Moral Education) เช่น ศีล 5 ในทุกช่วงวัย เพื ่อสร้าง
ภูมิคุ้มกันทางจริยธรรมในระยะยาว  
 ด้วยการดำเนินการตามแนวทางดังกล่าว จะช่วยสร้างสังคมที่เข้มแข็งและลดปัญหาอาชญากรรมได้อย่าง
ยั่งยืน  

 

“P-E-A-C-E โมเดล” สู่การลดคดีอาญา 
  จากหลักการได้นำมาสู่การคิดค้นโมเดล เพื่อการให้เครืออข่ายคนดี หรือองค์กรพุทธนำไปสู่การลดคดีอาญา 
โดยขอเสนอ "P-E-A-C-E" โมเดล เพ่ือลดอาชญากรรมผ่านเครือข่ายพุทธศาสนา สามารถแสดงดังภาพที่ 2 

 



54 | Vol.8 No.1 (January - June 2025)                                        ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  

 
 

ภาพที่ 2 แผนผังโครงสร้างองค์กรพุทธสู่การลดอาชญากรรม ของ P-E-A-C-E โมเดล 
 

P - People Network (เครือข่ายคนดี/เครือข่ายองค์กรพุทธ) 
- เชื่อมโยงเครือข่ายคนดี ผ่านวัด ชุมชน และองค์กรพุทธ 
- สร้างกัลยาณมิตร (เพ่ือนที่ด)ี ในพ้ืนที ่
- พัฒนาจิตอาสาพุทธ 
E - Education & Practice (การศึกษาและปฏิบัติธรรม) 
- อบรมหลักธรรมต่าง ๆ นำมาสู่การปฏิบัติอย่างจริงจัง 
- ฝึกรักษาศีล 
- พัฒนาจิตด้วยสมาธิ 
A - Authority Support (การสนับสนุนจากภาคส่วนต่าง ๆ ) 
- สนับสนุนทุนดำเนินการ 
- บูรณาการอำนาจหน้าที่ 
- กำหนดนโยบายชัดเจน 
C - Continuous Development (การพัฒนาต่อเนื่อง) 
- ติดตามประเมินผล 
- ปรับปรุงกระบวนการ 
- ขยายพ้ืนที่ดำเนินการ 
- กำหนดความถี่ในการนำหลักธรรมมาปฏิบัติ 
E - Evaluation & Extension (การประเมินและขยายผลเพื่อลดอาชญากรรม) 
- วัดผลความสำเร็จ 
- แลกเปลี่ยนเรียนรู้ 
- ต่อยอดโครงการ 
 



 วารสารสังคมพัฒนศาสตร์ Journal of Social Science Development | 55 

 "P-E-A-C-E" โมเดล เป็นกรอบแนวคิดท่ีบูรณาการระหว่างหลักพุทธธรรมและการพัฒนาสังคมเพ่ือลด
ปัญหาอาชญากรรม โดยมุ่งเน้นการสร้างเครือข่ายความร่วมมือระหว่างองค์กรพุทธศาสนา ชุมชน และหน่วยงาน
ภาครัฐ ซึ่งการดำเนินงานผ่านโมเดลนี้มีเป้าหมายสำคัญในการสร้างสังคมที่สงบสุขและมีคุณธรรมจริยธรรมเ ป็น
พ้ืนฐาน 

 อาจกล่าวได้ว่า องค์ประกอบแรกของโมเดล คือ People Network (P) การมุ่งเน้นการสร้างเครือข่าย
กัลยาณมิตรที่เข้มแข็ง โดยใช้วัดเป็นศูนย์กลางในการเชื่อมโยงภาคส่วนต่าง ๆ ผ่านกิจกรรมจิตอาสาและการพัฒนา
ชุมชน สอดคล้องกับแนวคิดการสร้างทุนทางสังคม (Social Capital) (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 
2561) เครือข่ายดังกล่าวเป็นพื้นที่กลางที่เปิดโอกาสให้คนในชุมชนได้มาพบปะ ทำกิจกรรมร่วมกัน เกิดความรู้สึก
ผูกพัน และความรับผิดชอบต่อส่วนรวม (Putnam, R. D., 1995) กระบวนการเหล่านี้เอื้อให้เกิดการแลกเปลี่ยน
เรียนรู้ การช่วยเหลือซึ่งกันและกัน และนำไปสู่การพัฒนาชุมชนอย่างยั่งยืนในระยะยาว 

 ในทิศทางที่ใกล้เคียงกัน Education & Practice (E) เน้นการนำหลักธรรมคำสอนมาประยุกต์ใช้ใน
ชีวิตประจำวัน โดยเฉพาะหลักทาน ศีล และสมาธิ ซึ่งเป็นพื้นฐานสำคัญในการพัฒนาจิตใจและพฤติกรรมของ
มนุษย์ การศึกษาและปฏิบัติธรรมอย่างต่อเนื่องจะช่วยลดแรงจูงใจในการก่ออาชญากรรมและสร้างภูมิคุ้มกันทาง
จิตใจ  
 นอกจากนี้ Authority Support (A) จากหน่วยงานภาครัฐและเอกชน ทั้งในด้านงบประมาณ อำนาจ
หน้าที่ และนโยบาย มีความสำคัญอย่างยิ่งในการขับเคลื่อนโครงการให้เกิดผลเป็นรูปธรรม การสนับสนุนดังกล่าว
ควรมีความต่อเนื่องและสอดคล้องกับบริบทของแต่ละพ้ืนที่ 

 ในส่วนของ Continuous Development (C) เน้นการพัฒนาอย่างต่อเนื่องผ่านการติดตามประเมินผล 
และปรับปรุงกระบวนการทำงาน รวมถึงการกำหนดความถี่ในการนำหลักธรรมมาปฏิบัติให้เหมาะสมกับวิถีชีวิต
ของชุมชน การพัฒนาอย่างต่อเนื่องนี้จะช่วยให้เกิดการเปลี่ยนแปลงที่ยั่งยืนในระยะยาว 

 อาจอนุมานได้ว่า การประเมินและขยายผล หรือ Evaluation & Extension (E) เป็นขั้นตอนที่สำคัญ
ในการวัดความสำเร็จของโครงการ โดยต้องมีการกำหนดตัวชี้วัดที่ชัดเจนทั้งในเชิงปริมาณและคุณภาพ เช่น สถิติ
อาชญากรรมท่ีลดลง ระดับความสุขของคนในชุมชน และการมีส่วนร่วมในกิจกรรมทางพุทธศาสนา 

 ทั้งนี้ การขับเคลื่อนโมเดล P-E-A-C-E ให้ประสบความสำเร็จ จำเป็นต้องอาศัยความร่วมมือจากทุกภาค
ส่วน โดยเฉพาะอย่างยิ่งพระสงฆ์และองค์กรพุทธศาสนาที่ต้องทำหน้าที่เป็นแกนนำในการเผยแผ่หลักธรรมและ
สร้างเครือข่ายความร่วมมือ ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิด "Collective Impact" (Kania, J. & Kramer, M., 2011) ที่
เน้นย้ำถึงความสำคัญของการประสานความร่วมมือจากทุกภาคส่วน ไม่ว่าจะเป็นภาครัฐ ภาคเอกชน ภาคประชา
สังคม รวมถึงสถาบันศาสนา ในการร่วมกันแก้ไขปัญหาสังคมอย่างเป็นระบบ โดยมีเป้าหมายร่วมกัน ตัวชี้วัด
ความสำเร็จที่ชัดเจน และมีการสื่อสารประสานงานกันอย่างต่อเนื่อง เพ่ือให้เกิดการเปลี่ยนแปลงเชิงบวกในวงกว้าง 

 กล่าวโดยสรุปได้ว่า โมเดล P-E-A-C-E เป็นเครื่องมือสำคัญในการบูรณาการหลักพุทธธรรมเพื่อลด
ปัญหาอาชญากรรมในสังคมไทย โดยมุ่งเน้นการพัฒนาที่ยั ่งยืนผ่านการสร้างเครือข่าย การศึกษาธรรม การ
สนับสนุนจากภาครัฐ การพัฒนาอย่างต่อเนื่อง และการประเมินผลเพ่ือขยายผลความสำเร็จ โดยผลลัพธ์ที่คาดหวัง



56 | Vol.8 No.1 (January - June 2025)                                        ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  

ประกอบด้วย 1) ช ุมชนเข ้มแข็ง 2) ลดปัญหาอาชญากรรม  3) ส ังคมสงบสุข 4) ประชาชนมีค ุณธรรม  
5) การพัฒนาที่ยั่งยืน 
 
สรุป 
  จากที่ประเทศไทยกำลังเผชิญกับวิกฤตอาชญากรรมอย่างรุนแรง สะท้อนจากอัตราการก่ออาชญากรรมที่
สูงติดอันดับโลก แม้มีการปราบปรามอย่างหนัก แต่จำนวนคดีกลับยิ่งเพิ่มขึ้น ชี้ให้เห็นถึงความล้มเหลวในการ
แก้ปัญหาที่ต้นเหตุ การเสื่อมถอยของเครือข่ายคนดีในสังคมไทยส่งผลให้สังคมขาดภูมิคุ้มกันทางศีลธรรม เปิดช่อง
ให้ปัญหาอาชญากรรมเติบโตอย่างรวดเร็ว การฟื้นฟูเครือข่ายคนดีผ่านองค์กรพุทธศาสนาที่เข้มแข็ง จึงเป็ นกุญแจ
สำคัญในการแก้ปัญหาอย่างยั่งยืน การฟื้นฟูเครือข่ายคนดีผ่านองค์กรพุทธศาสนา ที่มีการรวมตัวกันเป็นกลุ่มก้อน
และแบ่งงานกันทำอย่างเป็นระบบ จึงอาจเป็นกุญแจสำคัญในการแก้ปัญหาอาชญากรรมอย่างยั่งยืนในอนาคต ใน
อดีต สังคมไทยมีพุทธศาสนาเป็นเสาหลักสำคัญในการหล่อหลอมจิตใจและพฤติกรรมของผู้คน โดยการสร้าง 
"เครือข่ายคนดี" หรือ "เครือข่ายกัลยาณมิตร" ที่เชื่อมโยงระหว่างวัด โรงเรียน และชุมชน ซึ่งมีบทบาทสำคัญในการ
นำเอาศีลธรรมตามหลักธรรมในพุทธศาสนาไปสู่กิจกรรมทางศาสนา ที่ผสมผสานกับศิลปวัฒนธรรมไทยเพื่อปลูกฝัง
คุณธรรมและจริยธรรมให้แก่ประชาชน โดยมีวัดเป็นศูนย์กลางในการเชื่อมประสานเครือข่ายเหล่านี้  “P-E-A-C-E 
โมเดล” ที่นำเสนอในบทความนี้ เป็นแนวทางท่ีผสมผสานหลักธรรมไปสู่การปฏิบัติเพ่ือลดอาชญากรรม โดยมุ่งเน้น
การสร้างภูมิคุ้มกันทางสังคมผ่านการฟื้นฟูเครือข่ายคนดี ซึ่งจะนำไปสู่การลดอาชญากรรมอย่างยั่งยืนในระยะยาว 
แทนการปราบปรามซึ่งเป็นการแก้ปัญหาที่ปลายเหตุ การนำแนวคิดนี้ไปปฏิบัติจำเป็นต้องได้รับความร่วมมือจาก
ทุกภาคส่วน ทั้งภาครัฐ ภาคเอกชน และภาคประชาสังคม เพื่อร่วมกันสร้างสังคมที่เข้มแข็งและปลอดภัยอย่าง
ยั่งยืน การสร้างเครือข่ายคนดีในสังคมไทยจึงเป็นกระบวนการที่สำคัญในการลดปัญหาอาชญากรรม เพราะเมื่อคน
ดีมีจำนวนมากพอและได้รับการสนับสนุนจากทุกภาคส่วน คนไม่ดีก็จะไม่สามารถก่ออาชญากรรมได้ง่าย และ
สังคมไทยที่เป็นเมืองพุทธก็จะสามารถดำรงอยู่ด้วยความสงบสุขและยั่งยืน  สำหรับการประยุกต์ใช้หลักธรรมใน
พระพุทธศาสนา เช่น การให้ทาน การรักษาศีล และการปฏิบัติสมาธิ สามารถช่วยลดอาชญากรรมได้ในหลายมิติ 
ตัวอย่างเช่น การส่งเสริมการให้ทานสามารถลดปัญหาอาชญากรรมทางทรัพย์สินได้ โดยการปลูกฝังความเมตตา
และการแบ่งปันทรัพยากรในสังคม ซึ่งช่วยลดความโลภและความขัดแย้งที่นำไปสู่การลักทรัพย์หรือฉ้อโกง ในทาง
เดียวกัน การรักษาศีลมีบทบาทสำคัญในการลดอาชญากรรมทางร่างกายและชีวิต รวมถึงอาชญากรรมทางเพศ 
เช่น การห้ามฆ่าสัตว์ตัดชีวิตและการห้ามประพฤติผิดในกาม ซึ่งเป็นการป้องกันการกระทำที่เป็นอันตรายต่อผู้อ่ืน
ทั้งทางกายและจิตใจ นอกจากนี้ การฝึกสมาธิยังช่วยลดอาชญากรรมทางเทคโนโลยีและเศรษฐกิจได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ เนื่องจากการเจริญสมาธิช่วยให้ผู้ปฏิบัติมีสติและปัญญา สามารถควบคุมความโลภและความอยากได้
ในทางที่ผิด การประยุกต์ใช้หลักธรรมในพระพุทธศาสนาอย่างเหมาะสมสามารถช่วยแก้ไขปัญหาอาชญากรรมใน
มิติที่ลึกซึ้งได้ ในการสร้างเครือข่ายคนดีในพระพุทธศาสนา ยังมีบทบาทสำคัญในการธำรงรักษาและเผยแผ่พระ
ธรรมคำสอนเพื่อสร้างสังคมที่มีคุณธรรม โดยเฉพาะการสร้างกัลยาณมิตร ซึ่งหมายถึงผู้ที่แนะนำในทางที่ถูกต้อง 
ตักเตือนในสิ่งผิด และชี้แนะแนวทางสู่ความเจริญในธรรม การมีเครือข่ายกัลยาณมิตรช่วยส่งเสริมความเป็น
ปึกแผ่นในชุมชน โดยการสนับสนุนให้สมาชิกในสังคมปฏิบัติตามหลักธรรม เช่น การรักษาศีล การให้ทาน และการ
พัฒนาจิตใจผ่านสมาธิ สำหรับการเปลี่ยนแปลงในประเทศไทยจำนวนพระภิกษุมีแนวโน้มลดลงอย่างต่อเนื่อง ซึ่ง



 วารสารสังคมพัฒนศาสตร์ Journal of Social Science Development | 57 

เป็นผลมาจากปัจจัยหลายประการที่ส่งผลกระทบต่อศาสนาพุทธในสังคมไทย โดยเฉพาะในกลุ่มคนรุ่นใหม่ที่มีความ
สนใจในวัดและกิจกรรมทางศาสนาลดลงอย่างเห็นได้ชัด ปัจจัยสำคัญที่เกี่ยวข้องได้แก่ การเปลี่ยนแปลงทางสังคม
และวัฒนธรรมที่เกิดจากความก้าวหน้าทางเทคโนโลยี การเข้าถึงข้อมูลข่าวสารที ่หลากหลาย และการให้
ความสำคัญกับวัตถุนิยมมากกว่าคุณค่าทางจิตใจ ทั้งนี้การสร้างเครือข่ายคนดีที่สามารถสร้างเครือข่ายอันนำไปสู่
องค์กรพุทธศาสนา ทำงานกันเป็นทีม มีงบประมาณ มีโครงสร้างที่ชัดเจน จะสร้างสรรค์งานให้เป็นเครือข่ายที่ยึด
โยงต่อกัน โดยเฉพาะอย่างยิ ่งเครือข่ายคนดีที ่ประกอบด้วยองค์กรพุทธ กัลยาณมิตร และผู ้ที ่เกี ่ยวข้องใน
กระบวนการยุติธรรม มีบทบาทสำคัญในการลดอาชญากรรมและฟื ้นฟูผู ้กระทำผิด P-E-A-C-E โมเดล เป็น
เครื่องมือสำคัญในการบูรณาการหลักพุทธธรรมเพื่อลดปัญหาอาชญากรรมในสังคมไทย โดยมุ่งเน้นการพัฒนาที่
ยั ่งยืนผ่านการสร้างเครือข่าย การศึกษาธรรม การสนับสนุนจากภาครัฐ การพัฒนาอย่างต่อเนื่อง และการ
ประเมินผลเพื่อขยายผลความสำเร็จ โดยผลลัพธ์ที่คาดหวังประกอบด้วย ชุมชนเข้มแข็ง ลดปัญหาอาชญากรรม 
สังคมสงบสุข ประชาชนมีคุณธรรม และการพัฒนาที่ยั่งยืน องค์ความรู้ที่ได้ 1. การสร้างเครือข่ายคนดี: การสร้าง
เครือข่ายคนดีในสังคมไทยมีความสำคัญในการลดอาชญากรรม โดยการส่งเสริมคุณธรรมในชุมชนและการมีส่วน
ร่วมของประชาชนในกิจกรรมต่าง ๆ 2. การประยุกต์ใช้หลักธรรม: การนำหลักธรรมในพระพุทธศาสนามา
ประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน เช่น การให้ทาน การรักษาศีล และการฝึกสมาธิ สามารถช่วยลดอาชญากรรมได้อย่าง
มีประสิทธิภาพ 3. บทบาทขององค์กรพุทธศาสนา: องค์กรพุทธศาสนามีบทบาทสำคัญในการฟื้นฟูเครือข่ายคนดี
และส่งเสริมกิจกรรมทางศาสนาเพื่อสร้างสังคมที่มีคุณธรรม 4. ความสำคัญของกัลยาณมิตร: การมีเครือข่าย
กัลยาณมิตรช่วยส่งเสริมความเป็นปึกแผ่นในชุมชนและลดพฤติกรรมเสี่ยงต่อการก่ออาชญากรรม  5. P-E-A-C-E 
โมเดล: เป็นกรอบแนวคิดที่บูรณาการระหว่างหลักพุทธธรรมและการพัฒนาสังคมเพื่อลดปัญหาอาชญากรรม โดย
มุ่งเน้นการสร้างเครือข่ายความร่วมมือระหว่างองค์กรพุทธศาสนา ชุมชน และหน่วยงานที่เกี่ยวข้อง. 

 

เอกสารอ้างอิง 
พระไตรปิฎก ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2537). ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค , สิงคาลกสูตร เล่มที ่ 11. 

พระนครศรีอยุธยา: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2546ก). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พระนครศรีอยุธยา: มหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2546ข). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 10). เรียกใช้

เมื่อ 4 ธันวาคม 2566 จาก https://drive.google.com/file/d/1xEGFDF2uF56jD3HMvEwhIRRK4pFju1Te/ 
view 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2559). พุทธธรรม. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2540ก). พุทธธรรม. พระนครศรีอยุธยา: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2540ข). พระไตรปิฎกภาษาไทย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. 



58 | Vol.8 No.1 (January - June 2025)                                        ปีที่ 8 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2568)  

มูลนิธิพระดาบส. (2560). แนวพระราชดำริด้านการพัฒนาสังคม. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพระดาบส. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2561). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. 2561. เรียกใช้เมื่อ 4 

ธันวาคม 2566 จาก https://www.papayutto.org/th/dhamma_books 
สำนักงาน ป.ป.ส. (2566). รายงานผลการดำเนินงานด้านนโยบายยาเสพติด. กรุงเทพมหานคร: สำนักงาน

คณะกรรมการป้องกันและปราบปรามยาเสพติด. 
สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. (2566). รายงานสถิติพระสงฆ์และสามเณรในประเทศไทย พ.ศ. 2566. 

เรียกใช้เมื่อ 4 ธันวาคม 2566 จาก https://www.onab.go.th/th/page/item/index/id/1 
สำนักงานสถิติแห่งชาติ. (2565ก). รายงานสถิติทางศาสนา. กรุงเทพมหานคร: สำนักงานสถิติแห่งชาติ. 
สำนักงานสถิติแห่งชาติ. (2565ข). รายงานประชากรตามศาสนาในประเทศไทย พ.ศ. 2565. เรียกใช้เมื่อ 4 ธันวาคม 2566 

จาก https://www.nso.go.th/nsoweb/nso/statistics_and_indicators?impt_branch=304 
สำนักงานสถิติแห่งชาติ. (2566). รายงานสถานการณ์ประชากรไทย. กรุงเทพมหานคร: สำนักงานสถิติแห่งชาติ. 
สำนักราชเลขาธิการ. (2515). พระบรมราโชวาทและพระราชดำรัส. กรุงเทพมหานคร: สำนักราชเลขาธิการ. 
Aristotle. (1885 a). The Nicomachean ethics of Aristotle (F. H. Peters, Trans.). London: Kegan Paul, 

Trench. 
Aristotle. (1885 b). The Nicomachean ethics of Aristotle (F. H. Peters, Trans.). London: Kegan Paul, 

Trench. 
Baier, C. J. & Wright, B. R. E. (2001). Too much of a good thing? The relationship between religious 

beliefs and delinquency. Criminology, 39(2), 443-468. 
Clear, T. R. & Sumter, M. (2002). Prison religion, in-prison social support, and recidivism of male 

inmates. Journal of Research in Crime and Delinquency, 39(3), 257-280. 
Desmond, M.  (2012) .  How religion prevents school bullying.  Oxford Review of Education, 38(3) , 

371-390. 
Human Rights Watch. (2004). Thailand's War on Drugs. New York: HRW Publications. 
INTERPOL. (2024). International Crime Classification Framework. Lyon: INTERPOL General Secretariat. 
Johnson, B. R. (2005). Religious conversion and desistance from crime: Forging a general theory. 

Justice Quarterly, 22(2), 201-230. 
Johnson, B.  R.  et al.  (2008) .  Religious programs, institutional adjustment, and recidivism among 

former inmates in prison fellowship programs. Justice Quarterly, 25(2), 276-305. 
Kania, J. & Kramer, M. (2011). Collective impact. Stanford Social Innovation Review, 9(1), 36-41. 
Kerpelman, J.  L.  (2006) .  Development during adolescence and young adulthood:  A dynamic 

systems approach. California: Sage Publications. 
Lipsey, M. W. & Cullen, F. T. (2007). The effectiveness of correctional rehabilitation: A review of 

systematic reviews. Annual Review of Law and Social Science, 3(1), 297-320. 
Miller, R. (2021). Mindfulness and crime reduction: A Buddhist approach. London: Routledge. 



 วารสารสังคมพัฒนศาสตร์ Journal of Social Science Development | 59 

O’Brien, B. (2010). Tzu Chi: Serving with compassion. Bangkok: John Wiley & Sons. 
Pearce, M.  J.  & Koenig, H.  G.  ( 2015) .  Spirituality and resilience in young people facing life 

challenges. Journal of religion and health, 54(3), 885-898. 
Putnam, R. D. (1995). Bowling alone: America's declining social capital. Journal of Democracy, 6(1), 

65-78. 
Regnerus, M.  et al.  ( 2006) .  Who gives, who volunteers? Religious influences on giving and 

volunteering in the United States. Journal for the Scientific Study of Religion, 45(1), 1-18. 
Royal Thai Police. (2023). Crime Statistics Report 2023. Bangkok: RTP Publishing. 
Smith, J. (2019). Buddhist Ethics and Social Harmony. Journal of Religious Studies, 22(3), 33-45. 
United Nations Office on Drugs and Crime.  (2023a) .  Global Study on Crime Types and Trends. 

Vienna: UNODC Publication. 
United Nations Office on Drugs and Crime.  (2023b) .  World Crime Report 2023.  Vienna:  UNODC 

Publication. 
Wilcox, C. (2010). What makes people more religious? A comprehensive sociological explanation. 

Sociology of Religion, 71(4), 441-471. 
Williams, R. N. & Hicklin, W. (2000). Building healthy communities through spiritual and religious 

leadership. Journal of Community Psychology, 28(2), 139-150. 
 
  
 


