
 วารสารสังคมพัฒนศาสตร์  Journal of Social Science Development | 359 

 

บทความวชิาการ 

 

พระพุทธศาสนากับสิทธิมนุษยชน: การศึกษาเปรียบเทียบหลักคำสอนในพระไตรปิฎก 
กับปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชน* 

BUDDHISM AND HUMAN RIGHTS: A COMPARATIVE STUDY OF BUDDHIST 
TEACHINGS IN THE TRIPITAKA AND THE UNIVERSAL DECLARATION OF HUMAN RIGHTS 

 
เสรี ปานทน*, พระครูนิติธรรมบัณฑิต (สุริยา สุริโย), บัญญัติ แพรกปาน, ภัควลัญชญ์ ทองสงค ์
Seree Phanton*, Phrakru Nitithambundit (Suriya Suriyo), Banyat Praekpan, Phakwalan Thongsong 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช นครศรีธรรมราช ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nakhon Si Thammarat Campus, Nakhon Si Thammarat, Thailand 

*Corresponding author E-mail: seree.phan@mcu.ac.th 

 

บทคัดย่อ  
บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) วิเคราะห์หลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวข้องกับแนวคิด

สิทธิมนุษยชนตามพระไตรปิฎก 2) ศึกษาแนวคิดและหลักการตามปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชน พ.ศ. 2491 
และ 3) เปรียบเทียบความสอดคล้องและความแตกต่างระหว่างหลักพุทธธรรมกับหลักสิทธิมนุษยชน เพื่อสะท้อน
ประเด็นและปัญหาการนำไปประยุกต์ใช้ในสังคมร่วมสมัย การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยใช้วิธีวิจัยเอกสาร
จากพระไตรปิฎก เอกสารทางพระพุทธศาสนา เอกสารกฎหมายระหว่างประเทศ และงานวิชาการที่เกี่ยวข้อง  
ผลการศึกษาพบว่า พระพุทธศาสนาและหลักสิทธิมนุษยชนมีจุดร่วมสำคัญในการยืนยันศักดิ์ศรีและคุณค่าความ
เป็นมนุษย์ โดยมุ่งคุ้มครองชีวิต ความเสมอภาค และการไม่เลือกปฏิบัติ หลักเบญจศีลทำหน้าที่เป็นกลไกทาง
ศีลธรรมที่สอดคล้องกับการคุ้มครองสิทธิขั้นพื้นฐาน ได้แก่ สิทธิในชีวิต ทรัพย์สิน ศักดิ์ศรี ความจริง และค วาม
ปลอดภัย ขณะที่หลักกรรมและการปฏิเสธระบบวรรณะในพระพุทธศาสนาสอดคล้องกับหลักความเสมอภาคและ
การไม่เลือกปฏิบัติของสิทธิมนุษยชน นอกจากนี้ หลักเมตตากรุณาและพรหมวิหาร 4 ยังเป็นฐานจริยธรรมสำคัญที่
ช่วยลดความรุนแรงและส่งเสริมสันติภาพในสังคม ชึ่งทั้งสองแนวคิดมีความแตกต่างโดยพระพุทธศาสนาเน้นการ
พัฒนาจิตใจส่วนบุคคลและความรับผิดชอบต่อการกระทำตามหลักกรรม ขณะที่สิทธิมนุษยชนเน้นการคุ้มครอง
สิทธิผ่านกลไกทางกฎหมายและสถาบันทางสังคม องค์ความรู้ใหม่จากการศึกษานี้คือ “โมเดลบูรณาการสิทธิ
มนุษยชนบนฐานศีลธรรมทางพระพุทธศาสนา” ซึ่งเชื ่อมโยงแนวคิดเรื ่องสิทธิเข้ากับหน้าที่ทางศีลธรรม เพ่ือ
ส่งเสริมการคุ้มครองสิทธิมนุษยชนอย่างยั่งยืนทั้งในระดับปัจเจกและโครงสร้างสังคม โดยมีข้อเสนอแนะให้ภาครัฐ
และภาคการศึกษาบูรณาการหลักสิทธิมนุษยชนเข้ากับหลักศีลธรรมทางศาสนา เพ่ือสร้างสันติสุขในสังคมไทยและ
สังคมโลกอย่างเป็นรูปธรรม 
คำสำคัญ: พระพุทธศาสนา, สิทธิมนุษยชน, พระไตรปิฎก, ปฏิญญาสากล, ศีลธรรม 

 
* Received 5 December 2025; Revised 25 December 2025; Accepted 30 December 2025 



360 | Vol.8 No.12 (December 2025)                                                  ปีที่ 8 ฉบับที่ 12 (ธันวาคม 2568) 

 

Abstract 
 This academic article aims to: 1) analyze Buddhist teachings related to the concept of 

human rights as presented in the Pāli Canon (Tipiṭaka); 2) examine the concepts and principles 
of the Universal Declaration of Human Rights (UDHR) of 1948; and 3) compare the similarities and 
differences between Buddhist ethical principles and modern human rights in order to reflect on 
key issues in their application within contemporary society. This study employs a qualitative 

research methodology based on documentary research, drawing upon the Tipiṭaka, Buddhist 
texts, international legal instruments, and relevant academic literature. The findings indicate that 
Buddhism and human rights share a fundamental commitment to affirming human dignity and 
the intrinsic value of human life. Both emphasize the protection of life, equality, and non-

discrimination. The Five Precepts (Pañcasīla) serve as a moral framework corresponding to the 
protection of basic human rights, including the rights to life, property, dignity, truthfulness, and 
personal security. Moreover, the Buddhist doctrine of karma and the rejection of the caste system 
are consistent with human rights principles of equality and non-discrimination. The principles of 

loving-kindness (mettā), compassion (karuṇā), and the Four Sublime States (Brahmavihāra) 
further provide an ethical foundation for reducing violence and promoting peace in society. 
Despite these commonalities, significant differences remain. Buddhism emphasizes individual 
moral responsibility and mental cultivation based on the law of karma, whereas human rights 
focus on institutional and legal mechanisms for rights protection. The new contribution of this 
study is the proposed “Integrated Human Rights Model Based on Buddhist Moral Foundations,” 
which links human rights with moral duties to promote sustainable rights protection at both 
individual and societal levels. The study recommends that government agencies and educational 
institutions integrate human rights principles with religious moral teachings to foster lasting peace 
in Thai society and the global community. 
Keywords: Buddhism, Human Rights, Tripitaka, Universal Declaration, Ethics 
 

บทนำ 
  พระพุทธศาสนาเป็นรากฐานสำคัญที่หล่อหลอมวิถีชีวิต ความคิด และระบบคุณค่าของสังคมไทยมาอย่าง
ยาวนานกว่า 2,500 ปี โดยมีอิทธิพลครอบคลุมทั้งด้านศีลธรรม จริยธรรม กฎหมาย ประเพณี และความสัมพันธ์
ทางสังคม (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539); (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) , 2564) หลักคำสอนใน
พระพุทธศาสนา โดยเฉพาะที่ปรากฏในพระไตรปิฎก มุ่งเน้นการเคารพคุณค่าความเป็นมนุษย์ การไม่เบียดเบียน 
การอยู่ร่วมกันอย่างสันติ และการพัฒนามนุษย์ทั้งทางกาย จิตใจ และสังคม ซึ่งล้วนเป็นพื้นฐานสำคัญของการอยู่
ร่วมกันในสังคมอย่างสงบสุข 



 วารสารสังคมพัฒนศาสตร์  Journal of Social Science Development | 361 

 

ในขณะเดียวกัน แนวคิดเรื่องสิทธิมนุษยชนซึ่งพัฒนาขึ้นอย่างเป็นระบบในศตวรรษที่ 20 ได้กลายเป็น
กรอบแนวคิดสากลที่มุ่งคุ้มครองศักดิ์ศรี ความเสมอภาค และเสรีภาพขั้นพื้นฐานของมนุษย์ทุกคน โดยปฏิญญา
สากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชน พ.ศ. 2491 ขององค์การสหประชาชาติ ถือเป็นเอกสารสำคัญที่กำหนดมาตรฐานสิทธิ
มนุษยชนในระดับสากล (United Nations, 1948) แนวคิดดังกล่าวมีรากฐานมาจากปรัชญาตะวันตก โดยเฉพาะ
แนวคิดเรื่อง “สิทธิธรรมชาติ” (Natural Rights) ของจอห์น ล็อก (John Locke) ที่เห็นว่ามนุษย์ทุกคนเกิดมา
พร้อมสิทธิในชีวิต เสรีภาพ และทรัพย์สิน ซึ่งรัฐมีหน้าที่คุ้มครองสิทธิเหล่านี้ (John, L., 1988) 

อย่างไรก็ตาม เมื่อแนวคิดสิทธิมนุษยชนสมัยใหม่ถูกนำมาใช้ในสังคมที่มีรากฐานทางศาสนาและวัฒนธรรม
แตกต่างกัน เช่น สังคมไทยซึ่งมีพระพุทธศาสนาเป็นหลัก ย่อมก่อให้เกิดคำถามเชิงวิชาการว่า หลักพุทธธรรมกับ
หลักสิทธิมนุษยชนสากลมีความสอดคล้องหรือแตกต่างกันในประเด็นใด และมีข้อจำกัดหรือปัญหาใดในการนำไป
ประยุกต์ใช้ในสังคมร่วมสมัย โดยเฉพาะประเด็นเรื่องสิทธิ เสรีภาพ หน้าที่ ความเสมอภาค และความรับผิดชอบต่อ
สังคม ซึ่งบางครั้งอาจเกิดความตึงเครียดระหว่าง “สิทธิของปัจเจกบุคคล” กับ “หลักศีลธรรมและความสงบ
เรียบร้อยของสังคม” 

การศึกษานี้จึงมุ่งวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างพระพุทธศาสนากับสิทธิมนุษยชน โดยกำหนดขอบเขต
การศึกษาหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวข้องกับสิทธิมนุษยชนในพระไตรปิฎก ได้แก่ หลักศีล 5 หลัก
อหิงสา หลักเมตตา–กรุณา หลักพรหมวิหาร 4 หลักกรรมและความเสมอภาคของมนุษย์ตามกฎธรรมชาติ 
ตลอดจนหลักธรรมว่าด้วยหน้าที่และความรับผิดชอบต่อผู้อื่น ซึ่งสะท้อนการคุ้มครองชีวิต ศักดิ์ศรี และความเป็น
มนุษย์ในเชิงพุทธปรัชญา แม้จะมิได้ใช้คำว่า “สิทธิมนุษยชน” โดยตรงก็ตาม (วิทยา วิศทเวทย์, 2562) 

จากความสำคัญดังกล่าว ผู ้เขียนจึงสนใจศึกษาเรื ่อง “พระพุทธศาสนากับสิทธิมนุษยชนที ่ปรากฏใน
พระไตรปิฎก” เพ่ือวิเคราะห์แนวคิดพ้ืนฐาน เปรียบเทียบความเหมือนและความแตกต่างระหว่างหลักพุทธธรรมกับ
หลักการตามปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชน พ.ศ. 2491 อันจะนำไปสู่ความเข้าใจเชิงบูรณาการ และเป็น
แนวทางในการประยุกต์ใช้หลักท้ังสองให้สอดคล้องกับบริบทสังคมไทยและสังคมโลกในปัจจุบัน โดยมีวัตถุประสงค์
ของการศึกษา คือ 1) เพื่อวิเคราะห์หลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวข้องกับสิทธิมนุษยชนในพระไตรปิฎก  
2) เพื ่อศึกษาแนวคิดและหลักการของสิทธิมนุษยชนตามปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชน พ.ศ. 2491  
3) เพื่อเปรียบเทียบและวิเคราะห์ความสอดคล้องและความแตกต่างระหว่างหลักพุทธธรรมกับหลักสิทธิมนุษยชน 
และสะท้อนปัญหาการนำไปใช้ในสังคมร่วมสมัย 
 

หลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวข้องกับสิทธิมนุษยชน  
  หลักเบญจศีล  
  เป็นหลักศีลธรรมขั้นพื้นฐานที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงแก่คฤหัสถ์ เพื่อเป็นแนวทางในการดำเนินชีวิตและ
การอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างสงบสุข ปรากฏชัดในพระไตรปิฎกหลายแห่ง โดยเฉพาะใน ทีฆนิกาย และ อังคุตตร
นิกาย ซึ่งแสดงให้เห็นว่าศีลเป็น “ฐานแห่งสันติ” และเป็นเงื่อนไขสำคัญของการพัฒนามนุษย์ทั้งในระดับปัจเจก
และสังคม (ที.ปา. 11/164/134) แม้พระพุทธศาสนาจะมิได้ใช้คำว่า “สิทธิมนุษยชน” โดยตรง แต่สาระของหลัก



362 | Vol.8 No.12 (December 2025)                                                  ปีที่ 8 ฉบับที่ 12 (ธันวาคม 2568) 

 

เบญจศีลสะท้อนการเคารพคุณค่าความเป็นมนุษย์ ศักดิ์ศรี และสิทธิขั้นพื้นฐานของผู้อื่นอย่างเป็นรูปธรรม โดยเน้น
การ “ไม่ละเมิด” (เวรมณี) อันเป็นหัวใจสำคัญของแนวคิดสิทธิมนุษยชนสมัยใหม่ ดังนี้ 

1) ปาณาติปาตา เวรมณี (การงดเว้นจากการฆ่าสัตว์หรือเบียดเบียนชีวิต) ศีลข้อที่หนึ่งปรากฏชัดใน
พระไตรปิฎกว่าเป็นการงดเว้นจากการทำลายชีวิตของผู้อื่น ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงวางหลักไว้บนฐานของความเสมอ
ภาคแห่งชีวิตว่า “สัตว์ทั้งหลายย่อมรักชีวิต กลัวความตาย” (สพฺเพ สตฺตา อหิรตฺถา ชีวิตุกามา) (ขุ.ธ. 25/129/42) 
หลักการนี้สะท้อนการเคารพ สิทธิในชีวิต ซึ่งถือเป็นสิทธิพื้นฐานสูงสุดในแนวคิดสิทธิมนุษยชน การงดเว้นจากการ
ฆ่าและการใช้ความรุนแรงจึงเป็นรากฐานของสันติภาพ ความมั่นคง และการอยู่ร่วมกันอย่างสันติในสังคม 

2) อทินฺนาทานา เวรมณี (การงดเว้นจากการลักทรัพย์หรือถือเอาสิ่งของที่เจ้าของมิได้ให้) ศีลข้อที่สองเน้น
การเคารพในกรรมสิทธิ์ของผู้อื่น โดยพระพุทธศาสนาถือว่าทรัพย์สินเป็นผลแห่งการประกอบอาชีพและกรรมของ
แต่ละบุคคล การละเมิดทรัพย์สินจึงเป็นการสร้างความเดือดร้อนและความไม่เป็นธรรมในสังคม (องฺ.ปญฺจก. 
22/182/299) ศีลข้อนี้สอดคล้องกับ สิทธิในทรัพย์สิน ตามแนวคิดสิทธิมนุษยชน ซึ่งช่วยสร้างความไว้วางใจ ความ
ปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สิน และลดความขัดแย้งในสังคม 

3) กามเมสุมิจฉาจารา เวรมณี (การงดเว้นจากการประพฤติผิดในกาม) ศีลข้อที่สามมุ่งคุ้มครองความมั่นคง
ของครอบครัวและศักดิ์ศรีของบุคคล โดยพระพุทธศาสนาถือว่าการล่วงละเมิดคู่ครองของผู้อื่นเป็นเหตุแห่งความ
ทุกข์ ความแตกแยก และความวุ่นวายในสังคม (ที.ปา. 11/177/141) หลักการนี้สะท้อน สิทธิในความเป็นส่วนตัว 
ศักดิ์ศรี และความมั่นคงของครอบครัว ซึ่งเป็นองค์ประกอบสำคัญของการอยู่ร่วมกันอย่างสงบในสังคมพหุ
วัฒนธรรม 

4) มุสาวาทา เวรมณี (การงดเว้นจากการพูดเท็จ) ศีลข้อที่สี่เน้นคุณค่าของความจริงและความซื่อสัตย์  
ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงยกย่องว่าเป็นธรรมของสัตบุรุษ (สจฺจํ เว อมตา วาจา ) (ขุ.สุ. 25/339/392) การไม่พูดเท็จเป็น
การเคารพ สิทธิในความจริงและข้อมูลที่ถูกต้อง อันเป็นพื้นฐานของความยุติธรรม ความไว้วางใจ และการอยู่
ร่วมกันอย่างสันติในสังคม  

5) สุราเมรยมชฺชปมาทฏฺฐานา เวรมณี (การงดเว้นจากการดื่มสุราและของมึนเมา) ศีลข้อที่ห้ามุ่งเน้นการ
ควบคุมตนเองและการมีสติสัมปชัญญะ เพราะความประมาทเป็นเหตุให้ละเมิดศีลข้ออื่นและสร้างความเดือดร้อน
แก่ตนเองและผู้อื่น (องฺ.ปญฺจก. 22/177/293) หลักการนี้สะท้อน ความรับผิดชอบต่อตนเองและสังคม ซึ่งเป็น
เงื่อนไขสำคัญของการคุ้มครองสิทธิของผู้อื่นในทางอ้อม เพราะบุคคลที่ขาดสติย่อมมีแนวโน้มละเมิดสิทธิและ  
ก่อความรุนแรงในสังคม 

จากการพิจารณาตามพระไตรปิฎกจะเห็นได้ว่า หลักเบญจศีลมิใช่เพียงข้อปฏิบัติทางศาสนาเท่านั้น 
หากแต่เป็น กลไกทางศีลธรรมเพื่อคุ้มครองสิทธิขั้นพื้นฐานของมนุษย์ ในมิติของชีวิต ทรัพย์สิน ศักดิ์ศรี ความ
จริง และความปลอดภัยของสังคม ซึ่งสอดคล้องกับสาระสำคัญของแนวคิดสิทธิมนุษยชนสมัยใหม่ ดังที่นักวิชาการ
ไทย เช่น เสน่ห์ จามริก ได้ชี ้ให้เห็นว่า พุทธศาสนามุ่งเน้น “หน้าที่ในการไม่ละเมิดผู้อื ่น” เป็นฐานของสิทธิ  
อันนำไปสู่สันติภาพที่ยั่งยืน  (เสน่ห์ จามริก, 2545) 
  หลักความเสมอภาค 

พระพุทธศาสนาให้ความสำคัญกับหลักความเสมอภาคของมนุษย์ โดยตั้งอยู่บนฐานของการกระทำ  
มิใช่ชาติกำเนิด ฐานะ หรือเผ่าพันธุ ์ หลักคำสอนดังกล่าวปรากฏชัดในพระไตรปิฎก โดยเฉพาะหลักกรรม  



 วารสารสังคมพัฒนศาสตร์  Journal of Social Science Development | 363 

 

ซึ่งพระพุทธเจ้าตรัสว่า “กมฺมสฺสโก มาณโว กมฺมทายาโท กมฺมโยนิ กมฺมพนฺธุ กมฺมปฏิสรโณ” หมายความว่า 
มนุษย์ทุกคนเป็นเจ้าของกรรมและเป็นผู้รับผลของกรรมอย่างเสมอภาค (องฺ.ปญฺจก. 22/57/91) หลักการนี้แสดง
ถึงความยุติธรรมตามธรรมชาติ โดยยืนยันว่าคุณค่าของมนุษย์มิได้ขึ้นอยู่กับปัจจัยภายนอก หากแต่ขึ้นอยู่กับการ
ประพฤติปฏิบัติของแต่ละบุคคล 

นอกจากนี้ พระพุทธศาสนายังปฏิเสธการแบ่งแยกมนุษย์ตามชาติกำเนิดและวรรณะ ดังปรากฏใน วาสล
สูตร ที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า บุคคลจะเป็นคนเลวหรือประเสริฐมิได้ขึ้นอยู่กับชาติกำเนิด แต่ข้ึนอยู่กับการกระทำของ
ตนเอง (ขุ.สุ. 25/136/178) หลักคำสอนดังกล่าวสะท้อนการยืนยันศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์อย่างเท่าเทียม และเปิด
โอกาสให้มนุษย์ทุกคนสามารถพัฒนาตนเองทางศีลธรรมได้โดยไม่ถูกจำกัดด้วยสถานภาพทางสังคม โดยหลักความ
เสมอภาคในพระพุทธศาสนามีรากฐานจากพระไตรปิฎกอย่างชัดเจน และสอดคล้องกับแนวคิดสิทธิมนุษยชน
สมัยใหม่ในประเด็นการไม่เลือกปฏิบัติและการเคารพศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ ทั้งนี้ จุดเด่นของพุทธแนวคิดอยู่ที่
การเน้นความรับผิดชอบต่อการกระทำของตนเองควบคู่กับการยอมรับความเสมอภาคของมนุษย์ทุกคนในสังคม 
  หลักเมตตากรุณา 

หลักเมตตาและกรุณาเป็นหัวใจสำคัญของพระพุทธศาสนา และเป็นพื้นฐานทางจริยธรรมที่ส่งเสริมให้
มนุษย์อยู่ร่วมกันอย่างสันติและเคารพซึ่งกันและกัน โดยพระพุทธเจ้าทรงจัดเมตตาและกรุณาไว้ในหมวด พรหม
วิหาร 4 อันเป็นธรรมสำหรับการอยู่ร่วมกันในสังคม (ที.ปา. 11/263/204) เมตตา หมายถึง ความปรารถนาให้ผู้อ่ืน
มีความสุข ส่วนกรุณา หมายถึง ความปรารถนาให้ผู ้อื ่นพ้นจากความทุกข์ หลักธรรมดังกล่าวปรากฏชัดใน
พระไตรปิฎกตอนหนึ่งว่า 

“สพฺเพ สตฺตา อเวรา โหนฺตุ 
อพฺยาปชฺฌา โหนฺตุ 

อนีฆา โหนฺตุ 
สุขี อตฺตานํ ปริหรนฺตุ” 

ซึ่งเป็นถ้อยคำแสดงความปรารถนาดีต่อสรรพสัตว์ทั้งปวง ให้ปราศจากเวรภัย ความเบียดเบียน และดำรง
อยู่ด้วยความสุข (ขุ.ขุ. 25/9/10) หลักเมตตากรุณาในพระพุทธศาสนาไม่ได้จำกัดอยู่เฉพาะความสัมพันธ์ระหว่าง
มนุษย์เท่านั้น หากครอบคลุมถึงสรรพชีวิตทั้งหมด โดยตั้งอยู่บนฐานของการไม่เบียดเบียน (อหิงสา) และการเคารพ
คุณค่าของชีวิตทุกระดับ ซึ่งสะท้อนทัศนะว่าชีวิตทุกชีวิตมีคุณค่าและควรได้รับการปฏิบัติด้วยความเอ้ืออาทรอย่าง
เท่าเทียม ในเชิงสังคม หลักเมตตากรุณาจึงทำหน้าที่เป็นกลไกทางศีลธรรมที่ลดความรุนแรง ความเกลียดชัง และ
การละเมิดผู้อืน่ อันสอดคล้องกับสาระสำคัญของแนวคิดสิทธิมนุษยชนที่มุ่งคุ้มครองศักดิ์ศรีและความปลอดภัยของ
มนุษย์ โดยมีจุดเด่นคือ การเน้นการพัฒนาจิตใจของบุคคลให้มีความรับผิดชอบต่อผู้อื่นและสังคมโดยรวม 
 

แนวคิดสิทธิมนุษยชนในปฏิญญาสากล 
  หลักการพื้นฐาน 
  ปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชน (Universal Declaration of Human Rights - UDHR) เป็นเอกสาร
สำคัญที่กำหนดมาตรฐานสากลด้านสิทธิมนุษยชน (สุนทร ณ รังสี, 2543) โดยวางอยู่บนหลักการพื้นฐาน 4 



364 | Vol.8 No.12 (December 2025)                                                  ปีที่ 8 ฉบับที่ 12 (ธันวาคม 2568) 

 

ประการที่สะท้อนถึงคุณค่าและศักดิ์ศรีของมนุษย์ทุกคนอย่างเท่าเทียมกัน 1) ศักดิ์ศรีของความเป็นมนุษย์ (มาตรา 
1) มาตรา 1 ระบุว่า "มนุษย์ทั้งปวงเกิดมามีอิสระและเสมอภาคกันในศักดิ์ศรีและสิทธิ" ซึ่งเป็น หัวใจสำคัญของ
ปฏิญญาฯ หลักการนี้เน้นย้ำว่าความเป็นมนุษย์นั้นมีคุณค่าในตัวเองโดยไม่ต้องอาศัยสิ่งอื่นมาเป็นเครื่องกำหนด 
มนุษย์ทุกคนจึงสมควรได้รับการปฏิบัติอย่างมีเกียรติและศักดิ์ศรี เพราะศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์เป็นสิ่งที่ไม่อาจถูก
พรากหรือลดทอนได้ไม่ว่าด้วยเหตุผลใดๆ ก็ตาม 2) ความเสมอภาคและไม่เลือกปฏิบัติ (มาตรา 2) มาตรา 2 ระบุ
ว่า "ทุกคนย่อมมีสิทธิและเสรีภาพทั้งปวงตามที่กำหนดไว้ในปฏิญญานี้ โดยปราศจากความแตกต่างไม่ว่าชนิดใดๆ" 
หลักการนี้เป็นการยืนยันว่าสิทธิมนุษยชนเป็นของทุกคนอย่างเท่าเทียมกัน โดยไม่มีการแบ่งแยกด้วยเหตุผลต่างๆ 
เช่น เชื้อชาติ สีผิว เพศ ภาษา ศาสนา ความคิดเห็นทางการเมืองหรืออ่ืน ๆ การไม่เลือกปฏิบัติเป็นหลักการสำคัญที่
ทำให้มั่นใจได้ว่าสิทธิที่กำหนดไว้ในปฏิญญาฯ จะเข้าถึงได้โดยทุกคนอย่างแท้จริง 3) สิทธิในชีวิต เสรีภาพ และ
ความมั่นคงแห่งตน (มาตรา 3) มาตรา 3 ระบุว่า "ทุกคนมีสิทธิในชีวิต เสรีภาพ และความม่ันคงแห่งตัวตน" สิทธินี้
ถือเป็นสิทธิขั้นพื้นฐานที่สุดที่รัฐต้องให้การคุ้มครอง เพราะหากปราศจากสิทธิในชีวิตแล้ว สิทธิอื่นๆ ก็จะไม่มี
ความหมาย การมีเสรีภาพหมายถึงการไม่ถูกควบคุมโดยอำนาจใดๆ โดยไม่ชอบด้วยกฎหมาย และความมั่นคงแห่ง
ตนคือการที่บุคคลสามารถใช้ชีวิตได้อย่างปลอดภัย ปราศจากการถูกคุกคามหรือเบียดเบียน 4) การห้ามการเป็น
ทาส การค้าทาส และงานบังคับ (มาตรา 4) มาตรา 4 ระบุว่า "บุคคลใดจะถูกบังคับให้เป็นทาสหรือเป็นข้าช่วงใช้
ไม่ได้ การเป็นทาสและการค้าทาสให้มีข้อห้ามในทุกรูปแบบ" หลักการนี้เป็นการรับรองว่ามนุษย์ทุกคนมีอิสระและ
ไม่สามารถถูกนำมาเป็นทรัพย์สินของผู้อื่นได้ การห้ามการเป็นทาสและการค้าทาสเป็นการคุ้มครองศักดิ์ศรีของ
ความเป็นมนุษย์อย่างสูงสุด และเป็นการยืนยันว่ามนุษย์ไม่สามารถถูกลดทอนให้มีสถานะเป็นสิ่งของหรือถูกใช้
แรงงานโดยไม่เต็มใจได้ไม่ว่าในกรณีใด ๆ (กรมสิทธิมนุษยชน, กระทรวงยุติธรรม, 2548) 
  ประเภทของสิทธิ 
  สิทธิมนุษยชนแบ่งออกเป็น 2 ประเภทหลัก สิทธิพลเมืองและการเมือง (Civil and Political Rights)  
1) ในชีวิต (มาตรา 3) มาตรา 3 ของปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชนระบุว่าทุกคนมีสิทธิในชีวิต เสรีภาพ และ
ความมั่นคงแห่งตัวบุคคล สิทธิในชีวิตถือเป็นสิทธิขั้นพื้นฐานที่สุดที่ไม่อาจถูกพรากไปได้โดยอำนาจใดๆ นอกจากจะ
อยู่ภายใต้กระบวนการทางกฎหมายที่ถูกต้องและยุติธรรม สิทธินี้ยังครอบคลุมถึงการคุ้มครองจากโทษประหารชีวิต
โดยไม่เป็นธรรมและการถูกฆ่าโดยอำนาจรัฐ หรือการปล่อยปละละเลยจนเป็นเหตุให้เสียชีวิต โดยที่รัฐมีหน้าที่ต้อง
คุ้มครองชีวิตของประชาชน และสอบสวนการเสียชีวิตที่ไม่ชอบมาพากล 2) สิทธิในเสรีภาพการแสดงออก (มาตรา 
19) มาตรา 19 ของกติกา ICCPR ระบุว่าทุกคนมีสิทธิที่จะมีความเห็นโดยไม่มีการแทรกแซง และมีเสรีภาพในการ
แสดงออก ซึ่งครอบคลุมเสรีภาพในการแสวงหา รับ และถ่ายทอดข้อมูลและแนวคิดทุกประเภท โดยไม่คำนึงถึง
พรมแดนไม่ว่าจะโดยวาจา เป็นลายลักษณ์อักษร หรือในรูปแบบศิลปะ เสรีภาพนี้เป็นรากฐานสำคัญของสังคม
ประชาธิปไตย เพราะทำให้ประชาชนสามารถแลกเปลี่ยนความคิดเห็นกันได้อย่างเสรี อย่างไรก็ตาม เสรีภาพนี้
สามารถถูกจำกัดได้ตามที่กฎหมายกำหนดเพื่อคุ้มครองสิทธิหรือชื่อเสียงของผู้อื่น ความมั่นคงของชาติ หรือความ
สงบเรียบร้อยของประชาชน 3) สิทธิในการนับถือศาสนา (มาตรา 18) มาตรา 18 ของกติกา ICCPR ระบุว่าทุกคน
มีสิทธิที่จะมีเสรีภาพทางความคิด มโนธรรม และศาสนา สิทธินี้ครอบคลุมเสรีภาพในการมีหรือยอมรับศาสนาหรือ
ความเชื่อที่ตนเลือก และเสรีภาพในการแสดงศาสนาหรือความเชื่อของตนไม่ว่าจะโดยการบูชา การปฏิบัติตาม การ
สอน และการประกอบพิธีกรรม ทั้งโดยลำพังหรือร่วมกับผู้อื่นในที่สาธารณะหรือในที่ส่วนตัว สิทธิในเสรีภาพทาง



 วารสารสังคมพัฒนศาสตร์  Journal of Social Science Development | 365 

 

ศาสนานี้เป็นสิ่งที่รัฐต้องเคารพและคุ้มครอง โดยรัฐต้องไม่แทรกแซงหรือเลือกปฏิบัติต่อบุคคลด้วยเหตุผลทาง
ศาสนาหรือความเชื่อ (สมชาย กษิติประดิษฐ์, 2546) 
  สิทธิทางเศรษฐกิจ สังคม และวัฒนธรรม (Economic, Social and Cultural Rights) 1) สิทธิในการ
ทำงาน (มาตรา 23)มาตรา 23 ของปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชนระบุว่า ทุกคนมีสิทธิที่จะทำงาน อย่างเสรี
และได้รับค่าจ้างที่ยุติธรรมและเป็นที่น่าพอใจ การทำงานควรเป็นไปตามเงื ่อนไขที่ปลอดภัยและมีสุขอนามัย 
นอกจากนี้ สิทธินี้ยังรวมถึงการได้รับความคุ้มครองจากการว่างงานและสิทธิในการเข้าร่วมหรือ จัดตั้งสหภาพ
แรงงานเพื่อปกป้องผลประโยชน์ของตนเอง รัฐมีหน้าที่ต้องสร้างโอกาสในการทำงานที่เหมาะสมให้กับประชาชน
ทุกคน และคุ้มครองสิทธิแรงงานไม่ให้ถูกเอารัดเอาเปรียบ 2) สิทธิในการศึกษา (มาตรา 26) มาตรา 26 ของ
ปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชนระบุว่า ทุกคนมีสิทธิที่จะได้รับการศึกษา การศึกษาขั้นพื้นฐานควรเป็นภาค
บังคับและไม่มีค่าใช้จ่าย และควรมีเป้าหมายเพื่อการพัฒนาบุคลิกภาพอย่างเต็มที่ และส่งเสริมความเข้าใจ ความ
อดทน และมิตรภาพระหว่างประเทศ สิทธินี้ยังครอบคลุมการเข้าถึงการศึกษาในระดับสูงขึ้นอย่างเท่าเทียมกันตาม
ความสามารถ และการให้สิทธิแก่บิดามารดาในการเลือกประเภทของการศึกษาที่บุตรต้องการให้ได้รับ รัฐจึงต้อง
จัดสรรทรัพยากรเพื่อให้ประชาชนเข้าถึงการศึกษาที่มีคุณภาพอย่างเท่าเทียมกัน  3) สิทธิในการดูแลสุขภาพ 
(มาตรา 25) มาตรา 25 ของปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชนระบุว่า ทุกคนมีสิทธิที่จะมีมาตรฐานการครองชีพที่
เพียงพอ เพื่อความผาสุกของตนเองและครอบครัว ซึ่งรวมถึงอาหาร เครื่องนุ่งห่ม ที่อยู่อาศัย และการดูแลสุขภาพ
ที่จำเป็น . สิทธินี้ยังรวมถึงความมั่นคงในกรณีที่ว่างงาน เจ็บป่วย พิการ เป็นหม้าย หรือชราภาพ รัฐมีหน้าที่ต้อง
สร้างระบบสาธารณสุขที ่เข้าถึงได้และมีคุณภาพสำหรับทุกคน เพื ่อให้ประชาชนมีสุขภาพที่ดีและได้รับการ
รักษาพยาบาลที่เหมาะสมเมื่อจำเป็น 
  ตารางท่ี 1 การเปรียบเทียบแนวคิดระหว่างหลักธรรมพระพุทธศาสนากับหลักสิทธิมนุษยชน 

ประเด็น พระพุทธศาสนา สิทธิมนษุยชน 
 
ฐานราก
ของชีวิต 

ทุกชีวิตมีคุณค่าเท่าเทียมกันเพราะล้วนต้องการ
ความสุขและพ้นจากทุกข์ เบญจศลี เป็นพ้ืนฐานแห่ง
การไมเ่บียดเบียนผู้อื่น มนุษย์มีศักยภาพในการหลุดพ้น
จากกิเลสและทุกข์ไดด้้วยตนเอง 

มนุษย์ทุกคนเกิดมาพร้อมกับศักดิศ์รีและสิทธิที่เท่า
เทียมกัน การเคารพสิทธิของผู้อื่นทำให้ทุกคนรู้สึกถึง
คุณค่าในตนเอง ปฏิญญาสากลฯ เป็นเครื่องมือสำคัญ
ในการปกป้องสิทธิและเสรภีาพจากอำนาจกดขี่ 

 
หลักความ
เสมอภาค 

มนุษย์เสมอภาคกันด้วย กรรม ไมใ่ช่ชาติกำเนิดหรือ
ฐานะทางสังคม เพราะการกระทำของแต่ละบุคคลเป็น
เครื่องกำหนดคณุค่าของตนเอง 

ทุกคนมีสิทธิและเสรีภาพอย่างเท่าเทียมกันตาม
กฎหมาย โดยปราศจากการแบ่งแยกเช้ือชาติ เพศ หรือ
ศาสนา เพราะความแตกต่างเหล่านั้นไม่ได้ทำให้
ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษยล์ดลง 

การไม่
เลือก
ปฏิบัต ิ

ปฏิเสธระบบชนช้ันและวรรณะ เนน้ย้ำว่าความเป็นผู้
ประเสริฐหรือผูด้้อยนั้นข้ึนอยู่กับ การกระทำ (กรรม) 
ไม่ใช่สายเลือดหรือตระกลู 

ห้ามการแบ่งแยกและเลือกปฏิบตัโิดยเด็ดขาด การ
ปฏิบัติอย่างเท่าเทยีมกันเป็นหลักการพื้นฐานท่ีทำให้
ทุกคนสามารถเข้าถึงสิทธิและเสรภีาพอย่างยุติธรรม 

หลักการ
ปฏิบัต ิ

เน้น เมตตาและกรณุา ซึ่งคือความปรารถนาใหผู้้อื่นมี
ความสุขและพ้นจากความทุกข์ เป็นรากฐานสำคญัของ
การอยู่ร่วมกันอย่างสันตสิุข 

เน้นการเคารพซึ่งกันและกัน และการไมเ่บียดเบียน
ผู้อื่นผ่านการรับรองสิทธิในชีวิต เสรีภาพ และความ
มั่นคงแห่งตน รวมถึงการห้ามการเป็นทาสและการ
บังคับใช้แรงงาน 



366 | Vol.8 No.12 (December 2025)                                                  ปีที่ 8 ฉบับที่ 12 (ธันวาคม 2568) 

 

1. จุดสอดคล้อง 1) การเคารพชีวิต ทั ้งสองแนวคิดต่างให้ความสำคัญกับการปกป้องชีวิตมนุษย์  
2) หลักความเสมอภาค ต่างเชื่อในคุณค่าเท่าเทียมของมนุษย์ทุกคน 3) การส่งเสริมสันติภาพ มุ่งสร้างสังคมที่
ปราศจากความรุนแรง 4) การไม่เลือกปฏิบัติ ต่างต้านการแบ่งแยกและเลือกปฏิบัติ 

2. จุดแตกต่าง 1) แนวทางการปฏิบัติ พระพุทธศาสนาเน้นการพัฒนาจิตใจส่วนบุคคล สิทธิมนุษยชนเน้น
ระบบสถาบัน 2) ขอบเขตเวลา พระพุทธศาสนาครอบคลุมหลายชาติ สิทธิมนุษยชนเน้นชีวิตปัจจุบัน 3) พื้นฐาน
ปรัชญา พระพุทธศาสนาอิงหลักกรรมและปฏิจจสมุปบาท สิทธิมนุษยชนอิงหลักสิทธิธรรมชาติ 
 

องค์ความรู้ 
ศักดิ์ศรีและคุณค่าความเป็นมนุษย์ 

 
ฐานนำเข้า (Input) 

พระพุทธศาสนา สิทธิมนุษยชน 
เบญจศีล (ศีล 5) ปฏิญญาสากลฯ 

หลักกรรม สิทธิในชีวิต 
ความเสมอภาค (ตามหลักกรรม) เสรีภาพ 

เมตตากรุณา ความม่ันคง (ในชีวิตและร่างกาย) 
 

กระบวนการบูรณาการ (Process) 
การเชื่อมโยง "สิทธิ" กับ "หน้าที่ทางศีลธรรม" 

การเคารพสิทธิ: เกิดจากจิตสำนึกภายใน (เมตตา, กรุณา) ไม่ใช่เพียงการทำตามกฎหมาย 
การไม่ละเมิดผู้อ่ืน: ศีลธรรม (เบญจศีล) กำกับกฎหมาย ทำให้การเคารพสิทธิมีความลึกซึ้งและยั่งยืน 
ความเสมอภาค: วัดจากการกระทำ (กรรม) ของแต่ละบุคคล ซึ่งเป็นไปตามหลักความยุติธรรมตาม

ธรรมชาติ 
 

ผลลัพธ์ (Output) 
การคุ้มครองสิทธิมนุษยชนเชิงคุณค่า ซึ่งมากกว่าเพียงข้อบังคับทางกฎหมาย 

วัฒนธรรมการไม่เบียดเบียน การเคารพศักดิ์ศรีของทุกชีวิต (ตามหลักอหิงสาและเมตตา) 
การอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุขอย่างย่ังยืนในสังคม 

 
ภาพที่ 1 แผนภูมิแสดง "โมเดลบูรณาการสิทธิมนุษยชนบนฐานศีลธรรมทางพระพุทธศาสนา" 

ฐานคิดร่วม 
 
 



 วารสารสังคมพัฒนศาสตร์  Journal of Social Science Development | 367 

 

สรุป 
 ผลการศึกษาพบว่า พระพุทธศาสนาและหลักสิทธิมนุษยชนมีจุดร่วมสำคัญในการยืนยันศักดิ์ศรีและคุณค่า
ความเป็นมนุษย์ โดยต่างมุ่งคุ้มครองชีวิต ความเสมอภาค การไม่เลือกปฏิบัติ และการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ อย่างไร
ก็ตาม ทั้งสองแนวคิดมีความแตกต่างในฐานคิดและแนวทางการปฏิบัติ พระพุทธศาสนาเน้นการพัฒนาจิตใจและ
ความรับผิดชอบต่อการกระทำของตนเองตามหลักกรรม เมตตากรุณา และเบญจศีล ขณะที่หลักสิทธิมนุษยชนเน้น
การคุ้มครองสิทธิและเสรีภาพผ่านกลไกทางกฎหมายและสถาบันของรัฐ จากการเปรียบเทียบพบว่า หลักเบญจศีล
ทำหน้าที่เป็นกลไกทางศีลธรรมที่สอดคล้องกับการคุ้มครองสิทธิขั้นพื้นฐาน ได้แก่ สิทธิในชีวิต ทรัพย์สิน ศักดิ์ศรี 
ความจริง และความปลอดภัยของสังคม ขณะที่หลักความเสมอภาคตามหลักกรรมสะท้อนการปฏิเสธการแบ่งแยก
มนุษย์ตามชาติกำเนิดหรือสถานภาพ ซึ่งสอดคล้องกับหลักการไม่เลือกปฏิบัติตามปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิ
มนุษยชน ส่วนหลักเมตตากรุณาและพรหมวิหาร 4 ทำหน้าที่เป็นฐานทางจริยธรรมที่ลดความรุนแรงและส่งเสริม
สันติภาพในสังคม องค์ความรู้ใหม่จากการศึกษานี ้คือ “โมเดลบูรณาการสิทธิมนุษยชนบนฐานศีลธรรมทาง
พระพุทธศาสนา” ซึ่งเชื่อมโยงแนวคิดเรื่อง “สิทธิ” เข้ากับ “หน้าที่ทางศีลธรรม” โดยใช้หลักพุทธธรรมเป็นฐาน
ของจิตสำนึก และใช้หลักสิทธิมนุษยชนเป็นกรอบคุ้มครองเชิงโครงสร้าง ส่งผลให้การคุ้มครองสิทธิมนุษยชนมิใช่
เพียงข้อบังคับทางกฎหมาย หากแต่เป็นวัฒนธรรมแห่งการไม่เบียดเบียนและการเคารพศักดิ์ศรีของมนุษย์อย่าง
ยั่งยืน ข้อเสนอแนะเชิงนโยบายและการปฏิบัติ 1) ด้านนโยบายสาธารณ หน่วยงานภาครัฐควรบูรณาการหลักสิทธิ
มนุษยชนเข้ากับหลักศีลธรรมทางพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะหลักเบญจศีล เมตตากรุณา และความเสมอภาคตาม
หลักกรรม เพื่อเสริมสร้างนโยบายด้านสิทธิมนุษยชนที่สอดคล้องกับบริบทวัฒนธรรมไทย และลดความตึงเครียด
ระหว่างสิทธิของปัจเจกกับคุณค่าทางสังคม 2) ด้านการศึกษาและการพัฒนาคน ควรนำองค์ความรู้จากโมเดล
บูรณาการนี้ไปใช้ในการจัดการเรียนการสอน ทั้งในระดับการศึกษาขั้นพ้ืนฐานและอุดมศึกษา เพ่ือปลูกฝังจิตสำนึก
เรื่องสิทธิ หน้าที่ และความรับผิดชอบต่อสังคมควบคู่กัน ไม่เน้นสิทธิในเชิงเ รียกร้องเพียงฝ่ายเดียว 3) ด้านการ
ปฏิบัติในระดับชุมชนและสังคม องค์กรศาสนา ชุมชน และภาคประชาสังคมสามารถใช้หลักเมตตากรุณาและ
อหิงสาเป็นฐานในการส่งเสริมการเคารพสิทธิมนุษยชน ลดความขัดแย้ง และสร้างวัฒนธรรมการไม่เบียดเบียน  
ซึ่งจะช่วยเสริมความเข้มแข็งของสังคมจากภายใน 
 

เอกสารอ้างอิง 
กรมสิทธิมนุษยชน, กระทรวงยุติธรรม. (2548). ปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชน. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์

ชุมนุมสหกรณ์การเกษตรแห่งประเทศไทย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2564). พุทธธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 39). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์สุขภาพใจ. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (45 เล่ม). 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วิทยา วิศทเวทย์. (2562). พระพุทธศาสนากับสิทธิมนุษยชน: การศึกษาเปรียบเทียบ. วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา , 

15(2). 225-238. 



368 | Vol.8 No.12 (December 2025)                                                  ปีที่ 8 ฉบับที่ 12 (ธันวาคม 2568) 

 

สมชาย กษิติประดิษฐ์. (2546). สิทธิมนุษยชน. (พิมพ์ครั้งที่ 4). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัย
รามคำแหง. 

สุนทร ณ รังสี. (2543). พุทธปรัชญาจากพระไตรปิฎก. (พิมพ์ครั ้งที ่ 2). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์แห่ง
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

เสน่ห์ จามริก. (2545). พุทธศาสนากับสิทธิมนุษยชน. กรุงเทพมหานคร: สำนักงานคณะกรรมการสิทธิมนุษยชน
แห่งชาติ. 

John, L. (1988). Two treatises of government (P. Laslett, Ed.). Cambridge, UK: Cambridge University 
Press. 

United Nations. (1948). Universal Declaration of Human Rights. New York City: UN Publications. 
 


