
24 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ํามูล ปที่ 11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 

 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 11 No. 2 (July - December 2022) 

บทบาทตังเคากับการละเลนเรือมตรษในจังหวัดสุรินทร 

Roles of Tang Kao in Ruam Trot Traditional Play in Surin Province 
 

กานต กาญจนพิมาย1* อรนุช แสงสุข2 คนึงนิตย อริยะธุกันต3 และ พีรวัส อินทวี4 

Kan Kanjanapimai1*, Oranuch Seangsuk2, Khanuengnit Ariyatugun3, and Peerawat Intawee4 

คณะมนษุยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลยัราชภัฏสุรินทร1*-4 

Faculty of Humanities and Social Sciences, Surindra Rajabhat University1*-4 

*Corresponding author, e-mail: saucearmspandaman@gmail.com 

 
วันที่รับบทความ: 26 พฤษภาคม 2565; วันแกไขบทความ: 13 กนัยายน 2565; วนัตอบรับบทความ: 29 ธันวาคม 2565 

 

บทคัดยอ 

 เรือมตรษ เปนประเพณีการละเลนประเพณีสงกรานตในจังหวัดสุรินทร ของชาวไทยเชื้อสายเขมร ในพื้นที่ 

บานปรือ อําเภอปราสาท จังหวัดสุรินทร โดยมีการละเลน ชวงระหวางวันขึ้น 1 ค่ํา ถึงวัน แรม 14 ค่ํา เดือน 5 ตรง กับ 

เดือนเมษายน เรียกเปนภาษาไทยเขมร วา “งานบุญแคแจต” ตรงกับตรุษไทย (วันขึ้นปใหมไทย 13-15 เมษายน ของ

ทุกป) มีการละเลนคือการตั้งขบวนออกมาเพื่อสรางความสนุกสนานแกคนในชุมชน โดยมี “ผูนํา” ขบวนในงาน

ประเพณีเรือมตรษ เรียกวา ตังเคา  มีบทบาทเชื่อมโยงคนในชุมชนกับวัด คติความเชื่อทองถิ่นกับคติความเชื่อใน

พระพุทธศาสนา และระหวางคนในชุมชนเดียวกัน ทําใหตังเคาอยูในฐานะผูนําดานจิตใจของชุมชน โดยเปนการสะทอน

ความสําคัญของเอกลักษณวัฒนธรรมทองถิ่น (อีสานใต) เพื่อการสืบทอดคุณคาและความสําคัญของการอนุรักษ

วัฒนธรรมและประเพณีทองถิ่นตอไปในอนาคต 

 

คําสําคัญ:  บทบาทตังเคา การละเลนประเพณี เรือมตรษ จังหวัดสุรินทร 

 

Abstract 

 Rueam Trod is a Songkran Festival of Thai - Khmer people who live in Prue village, Prasat 

district, Surin province, Thailand. It takes place from the first day of the new moon until the fourteenth 

day of the waning moon of the fifth lunar month (April). It is known in the Thai - Khmer language as 

"Care-Jed Religious Ceremony" which takes place during the same period as Thai New Year or Songkran 

Days (13 - 15 April). The play begins with a parade that brings joy to the people of the community, 

led by the “leader” called “Tang Kao.” The role of the leader is to bridge the gap between the 

community and the temple, between local beliefs and religious beliefs, and between people in the 

same community. In other words, by emphasizing the significance of local cultural uniqueness (in the 

South of Northeastern Thailand), the leader is regarded as the spiritual leader of the community to 

inherit the value and importance of preserving local culture and traditions for future generations. 

 

Keywords: Roles of Tang Kao, Traditional Play, Rueam Trod, Surin Province  



  วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ํามูล ปที่ 11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) | 25 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 11 No. 2 (July - December 2022) 

บทนํา 

 ความเชื่อและความศรัทธาตอพุทธศาสนาของคนอีสาน คลายคลึงกับแนวความเชื่อและความศรัทธาของคน

ไทยใชแนวคิดพุทธศาสนากลายเปนกรอบในการขัดเกลาคนในสังคมไมใหกระทําความผิด ผานคําสอนเพื่อใหละอาย

และเกรงกลัวตอบาป ไมละเมิดศีลธรรม ขณะเดียวกันพุทธศาสนาก็มุงเนนคําสอนสูผูคนใหกระทําความดีดวยบุญ 

กลาวคือ ทํากรรมดีดวยวิธีการตาง ๆ เมื่อตายไปจะไดขึ้นสวรรค จึงเปนกุศโลบายใหคนทําดี (กฤษฏา ศรีธรรมา, 2558 

: 47) ตามแนวทางของพระพุทธศาสนาในเรื่อง กรรม (การกระทํา) และไดสรางคติความเชื่อโดยเนนใหผูคนกระทํา

ความดี (กรรมดี) แนวคิดนี้ ไดขยายสูสังคมตามภูมิภาคตาง ๆ ในประเทศไทย และผสมผสานกลายเปนศาสนาทองถิ่น 

(Popular Buddhism) รวมถึงในภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย ซึ่งพัฒนากลายมาเปนรากฐานของสังคม 

เชน คติความเชื่อในเรื่อง ฮีต 12 และคอง 14 เปนตน  

 ภาคตะวันออกเฉียงเหนือ หรือ เรียกวา “อีสาน” มาจากคําภาษาสันสกฤตวา “อีศาน” หมายถึง ทิศ

ตะวันออกเฉียงเหนือ หรือ พระศิวะหรือพระรุทระ (ราชบัณฑิตยสถาน, 2556 : 1419) กลุมคนผูอาศัยในบริเวณนี้จึงมกั

ถูกเรียกวา คนอีสาน ในความเปนจริงนั้น มีความหลากหลายทางชาติพันธุรวมกันอาศัยอยูในบริเวณนี้ เชน ขมุ ซอง โส 

แสก กะลอง ขา กวย ไทย - โคราช ไทย - ลาว ผูไทย ยอ โยย ขาพราว พวน บูร เปนตน คนอีสานจึงมีความหลากหลาย

ทางวัฒนธรรม (พหุวัฒนธรรม) สาเหตุมาจากความหลากหลายของชาติพันธ นอกจากนี้ยังมีกลุมไทย - ขแมร ซึ่งอาศัยอยู

บริเวณทางใตของภาคอีสาน มักเรียกผูอาศัยบริเวณนี้ วา กลุมอีสานใต  

 กลุมอีสานใต คือกลุมที่มีสายวัฒนธรรม เชื่อมโยงกับกลุมชาติพันธ ไทย - ขแมร อยูบริเวณพื้นที่ 5 จังหวัด

ในภาคอีสาน คือ นครราชสีมา บุรีรัมย สุรินทร ศรีษะเกษ และอุบลราชธานี ซึ่งในพื้นที่ดังกลาว กลุมสายวัฒนธรรมไทย 

- ขแมรยังคงมีความเขมแข็งและมีบทบาทตอสังคมอยางชัดเจน เชน ภาษาถิ่น วัฒนธรรมประเพณี อาหารการกิน การ

ดํารงชีวิต เปนตน โดยเฉพาะ จังหวัด บุรีรัมย ศรีสะเกษ และสุรินทร โดยที่จังหวัดสุรินทรเปนจังหวัดที่มีประชากรกลุม

ไทย - ขแมรมากที่สุด ชาวไทย - ขแมรตางดําเนินชีวิตโดยมีศิลปะวัฒนธรรมอันเกาแกสืบตอมาชานานจนถึงปจจุบัน 

เชน ศิลปะการทอผาไหม หัตถกรรมจักสานหวาย การแกะสลัก เครื่องเงิน ศิลปะการแสดง การละเลนพื้นบานตาง ๆ 

(ราศี ชัยมูล, 2542 : 2) รวมถึงวรรณกรรมทองถิ่น ดนตรี วัฒนธรรมและประเพณี 

 ประเพณีรอบปของคนอีสานใต ไดแก เดือนอาย (มิคสิรมาส) ประเพณีเกี่ยวขาวและเลนวาว เดือนยี่              

(ปุสสมาส) ประเพณีเกี่ยวกับการเกษตร เชน ปลงขาวในลอม บุญคูณลานขาว สูขวัญขาว เก็บหลัวไวใชสอย เปนตน แต

คนเขมรในประเทศกัมพูชา มีการทําประเพณีหุงขาวใสบาตรพระสงฆเขาปริวาสกรรม (สัทธา อริยะธุกันต, 2534 : 3) 

เดือนสาม (มาฆมาส) ระบําตล็อก เดือนสี่ (ผัคคุณมาส) สอดคลองกับคติของพุทธศาสนา เชน บุญพระเวส บุญแจกขาว 

เปนตน เดือนหา (จิตตมาส) เลนเชิญผีนางดง  ผีนางชาง ผีนางเจก ผีนางกะโหลก ผีนางตรู (ไซ) ประเพณีขึ้นเขา 

(ทําบุญ) เรือมตรษ (รําตรุษสงกรานต) เปนตน เดือนหก (วิสาขมาส) ในเดือนนี้ สอดคลองกับคติของพุทธศาสนา เชน 

บุญวิสาขบูชา เดือนเจ็ด (เชฎฐมาส) ประเพณีเผาภูเขาขาว ทําเทียนพรรษา เดือนแปด (อาสาฒมาส) สอดคลองกับคติ

ของพุทธศาสนา เชน ประเพณีการบวช แหเทียน เขาพรรษา ถวายผาอาบน้ําฝน เปนตน เดือนเกา (ศราวนามาส) แซน

โฎนตา (มีเปาหมายอุทิศสวนบุญระลึกถึงวิญญาณบรรพบุรุษผูลวงลับ ในกลุมไท-ลาว มีบุญขาวประดับดินอุทิศสัมภเวสี 

รวมถึงประเพณีชิงเปรตของภาคใต เดือนสิบ (โปษฐปทมาส) สอดคลองกับคติของพุทธศาสนา งานบุญฟงเทศน ขาว

สากเปนการรวมประเพณี เดือนสิบเอ็ด (อัสสยุชมาส) งานบุญออกพรรษา บุญตักบาตรเทโวโรหนะ ทอดกฐิน เปนตน 

เดือนสิบสอง (กัตติกมาส) ประเพณีลอยกระทง ประเพณีบูชาพระจันทร เปนตน จะเห็นไดวาในประเพณีและพิธีกรรม

ทองถิ่นมีการผสานกันระหวางความเชื่อทองถิ่นและความเช่ือทางพุทธศาสนา มีทั้งสวนที่เปนลักษณะรวมทางสังคม (ทั้ง

ภาคอีสาน) และบางสวนที่เปนลักษณะเฉพาะ (อีสานใต) ในทองถิ่นของจังหวัดสุรินทร ที่มีประชากรกลุมไทย - ขแมร



26 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ํามูล ปที่ 11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 

 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 11 No. 2 (July - December 2022) 

มากที่สุดในกลุมอีสานใต เนื่องมาจากมีอาณาเขตสวนหนึ่งติดกับราชอาณาจักรกัมพูชา ประชาชนยังใชภาษาถิ่น (เขมร

ถิ่นไทย) ยังคงมีการติดตอสื่อสารระหวางประชาชนในพื้นที่จังหวัดสุรินทรและกับประชาชนของประเทศกัมพูชา ผาน

การแลกเปลี่ยนทางชายแดนถาวร ไทย - กัมพูชา หรือ นิยมเรียกกันวา ชองจอม (โอรเสม็ด) ทําใหยังคงรักษาเอกลกัษณ

ดานวัฒนธรรมเอาไวอยางเหนียวแนนตั้งแตอดีตจนถึงปจจุบัน ตัวอยางที่ชัดเจนคือ ประเพณีของคนสุรินทรที่ยังคง

เชื่อมโยงกับชาติพันธุขแมร เชน แซนการ แซนโฏนตา แซนขมอด แซนเนียกตาเบ็น เปนตน สะทอนใหเห็นวา ประเพณี

ทองถิ่นมีความสําคัญในทุกมิติตอชุมชนและการดํารงชีวิตของคนสุรินทร รวมทั้งความศรัทธาในพระพุทธศาสนาแบบ

ผสมทองถิ่น  คติความเชื่อทองถิ่น เชน ม็องก็วลจองได มม็วต โจล โบล แก - กรั๊วะ บ็องกอก  เปนตน คติในเรื่องขอ

หาม (เตือก) ในชีวิตและการประกอบอาชีพ และประเพณีการละเลนตาง ๆ เชน กะโนปติงต็อง เจรียง กันตรีม เรือม

อายัย เรือมอันเร ลูดอันเร เรือมตรษ เปนตน ใหเปนเมืองเอกลักษณวัฒนธรรมขแมรโบราณ 

 เรือมตรษ หรือรําตรุษ เปนการละเลนอยางหนึ่งในวันตอมหรือวันหยุดสงกรานต (คณะกรรมการฝาย

ประมวลเอกสารและจดหมายเหตุ, 2544 : 133) การเรือมตรษจะเลนประกอบกับเรือมอันเร เปนชวงหลังวางเวนจาก

ฤดูเก็บเกี่ยวเสร็จ มีการสืบทอดมานานหลายชั่วอายุคน สันนิษฐานวาเปนประเพณีที่เกิดจากความเชื่อของชาวไทยขอม

โบราณ มีจุดมุงหมายเปนการทําบุญเพื่อใหเกิดสิริมงคลแกหมูบานและเพื่อเปนการขอบคุณสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ชวย             

ดลบันดาลใหขาวกลาอุดมสมบูรณ เก็บเกี่ยวเสร็จเรียบรอยดี เปนการสงเสริมสิ้นภาระการทํานาและตอนรับปใหม

ในชวงเดือนเมายนที่ฝนเดือน 5 - 6 กําลังจะตกลงมาใหไดทํานาปใหม การทําบุญที่ควบคูไปกับการรองรําทําเพลงอยาง

สนุกสนานรื่นเริงและเปนสิริมงคล พรอมทั้งขอความอุดมสมบูรณขาวปลาอาหารในปหนาดวย มีการบริจาคสิ่งของซึ่ง

เปนของใชจําเปนของพระสงฆ สําหรับถวายวัดเปนการทําบุญอีกทางหนึ่ง (อารีย ทองแกว, 2549 : 51) โดยมีนัยยะ

แหงการทําบุญ เนื่องจากมีการเรี่ยไร จตุปจจัย จากบานเรือนที่คนรายรําไปถึง (คลายกับการเซิ้งบั้งไฟของกลุมชาติพันธุ

ไทย - ลาว) เปนการสรางรูปแบบของการทําบุญรวมกันของสังคม อีกนัยหนึ่ง เรือมตรษ จะมีวิธีการคัดสรรเลือกผูนํา

ประกอบประเพณีการละเลน โดยจะเชิญชวนคนเฒาคนแกที่ไดรับความนับถือจากชาวบานมาเปนผูนําเรียกวา                

“ตังเคา” มีบทบาทสําคัญตอการละเลนประเพณีเรือมตรษ 

 

ความเปนมาของประเพณีเรือมตรษ บานปรือ อําเภอปราสาท จังหวัดสุรินทร            

 ประเพณีเรือมตรษ ถือวาเปนการละเลนของชาวบาน ในจังหวัดสุรินทร จากการใหขอมูลของชาวบาน 

พบวา ประเพณีนี้ยังไมมีการบันทึกเปนลายลักษณอักษรมากอน ซึ่งประเพณีเรือมตรษเปนวัฒนธรรมประเพณีของชาว

ไทยเขมร มีการถือปฏิบัติในชวงตั้งแตวันขึ้น 1 ค่ํา ถึงวัน แรม 14 ค่ํา เดือน 5 ของไทย หรืออาจเรียกวาเปนงานบุญ          

แคแจตตามภาษาไทยเขมร ซึ่งมีการจัดขึ้นในวันขึ้นปใหมไทย สําหรับความโดดเดนของประเพณี คือ มีการรองรําที่

ตองการสื่อสารใหเห็นถึงการมาเยือนของแขก และการแสดงความยินดีตอนรับของเจาบานเจาเรือน ปจจุบัน ประเพณี

เรือมตรษมีกําหนดขึ้นมาโดยชุมชนเอง ถือวาเปนการละเลนในหมูบานที่มีการใชภาษาไทยเขมรมาชวยในการสราง

ความสนุกสนาน “โดยประเพณีจะมีลักษณะของการเดินเปนกลุมไปตามหมูบานและจะหยุดตามบานเปาหมายเพื่อขอ

เขาไปรายรําและแสดงโดยเนนการรวมกันทําบุญ โดยการเดินทางไปรวมขบวนจะประกอบดวยหนุมสาวและคนสูงอายุ

มารวมดวย ซึ่งประเพณีเรือมตรษ มีการปฏิบัติมาอยางตอเนื่อง แสดงใหเห็นถึงความเขมแข็งรวมมือรวมใจกันสืบสาน

วิถีชีวิตวัฒนธรรมของชาวบาน ทําใหผูเขียนบทความเห็นวา การที่ชุมชนยังมีการสืบสานและเห็นคุณคาในภูมิปญญา

บวกกับยังดํารงวิธีการคิดของคนรุนปูยาตายายที่ตองการสื่อสารและหลอมรวมคนในชุมชนใหเปนหนึ่งเดียวกันขึ้นได 

(อรนุช แสงสุข, 2561ก : 4) 



  วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ํามูล ปที ่11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) | 27 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 11 No. 2 (July - December 2022) 

 ตามชวงระยะเวลาเดือน 5 (จิตตมาส) เมื่อถึงวัน แรม 13 - 14 ค่ํา เดือน 5 ผูนําชุมชนจะรวมตัวกันไปเยีย่ม

เยียนบานทุกหลังคาเรือน โดยมีคนหนุมในหมูบานจํานวน 2 - 3 คน ทําการหามฆองใบใหญเดินตามพรอมกับทําการ            

ตีฆองดวยการตีใหดัง “โหมง โหมง โหมง” แลวรองบอกวา “ตอม ตอม ตอม (ภาษาเขมร) บัดนี้ถึงแคแจตแลว ใหทุก

คนหยุดทํางานทุกชนิดเปนเวลา 3 วัน ตั้งแตวันขึ้น 1 ค่ํา ถึงวันขึ้น 3 ค่ํา เมื่อครบ 3 วันแลวจึงทํางานไดตามปกติ              

(ศิริ ผาสุก และคณะ, 2536 : 153) 

 การละเลนในประเพณีเรือมตรษนั้น ชาวบานไดนําเครื่องดนตรีสําหรับประกอบจังหวะมาเพื่อสรางความ

สนุกสนานใหกับคนในชุมชน (บานปรือ)  โดย “พอเพลง” เปนผูนําเริ่มตนการรอง แมเพลง ลูกคูประสานการรอง

ตอเนื่องกัน ในสวนของประชนคนคนอื่น ๆ ซึ่งเขารวมขบวน รวมถึงคนตอนรับที่บาน โดยมากมักมีการแตงกายดวยสี

สดใส (คลายกับบานสวายจีก ตําบลสวายจีก อําเภอเมือง จังหวัดบุรีรัมย) หรือดึงดูดความนาสนใจดวยการแตงกาย 

หรืออาจแตงกายดวยชุดแปลกตา เปนตน โดยมีเปาหมายเพื่อการแสดงการละเลน เปนการรวมกันทําบุญของทั้งเจา

บานและกลุมนักแสดงดวยการบริจาค ไมวาจะเปนสิ่งของเครื่องใช หรือ ปจจัยไทยธรรม “ในขบวนการละเลนมีคนเขา

รวมแตงตัวใหดูตลก มีแตงกายเลียนแบบผูหญิง ผูหญิงก็แตงกายเลียนแบบผูชาย มีการเดินกันเปนแถว 10 - 20 คน 

เดินไปตามบานของชุมชนทุกหลังคาเรือน” (เยียน กลุมยา, สัมภาษณเมื่อวันที่ 13 พฤษภาคม 2561). นอกจากนี้ 

ระหวางการเดินไปในบานแตละหลังนั้น มีการจัดขบวนใหเกิดความสวยงาม โดยไลลําดับ ดังนี้ 1) ผูถือบาตรและบัญชี

สําหรับการจดรายชื่อผูบริจาค 1 คน อยูขางหนา 2) ผูตีกลองยาว 1 หรือ 2 ใบ 3) ผูที่มีความชํานาญในการรอง (เจรียง) 

เดินนํา 1 คน และลําดับสุดทายคือ คณะรําตรุษ  ในขบวนรําตรุษแยกผูหญิงและผูชายออกเปน 2 แถวคนละฝงกัน

เรียงลําดับยาวไปทางดานหลัง  เมื่อขบวนเคลื่อนไปถึงดานหนาบานผูใด มือกลองตีกลองเพื่อใหสัญญาณ ผูรองนํา เริ่ม

รองเสียงดังบงบอกใหเจาบานรับรู เปนที่รูกันตามประเพณี คือ เจาบานเปดบานตอนรับตามจังหวะ  และเมื่อผูรองนํา

รองเสร็จ ผูรองตามรองพรอมกับยกมือทําจังหวะและรายรําใหเขากับจังหวะการรอง โดยมีการเอียงไปดานซายและ

เอียงดานขวาสลับกันไปมา      

   

รูปแบบกระบวนการละเลนเรือมตรษ            

 รูปแบบการละเลนในประเพณี เรือมตรษ มีลําดับเฉพาะและมักไมมีการขามขั้นตอนหรือตัดทอนขั้นตอน

ออกไป บงบอกไดถึงอัตลักษณของกลุมชนและการคงอยูของประเพณีนิยมในชุมชน สะทอนในลําดับของประเพณี 

เรือมตรุษ ในเดือนแคแจต 

  1) เริ่มตนจากการรวมกลุมกันโดยมักอาศัยบานหัวหนากลุมเปนจุดรวมตัวกันของคณะ ไมมีการจํากัด

จํานวน เพศและวัย อาจจะมีจํานวนผูรํามากนอยขึ้นอยูกับความสมัครใจของชาวบานในชุมชนบานปรือ หมูที่ 1 ตําบล

ปรือ อําเภอปราสาท จังหวัดสุรินทร และผูใหญบานประกาศประชาสัมพันธถึงชาวบานเพื่อใหรับรูกําหนดการของ

ประเพณีเรือมตรุษ อยูระหวาง วันที่ 8 - 9 เมษายน ของทุก ๆ ป ผูใดประสงคเขารวมใหมารวมกัน ณ ศาลากลางของ

หมูบาน เพื่อทราบจํานวนและสรางความเขาใจในลําดับของประเพณีตอไป 

  2) ระหวางการเดินขบวนประเพณีเรือมตรษโดยผูนําขบวน มีขอพึงปฏิบัติ คือ หากผูใหญบานไม

สามารถมารวมขบวนได ขบวนตองแวะบานผูใหญกอนเปนลําดับแรก โดยมีการจัดใหผูนําเดินนํากอน เพื่อออกไปขอรํา

และแสดงตามบานกอนขบวนมาถึง และยังสามารถตรวจสอบไดวาบานหลังใดไมมีผูใดอยูขณะรวมประเพณีเรือมตรุษ  

ขบวนจะขามไปบานอื่นแทน เมื่อเจรจาและตกลงกับเจาบานโดยผูนําไดนั้น เจาบานบริจาคถวายจตุปจจัยใสลงในบาตร

หรือซอง ผูถือบัญชีทําการจดบันทึกรายนามผูบริจาคตามลําดับเพื่อเปนหลักฐาน (ความชัดเจนของยอดรวม) และแสดง



28 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ํามูล ปที่ 11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 

 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 11 No. 2 (July - December 2022) 

ใหเห็นถึงการมีสวนรวมในประเพณีเรือมตรษ เพื่อสืบสานประเพณีสรางสายสัมพันธระหวางคนในชุมชนรวมถึงสรางสิ่ง

ปลูกสรางถาวรถวายแดพุทธศาสนา 

 

องคประกอบสําคัญในประเพณีเรือมตรษ            

 1) พานหรือขัน จํานวน 1 ใบ สําหรับใสเงินทําบุญ โดยตองใสเงินบริจาคลงไปในพาน และในพานนั้นตองมี 

ดอกไม เทียน และหมากพลู เปนสิ่งสําคัญที่ขาดมิได เนื่องจาก ดอกไม เทียน หมากพลู เปนสิ่งสําคัญในประเพณีซึ่ง

ไดรับการสืบทอดมาหลายรอยป  

 2) เครื่องดนตรี ประกอบดวย กลอง ทําหนาที่สงสัญญาณใหกับผูนําและขบวนเพื่อเตรียมพรอมเริ่มรําและ

ดําเนินตอเนื่องไปจนจบประเพณี   

 3) ผูรองนํา (พอเพลง) ทําหนาที่ นําการรองเพื่อใหคณะเรือมตรษรองตามลําดับประเพณี โดยสถานะของผู

รองนําตองมีคุณสมบัติของผูทรงความรู มีความสามารถสูง มีไหวพริบในการขับรอง สามารถรองสด ประดิษฐคํารองสด

ขึ้นมา การขับรองเปนภาษาเขมรถิน่ไทย โดยเนื้อหาของการขบัรองนั้นตองสอดคลองกับ ลักษณะของบาน ลักษณะของ

เจาของบาน ขณะแสดงการละเลน (นัยเพื่อความพึงพอใจแกเจาของบาน) 

 สําหรับเนื้อรองทํานองที่มีการรองออกมานั้นจากการศึกษา พบวา สามารถแบงออกไดเปน 3 ตอน ดังนี้  

(ศิริ ผาสุก และคณะ, 2536 : 140) 

  ตอนที่ 1 เปนการบอกกลาววาญาติพี่นองใหมาทําบุญรวมกัน ในขณะเดียวกัน เจาของบานเมื่อเห็น

คณะเรือมตรษมาถึงบานก็จะรีบเอาเสื่อมาปูพรอมน้ําดื่มขันใหญ 1 ขัน และเหลาขาว 1 ขวด พรอมกับมาเชิญ ผูถือ

บัญชีขึ้นบานนั่งทักทายดื่มน้ํา และถวายจตุปจจัยเพื่อรวมทําบุญ ในขณะเดียวกันญาติเจาของบานคนใดคนหนึ่งจะเอา

เหลาขาวไปรินใหคณะที่รําอยูขางลาง 

              ตอนที่ 2 เมื่อเจาของบานทําบุญแลว คณะเรือมตรษจะรองเพลงอวยพร ใหมีอายุมั่นขวัญยืนคิดสิ่งใด

ขอใหสมปรารถนา บางทีอาจมีการกระเซาเยาแหยกันบาง 

             ตอนที่ 3 เมื่อผูถือบัญชีลาเจาของบาน คณะก็เริ่มรองเพลงลา แลวก็เริ่มเดินไปบานถัดไป  การรองเพลง

เชนน้ีจะทําทุกหลังคาเรือนไมมีเวน บางทีตองใชเวลา 2 - 3 วัน จึงจะครบ  

 ดังนั้นรูปแบบประเพณีการละเลนเรือมตรษ มี 2 ขั้นตอน คือ หนึ่งการบอกกลาวญาติพี่นอง และสองการ

รองเพลงใหพรหลังจากไดรับการรวมทําบุญและจดบันทึกบัญชีรายนามผูบริจาคดวยการอําลา โดยใชการรองทํานอง

เพลงภายหลังจากเสร็จประเพณีเรือมตรษในชวงเชาแลวนั้น บายวันเดียวกัน คณะเรือมตรษของแตละหมูบานจะนํา

ปจจัยไทยธรรมที่ไดรับการบริจาคแหมารวมกันที่วัด จากนั้นผูนําจะทําการถวายปจจัยไทยธรรมแดวัด และภายหลัง

จากถวายปจจัยเสร็จสิ้นมักนิยมประกอบพิธีกรรมการสรงพระ โดยการอัญเชิญน้ําศักดิ์สิทธิ์ เพื่อสรงพระและรดน้ําดํา

หัวแกผูอาวุโสตามลําดับ ในอดีตวันฉลองสงกรานตในเดือนหา (แคแจต) นอกจากประเพณีเรือมตรษ แลวยังมี

การละเลนอื่น ๆ อาทิ เชน เรือมอันเร สะบา โชง เปนตนไปจนกระทั่ง วันแรม 14 ค่ํา เดือน 5 ซึ่งถือไดวาเปนวันสงทาย

ของงานสงกรานต เรียกวา “แหโดนจังการน” ซึ่งเชื่อกันวาบรรพบุรุษทั้งหลายไดลงมาวันสงกรานตวันนี้ตองสงปูยาตา

ยายกลับภูมิภพ  เปนอันเสร็จสิ้นประเพณีในงานประเพณีประจําเดือนหาของบานปรือ 

 ตัวอยางบทรองและบทแปล (เยียน กลุมยา, สัมภาษณเมื่อวันที่ 13 พฤษภาคม 2561) ดังนี้ 

 

 

 



  วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ํามูล ปที ่11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) | 29 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 11 No. 2 (July - December 2022) 

 บทอนุญาตเจาของบาน 

  บทรองภาษาเขมร 

                    ตรษขมาดด็อลเฮย 

                  ตรษขมาดดอลเฮย                 (ลูกคูรับ) 

                    ใดเฮมจะ 

                  โจลบานรือเต                       (ลูกคูรับ) 

                    โจลแองจีแอง 

                  ขลาดมนายนึงจ ี                    (ลูกคูรับ) 

                   โจลบานรือเต         

                 เคนียขมาดสามเซิบ                 (ลูกคูรับ) 

 

  บทแปลภาษาไทย 

   ตรษผมถึงแลว ถึงแลวนะจะ เขาบานไดหรือไม ถาไดเขาไปมันจะพบแตสิ่งดี ๆ นะ กลัววาเจาบาน

ไมใหเขา เลยตองขออนุญาตกอน และขบวนเรือมตรษครั้งนี้พวกเรามากันสามสิบคน 

 

 บทกลาวถึงงานตรษ 

  บทรองภาษาเขมร 

                   ตรษเอยตรงโตรด  

       ตรษโมบีตะโบง    

                   เย็วชีกะบานเดือน 

   ฝนเดือนแมเอย 

                   เยอแมสระเนาะ 

   ออยเปราะบันเซา 

     ออยโกนออยเจา 

   ตระเจียกตระจุม 

     ออยเตียงเนียงกระมุม 

   สระตุมเจอดพอง  

    

  บทแปลภาษาไทย 

   คณะตรษมาจากทิศใตนะ มาวันนี้ก็มาเพื่อใหแมมีความสุขหรือพอมีความสุข และขอใหลูกหลานมี

ความสุข อยูเย็นเปนสุข สิ่งช่ัวรายจงออกไปจากชีวิต ขอใหนองสาวพบเจอแตสิ่งดีๆ มีจิตใจที่สงบเยือกเย็น ตอนรับความ

เปนศิริมงคล 

 

 

 

 



30 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ํามูล ปที่ 11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 

 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 11 No. 2 (July - December 2022) 

 การแตงกายในการเรือม(รํา)ตรษในอดีต      

  หญิง : นุงผาถุง สวมเสื้อไหมหรือฝาย แขนสั้น หรือแขนยาวก็ได 

  ชาย  : นุงโสรง สวมเสื้อไหมหรือฝาย แขนสั้น หรือแขนยาวก็ได 

 การแตงกายในการเรือม(รํา)ตรษในปจจุบัน  

  หญิง : นุงผาถุง สวมเสื้อลายดอก หมสไบ สวมหมวก 

  ชาย  : นุงโสรง สวมเสื้อลายดอก ผาขาวมาคาดเอว สวมหมวก   

 ในปจจุบันยังคงมีการละเลนประเพณีเรือมตรษ ของชุมชนบานปรือ หมูที่ 1 ตําบลปรือ อําเภอปราสาท 

จังหวัดสุรินทรอยู ซึ่งยังคงไดรับสืบทอดลักษณะประเพณีดั้งเดิมเอาไวใหคงอยูตอไป จัดไดวาเปนงานประจําปสําคัญ

ของชุมชนบานปรือและสะทอนถึงความเข็มแข็งทางวัฒนธรรมทองถิ่น 

 

บทบาทของตังเคากับประเพณีเรือมตรษ 

 บทบาทของผูนําในประเพณีเรือมตรษ มีความสัมพันธและเชื่อมโยงในมิติตาง ๆ ซึ่งสามารถจําแนกออกเปน

ดานไดคือ ดานคติความเชื่อ ในฐานะผูมีคุณลักษณะดีตามความเชื่อทางศาสนาและเปนผูมีความรูในศาสตรวิชาตาง ๆ 

ไดอยางลึกซึ้ง สามารถใหพรและอวยชัยแกคนในชุมชนได ดานสังคม เปนผูไดรับการยอมรับจากชุมชนในฐานผูมี

จริยธรรมอันดี พรอมดวยคุณวุฒิและวัยวุฒิเปนที่ยอมรับของสังคมได ดานประเพณี เปนผูซึ่งนําใหการละเลนใน

ประเพณีเปนไปไดอยางถูกตองตรงตามขนบดั้งเดิม รวมถึงกํากับดูแลใหประเพณีราบรื่นเปนอยางด ี

 1) ตังเคา กับบทบาทดานความเชื่อ ตังเคา มีบทบาทในฐานะผูนําในการดําเนินงานประเพณีเรือมตรษ

เปนทั้งผูนําการรองละเลนและผูนําในการประกอบพิธีกรรม  ตังเคา จึงตองเปนผูมีความรูและความเขาใจในพิธีกรรม

และคติความเชื่อทั้งคติความเชื่อทองถิ่นและคติความเชื่อของพุทธศาสนา  โดยสามารถสวดมนต ปะพรมน้ํามนต 

อํานวยอวยชัยใหศีลและพรแกชาวบานในชุมชนได เนื่องจากการจะไดเปนตังเคานั้น ตองมีคุณสมบัติสําคัญ คือ การ

ไดรับการยอมรับจากคนในสังคมในฐานะ “ผูประกอบพิธี” โดยผานการอุปสมบท และศึกษาความรูเกี่ยวกับ

พระพุทธศาสนา เชน บทสวดมนตพิธี มงคลตาง ๆ เชน เจริญพุทธมนต มงคลสูตร เปนตน ซึ่งสามารถนํามาใชเพื่อ

ประโยชนกับคนในชุมชนได และศึกษาคติความเชื่อทองถิ่น บทบริกรรม (ภาษาถิ่น) ดวยเชนเดียวกัน นอกจากนี้ในดาน

ความประพฤติยังตองมีความยึดมั่นในพระพุทธศาสนาโดยมีการถือศีลขั้นพื้นฐาน คือ ศีล 5 คือ 1.ปาณาติปาตา เวระ

มะณี สิกขาปะทัง สะมาทิยามิ ละเวนจากการฆาสัตวและเบียดเบียนสัตว 2. อะทินนาทานา เวระมะณี สิกขาปะทัง 

สะมาทิยามิ ละเวนจากลักทรัพยของผูอื่น 3. กาเมสุมิจฉาจารา เวระมะณี สิกขาปะทัง สะมาทิยามิ ละเวนจากการ

ประพฤติผิดในกาม 4. มุสาวาทา เวระมะณี สิกขาปะทัง สะมาทิยามิ ละเวนจากการพูดเท็จ 5.สุราเมระยะมัชชะปะ

มาทัฏฐานา เวระมะณี สิกขาปะทัง สะมาทิยามิ ละเวนจากการดื่มสุรา ของมึนเมา  

   จะเห็นไดวาการจะเปนตังเคาไดนั้น ตองเปนผูมีความรูความเขาใจพิธีกรรมและคติความเชื่อ รวมถึงตอง

มีคุณสมบัติของการประพฤติตน ใหดีงามตามกรอบศีลธรรมขั้นตนของพระพุทธศาสนา คือ ศีล 5 และสามารถ เปนผู

ประกอบพิธีกรรม เชื่อมโยงระหวางทองถิ่นกับพระพุทธศาสนาไดเปนอยางด ี

 2) ตังเคา กับบทบาททางชุมชน ตังเคา มีบทบาทในฐานะผูประกอบพิธีกรรมทองถิ่นและงานมงคลตาง ๆ 

ใหกับคนในชุมชน อันมีพื้นฐานมจากการอุปสมบท รวมถึงมีความรูดานพิธีกรรม เปนพื้นฐานใหกับคนในชุมชนยอมรับ

ผานคุณสมบัติของผูมีศีลธรรมอันดี ทําใหกลายเปนผูมีจริยธรรมของชุมชนโดยการตัดสินคุณคาความดีของคนในสังคม 

ตั้งอยูบนฐานของศาสนา ประกอบกับความประพฤติในขณะอยูในชุมชน จึงทําให ตังเคาอยูในฐานะ “ผูประพฤติดี”

ของคนในชุมชน โดยมีฐานคิดของผูประพฤติดี ปฏิบัติดี การอวยพรอํานวยใหแกใคร ผูไดรับยอมเกิดสิริมงคลแกตนเอง



  วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ํามูล ปที ่11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) | 31 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 11 No. 2 (July - December 2022) 

และครอบครัวรวมถึงชุมชนได ในอีกแงหนึ่งนั้น ตังเคาอาจเปนผูนําดานจิตใจของชุมชน ซึ่งมิใชทั้งผูนําชุมชน 

(ผูใหญบาน) และผูนําทางศาสนา (พระ) แต คือ ผูที่มีความประพฤติที่ดี ประกอบพิธีกรรมใหกับคนในชุมชนเชื่อถือ 

จนกระทั่งเกิดความเคารพและเชื่อมั่น กลายเปน ตังเคา ในงานประเพณีเรือมตรษของชุมชน จะเห็นไดวาบทบาททาง

ชุมชนของตังเคานั้นตองมีคุณสมบัติคือ คนในชุมชนใหการยอมรับ สามารถประกอบพิธีกรรมและการละเลนได รวมถึง 

คนในชุมชมใหเกียรติและใหการเคารพไดอยางสนิทใจ 

 3) ตังเคากับบทบาทประเพณีการละเลนเรือมตรษ บทบาทของตังเคาในประเพณีการละเลนเรือมตรษ ใน

ชุมชนบานปรือ เปน “ผูนําการละเลน” โดยตองมีความสามารถดานภาษา (ผูรองรํา) ความสามารถดานวิธีการละเลน 

(ผูรวมขบวน) ความสามารถดานเครื่องดนตรี (กลอง) และความสามารถดานเครื่องพิธีกรรมเครื่องเซน (ดอกไม พลู ธูป

เทียน) พานหรือขัน โดยจะมีองคประกอบขบวนที่สําคัญ คือ  

   1) ตังเคา คือ “อาจารย” ผูนําการละเลน (เรือมตรษ) เปนผูนําขบวนรับบริจาค ขบวนรองรําทําเพลง 

และสามารถบริกรรมมนตคาถา อํานวยอวยพร ประพรมน้ํามนต ใหแกเจาของบานได และเชื่อมโยงกับ วัดได ในอดีต 

ตะเคาบานปรือ คือ บุคคลเดียวกันกับ “พอเพลง” ซึ่งในปจจุบัน ตังเคาและพอเพลงคือคนละบุคคลกัน 

  2) พอเพลงหรือแมเพลง คือ ผูนํารองตามพอเพลง (ตังเคา) เปนชายหรือหญิงก็ได ใชภาษาเขมรถิ่นไทย

ในการขับรอง เปนผูมีทักษะในการรายรําขับรอง มีปฏิภาณไหวพริบ ดนสดคํารองรับลูกกับพอเพลง และลูกคู มีน้ําเสียง

ดังฟงชัด 

  3) ลูกคู คือชาวบานทุกคนที่รวมในขบวนเรือมตรษ ตองรองเพลงตรษตามพอเพลงแมเพลงในลักษณะ 

ลูกคู มีทักษะของการรํารวมกับผูรอง เปนกลุมที่สรางสีสันความสนุกใหเกิดความครื้นเครงในขบวนตรษนี ้

  4) เครื่องดนตรี เปนเครื่องประกอบจังหวะ ประกอบดวย กลอง ฉิ่ง ฉาบ หรือ ปนแซร เปนตนเครื่อง

ดนตรีทองถิ่น ทําดวยไมดามยาว ยอดทําเปนไมไขวมีเชือกผูกโยง ประดับริ้วกระดาษสีสันตาง ๆ นํากระปองแขวนไว

หรือเลือกวัสดุที่กอใหเกิดเสียงขึ้น วิธีการใชคือนํามากระทุงนําขบวนเรือมตรษ ปจจุบันมีการพัฒนาโดยการประยุกตใช

เครื่องเสียงรถเข็ญประกอบเปนวงดนตรีและมีเครื่องดนตรีอื่น ๆ นํามาชวยในการสรางความสนุกสนาน 

  5) ดอกไม (ดาวเรือง ลีลาวดี เฟองฟา หรือที่ชุมชนสามารถจัดหาสะดวก) ธูปเทียน ใสขันหรือภาชนะ 

เพื่อใชในรับบริจาค 

  จะเห็นไดวาบทบาทของตังเคาในประเพณีการละเลนเรือมตรษ มีสองสวนคือ ตังเคาทําหนาที่ผูนําของ

ชุมชน อีกหนาที่หนึ่งคือ ตัวกลางระหวางชุมชนกับศาสนา (วัด) ตังเคารวบรวมคนในชุมชนตระเตรียมรูปแบบและวาง

แผนการดําเนินขบวน จัดลําดับผูรวมขบวน และเสนทางการเดินเทาในประเพณีเรือมตรษ อีกดานหนึ่งก็ประสานงาน

รวมระหวางชุมชนกับวัด ในสวนของความตองการหรือสิ่งจําเปนตอวัด ตังเคา จึงทําหนาที่เปน “สื่อกลาง” รวมถึงทํา

หนาที่แทนวัด (ตัวแทนศาสนา) ดวยเชนกัน 

  ดังนั้น บทบาทของตังเคา เริ่มตนจากการเปน ผูประกอบพิธีกรรม ไดโดยมีประสบการณหรือผานการ

อุปสมบทมากอน ทําใหสามารถนําความรูทางดานพุทธพิธี มาปรับใชกับ คติความเชื่อทองถิ่นได และจําเปนตองมี

คุณสมบัติในฐานะของ ผูประพฤติด ีโดยไดรับการยอมรับจากคนในชุมชน ผานการคัดเลือกและการยอมรับทางพฤตนิยั

ของคนในชุมชนเปนฉันทามติใหเปนผูนําในการละเลน นอกเหนือจากคุณสมบัติทั้งสองอยางแลวนั้น คุณสมบัติสุดทาย

ที่ขาดเสียมิไดคือ การเปนผูนําการละเลน โดยตองมีทักษะและพรสวรรคของการสรางความสุข การใชภาษา การเลือก

คํามาใชกระเซาเยาแหยแกคนในชุมชนขณะการละเลนในประเพณีเรือมตรษ จากบทบาททั้ง 3 ดานซึ่งสะทอน

คุณสมบัติการเปนตังเคา จึงทําใหการสืบตอหรือการถายทอดมีความยากลําบากในปจจุบัน อันเนื่องมาจากการ



32 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ํามูล ปที่ 11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 

 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 11 No. 2 (July - December 2022) 

เปลี่ยนแปลงทางสังคม การรับวัฒนธรรมใหม เปนตน จึงทําให บทบาทหรือความสําคัญของตังเคาคอย ๆ เลือนหาย

จากชุมชน ตังเคาที่บานปรือ ดังภาพที่ 1 

 

 
 

                    ภาพที่ 1 ตังเคา บานปรือ อําเภอปราสาท จังหวัดสุรินทร (ตาเยียน กลุมยา) 

ที่มา: อรนุช แสงสุข (2561ข) 

 

คุณคาตังเคากับบทบาทวัฒนธรรมประเพณีทองถิ่น 

 1) ดานคติธรรม เปนผูสอนใหความรูทางคตคิวามเช่ือและพิธีกรรมเสมือนกับ เฒาจ้ํา หมอธรรม ครูบา โดย

ไดรับการเคารพนับถือจากคนในชุมชน เนื่องดวยเปนผูใหความรู (ทางศาสนาและความเชื่อ) แงคิด หลักคําสอน และได

นําความรูมาถายทอดแกคนในชุมชน เปนผลใหชุมชนยังคงอยูในศีลธรรมอันดีงาม 

 2) ดานเนติธรรม เปนผูประพฤติดี ใหกับคนในชุมชนยอมรับและสามารถเปนแบบอยางที่ดีใหกับชุมชน ทํา

ใหเกิดมาตรฐานของคุณคา หรือการตัดสินพฤติกรรมได รวมถึงทําใหชุมชนอยูรวมกันอยางสงบรมเย็น 

 3) ดานวัตถุธรรม เปนผูรวบรวมปจจัยตาง ๆ เพื่อนํามาสรางสิ่งปลูกสรางแกชุมชนหรือวัด เปนการสราง

ประโยชนในแงรูปธรรมแกชุมชนเปนสาธารณะประโยชน 

 4) ดานสหธรรม เปนผูที่สามารถประสานการเขารวมของคนในชุมชน สรางความรักสามัคคีใหกับคนใน

ชุมชนไดดีผานการประกอบพิธีกรรมและการละเลน  

 

ประโยชนและคุณคาของประเพณีการละเลนเรือมตรษ 

 1) ประเพณีการละเลนเรือมตรษ ทําใหเกิดหลักการพึ่งพากันของคนในชุมชน เปนการสรางชุมชนให

เขมแข็ง และเปนการหลอหลอมคนในชุมชนซึ่งมีความแตกตางกันในเรื่อง เพศ อายุ ฐานะ ไดเปนอยางดี และกอใหเกิด

ความรวมมือของคนในชุมชนโดยการสรางระบบประเพณีรวมกัน ซึ่งไมสามารถสรางหรือจัดไดเพียงคนใดคนหนึ่งหรือ

กลุมใดกลุมหนึ่งหากปราศจากการพึ่งพากันของชุมชน 



  วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ํามูล ปที ่11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) | 33 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 11 No. 2 (July - December 2022) 

 2) ประเพณีการละเลนเรือมตรษ สามารถแกไขปญหาของคนในชุมชนได ซึ่งในแตละชุมชนนั้นยอมมีปญหา

เกิดขึ้นของคนในชุมชน ประเพณีหรือการละเลนเปนสิ่งที่สามารถเชื่อโยงหรือชําระความไมลงรอยของคนในชุมชนได 

ประเพณีเรือมตรษจึงเปนหนึ่งในเครื่องมือของชุมชนที่นํามาใชแกไขปญหาของชุมชนไดเปนอยางดี  

 3) ประเพณีการละเลนเรือมตรษเปนสวนหนึ่งของระบบการควบคุมสังคมรูปแบบหนึ่ง หรืออาจกลาวไดวา

เปนวิถีประชาของคนในชุมชน 

 4) ประเพณีการละเลนเรือมตรษ เปนนันทนาการ ผอนคลาย สรางสีสัน และความบันเทงิใหกับคนในชุมชน  

 5) ประเพณีการละเลนเรือมตรษ มีคุณคาในฐานะมรดกของชุมชนซึ่งมีการประยุกต ปรับเปลี่ยน และการ

พัฒนาภูมิปญญาได  

 

แนวทางการอนุรักษประเพณีเรือมตรษ 

 1) ดานบุคคล ตังเคา พอเพลงแมเพลง ลูกคู ควรมีการอนุรักษและสืบทอดโดยการบันทึกหรือถายทอดตอ

ใหกับเยาวชนรุนหลัง 

 2) ดานเนื้อหา บทเพลงคํารอง (การใชภาษาเขมรถิ่นไทย) ภาษาคําที่ใช ตองมีการเผยแพรและแปล

ความหมาย อาจมีการประยุกตคํารองหรือใชเนื้อรองเพิ่มเติมหรือปรับปรุงใหทันสมัยได 

 3) ดานดนตรี เครื่องดนตรีทองถิ่น การเลนเพลงประกอบจังหวะ ควรมีการอนุรักษและสืบทอดโดยการ

บันทึกหรือถายทอดในสื่อตาง ๆ เพื่อใหคนรุนตอไปสามารถเรียนรูไดตลอด 

 4) ดานการละเลน เครื่องแตงกาย พิธีกรรม องคประกอบ สามารถปรับเปลี่ยนไปตามยุคสมัยไดแตยังคงไว

ซึ่งเนื้อหาหลักของประเพณี 

 

บทสรุป 

 ประเพณีเรือมตรษ คือ การละเลนของคนในจังหวัดสุรินทร เปนวัฒนธรรมประเพณีของชาวไทยเขมร มีการ

ถือปฏิบัติ ในชวงตั้งแตวันขึ้น 1 ค่ํา ถึงวัน แรม 14 ค่ํา เดือน 5 หรือ เรียกวาตามภาษาไทยเขมรวา “แคแจต” ตรงกับ

ตรุษไทย (วันขึ้นปใหมไทย วันที่ 13 - 15 เมษายนของทุก ๆ ป) เปนวันที่มีการละเลนดวยการสรางความสนุกสนาน

ความบันเทิงแกคนในชุมชน และนอกเหนือจากประเพณีทองถิ่นที่มีความสําคัญตอคนในชุมชนแลวนั้น  สิ่งสําคัญซึ่งจะ

ขาดไมไดในประเพณีนี้คือ ผูนําขบวน “ผูนํา” ในงานประเพณีเรือมตรษ มีบทบาทสําคัญ เรียกวา ตังเคา ทําหนาที่

เสมือนเปน “สื่อกลาง” ระหวางคนในชุมชนกับวัด ระหวางคติความเชื่อทองถิ่นกับคติความเชื่อในพระพุทธศาสนา 

ระหวางคนในชุมชนเดียวกัน  ผานบทบาทสําคัญคือ 1. ดานความเชื่อ คือ เปนทั้งผูนําการรองละเลนและผูนําในการ

ประกอบพิธีกรรม  ตังเคา จึงตองเปนผูมีความรูและความเขาใจในพิธีกรรมและคติความเชื่อทั้งคติความเชื่อทองถิ่นและ

คติความเชื่อของพุทธศาสนา 2. ดานชุมชน โดยมีบทบาทในฐานะผูประกอบพิธีกรรมทองถิ่นและงานมงคลตาง ๆ 

ใหกับคนในชุมชน 3. บทบาทของตังเคาในประเพณีการละเลนเรือมตรษ เปน “ผูนําการละเลน” โดยตองมี

ความสามารถภาษา วิธีการละเลน ดนตรี และความรูในเครื่องพิธีกรรมเครื่องเซน ทั้ง 3 สวนของบทบาทตังเคา คือ ผู

ประกอบพิธีกรรม ผูประพฤติดี และผูนําการละเลน ซึ่งกอใหเกิดความเขมแข็งในชุมชน และกอใหเกิดความเขมแข็งทาง

วัฒนธรรมทองถิ่น ไทย - เขมร (ภาษาถิ่น) รวมถึงสะทอนภาพของสังคมในมุมมองแบบพหุวัฒนธรรมซึ่งยอมรับ

เอกลักษณทองถิ่น (Localization) โดยชี้ใหเห็นถึงคุณคาทางวัฒนธรรม คุณประโยชนตอสังคม และควรคาแกการ

อนุรักษไวใหคงอยูตอไป 

 



34 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ํามูล ปที่ 11 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 

 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 11 No. 2 (July - December 2022) 

เอกสารอางอิง 

กฤษฏา ศรีธรรมา. (2558). ภูมิปญญาทองถิ่นอีสาน. (พิมพครั้งที่ 4). มหาสารคาม : โรงพิมพมหาวิทยาลัยราชภัฏ

มหาสารคาม. 

คณะกรรมการฝายประมวลเอกสารและจดหมายเหตุ. (2544). วัฒนธรรม พัฒนาการทางประวัติศาสตร เอกลักษณ

และภูมิปญญาจังหวัดสุรินทร. กรุงเทพฯ : โรงพิมพคุรุสภาลาดพราว. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2556). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554. (พิมพครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ : นานมีบุค

พับลิเคชั่น. 

ราศี ชัยมูล. (2542). วิเคราะหนิทานพื้นบานของชาวไทยเขมรบานพลวง ตําบลพลวง อําเภอปราสาท จังหวัด

สุรินทร. วิทยานิพนธ. ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาไทยคดีศึกษา. มหาสารคาม : มหาวิทยาลัย

มหาสารคาม. 

ศิริ ผาสุก, อัจฉรา ภาณุรัตน, เครือจิต ศรีบุญนาค. (2536). สุรินทรมรดกโลกทางวัฒนธรรมในประเทศไทย.  

กรุงเทพฯ :  เอส เอนด จี กราฟฟค,  

สัทธา อริยะธุกันต. (2532). “ประเพณีลอยกระทงของเขมร” ในวัฒนธรรม. บุรีรัมย : วิทยาลัยครูบุรีรัมย. 

อรนุช แสงสุข. (2561ก). ประเพณีเรือมตรษ มรดกวัฒนธรรมของชุมชนบานปรือ จังหวัดสุรินทร. รายงานการวิจัย. 

สุรินทร : มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร. 

อรนุช แสงสุข. (2561ข). โครงการศึกษาบทบาทตังเคากับการละเลนเรือมตรษในจังหวัดสุรินทร [ภาพถาย]. 13 

พฤษภาคม 2561. สุรินทร : บานปรือ ตําบลปรือ อําเภอปราสาท จังหวัดสุรินทร. 

อารีย ทองแกว. (2549). วัฒนธรรมทองถิ่นสุรินทร. สุรินทร : มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร. 

 

บุคลานุกรม 

เยียน กลุมยา (ผูใหสัมภาษณ). อรนุช แสงสุข (ผูสัมภาษณ). ที่ บานปรือ อําเภอปราสาท จังหวัดสุรินทร 32140. เมื่อ

วันที่ 13 พฤษภาคม 2561. 

  


