
วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) | 533 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

ทุนทางวัฒนธรรมสี่เผาไทไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ 
The Cultural Capital of the Four Ethnic Groups in Phrai Bueng District, Sisaket Province 
 

อุมาพร ประชาชิต1* กิจติพงษ ประชาชิต2 และ เชิดศักดิ์ ฉายถวิล3  
Umaporn Prachachit1*, Kittipong Prachachit2, and Cherdsak Chaitavil3 

ผูชวยศาสตราจารย สาขาวิชานิเทศศาสตร คณะมนุษยศาสตรและสงัคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏศรีสะเกษ1 
ผูชวยศาสตราจารย ดร. สาขาวิชาศิลปะและการออกแบบ คณะมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร  

มหาวิทยาลัยราชภัฏศรีสะเกษ2 
ผูชวยศาสตราจารย ดร. สาขาวิชาการพัฒนาชุมชน คณะมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏศรีสะเกษ3 

Assistant Professor, Program in Communication Arts, Faculty of Humanities and Social Sciences, 
Sisaket Rajabhat University1 

Assistant Professor, Dr., Program in Art and Design, Faculty of Humanities and Social Sciences,  
Sisaket Rajabhat University2 

Assistant Professor, Dr., Program in Community Development, Faculty of Humanities and Social Sciences, 
Sisaket Rajabhat University3 

*Corresponding author, e-mail: umaporn.p@sskru.ac.th 
 

วันท่ีรับบทความ: 29 พฤษภาคม 2568; วันแกไขบทความ: 29 กรกฎาคม 2568; วันตอบรับบทความ: 13 สิงหาคม 2568 

 
บทคัดยอ 

 การวิจัยครั้งนี้เปนการศึกษาบริบทชุมชนและขอมูลเบื้องตนเกี่ยวกับทุนทางวัฒนธรรมของกลุมชาติพันธุ    
สี่เผาไทศรีสะเกษ ในพ้ืนที่อำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ เพื่อคนหาทุนทางวฒันธรรมที่ทรงคุณคา และเปนเอกลักษณ
ของอำเภอไพรบึง โดยการศึกษาครั้งนี้ใชวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ มีกลุมเปาหมาย คือ ประชากรในอำเภอไพรบึง จังหวัด    
ศรีสะเกษ คัดเลือกโดยใชวิธีสุมตัวอยางแบบเจาะจง โดยการคัดเลือกผูนำทองถิ่น ผูนำชุมชน ศิลปน ชางฝมือทองถ่ิน 
และปราชญชุมชน รวมทั้งสิ้น 85 คน ใชวิธีการศึกษาโดยการประชุมกลุมยอย การสัมภาษณ และการสำรวจพื้นที่ 
ผลการวิจัย พบวา ทุนทางวัฒนธรรมของกลุมชาติพันธุสี ่เผาไทศรีสะเกษ ในพื้นที่อำเภอไพรบึง หรือเรียกอีกชื่อวา       
สี่เผาไทไพรบึง ยังมีความแนบแนนกับสายสัมพันธที่เปนจิตวิญญาณตามความเชื่อดั้งเดิมจากบรรพชน ที่เปนความเช่ือ
เกี่ยวกับผีบรรพบุรุษ และผีถือวาเปนสิ่งศักดิ์สิทธิ์ประจำชุมชน จากทุนทางวัฒนธรรมดังกลาวกอใหเกิดประเพณี และ
พิธีกรรมตาง ๆ ที่เปนเอกลักษณของสี่เผาไทไพรบึง แบงเปนทุนทางวัฒนธรรม 8 ดาน ไดแก 1) โบราณสถาน           
2) ภูมิปญญาการทอผาพื้นเมือง 3) เสลิก 4) เครื่องแตงกายกลุมชาติพันธุสี่เผาไทไพรบึง 5) หมอชางและพิธีปะกำ      
6) ประเพณีปงออกเปรี๊ยะแค 7) พิธีกรรมรำบำบัดโรค และ 8) ศิลปะการแสดงพื้นบาน ซึ่งขอมูลทุนทางวัฒนธรรม
เหลานี้ไดไปปรากฏในนิทรรศการสี่เผาไท ในพิพิธภัณฑ “พิพิธศรีสะเกษ” อีกทั้งเปนทุนในการพัฒนาผลิตภัณฑชมุชน
และเทศกาล “สี่เผาไทไพรบึง” เทศกาลประจำปของอำเภอไพรบึงในปจจุบัน  
 
คำสำคัญ:  ทุนทางวฒันธรรม, สี่เผาไทไพรบึง, ศรีสะเกษ 
 

Abstract 
 This research is a study of the community context and preliminary data on the cultural 
capital of the four ethnic Tai groups of Sisaket in the Phrai Bueng District, Sisaket Province. The aim is 
to identify the valuable and unique cultural capital of Phrai Bueng District. This study employs 
qualitative research methods, targeting the population of Phrai Bueng District, Sisaket Province. The 
sampling method is purposive sampling, selecting local leaders, community leaders, artists, local 



534 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

artisans, and community scholars, totaling 85 individuals. The research methods include focus group 
discussions, interviews, and field surveys. The research findings reveal that the cultural capital of the 
four ethnic groups of Sisaket in Phrai Bueng District, also known as the Four Tai Groups of Phrai Bueng, 
remains deeply connected to the spiritual relationships stemming from ancestral beliefs. These 
beliefs are centered around ancestor spirits and local guardian spirits, which are considered sacred 
and integral to the community. This cultural capital has given rise to distinctive traditions and rituals 
of the Four Tai Groups of Phrai Bueng. The cultural capital can be categorized into eight areas: 1) 
ancient monuments, 2) indigenous textile weaving wisdom, 3) silk (local craftsmanship), 4) traditional 
costumes of the Four Tai Groups of Phrai Bueng, 5) elephant healers and the Phakam ritual, 6) the 
Pang Ok Pria Khae tradition, 7) healing dance rituals, and 8) traditional performing arts. These elements 
of cultural capital have been featured in the “Four Tai Ethnic Groups” exhibition at the “Phiphit 
Sisaket” Museum. Moreover, they serve as valuable resources for the development of community 
products and the annual “Four Tai Ethnic Groups of Phrai Bueng” festival, which is now a regular 
event in Phrai Bueng District. 
 
Keywords: Cultural Capital, Four Tai Groups of Phrai Bueng, Sisaket  
 
บทนำ 
 จังหวัดศรีสะเกษในอดีตเคยเปนพื้นที่ทางประวัติศาสตรที่ยิ ่งใหญ ตั้งแตยุคสมัยอารยธรรมขอมโบราณ 
เจริญรุงเรืองในอดีตมากกวา 1,000 ป จนไดรับการกลาวขานวาเปน “ดินแดนปราสาทขอมโบราณ” และยังเปนพ้ืนที่ที่
อุดมสมบูรณไปดวยความหลากหลายทางวัฒนธรรมของกลุมชาติพันธุพื้นเมือง ที่ถือวาเปน “อัตลักษณ” สำคัญของ
จังหวัดศรีสะเกษ คือ เขมร สวย (กูย) ลาว และเยอ ทำใหศรีสะเกษไดชื่อวาเปน “เมืองชนสี่เผา” อีกทั้งยังไดมีการใช 
รูปปราสาทขอมเปนสัญลักษณประจำจังหวัด และวัฒนธรรมชนสี่เผาไทศรีสะเกษ เปนอัตลักษณทางวัฒนธรรมประจำ
จังหวัดดวย จึงแสดงใหเห็นถึงรากเหงาทางประวัติศาสตรและความงดงามทางวัฒนธรรมที่หยั่งรากลึกมาหลายรอย
หลายพันปของกลุมชนสี่เผาไทศรีสะเกษ อำเภอไพรบึง เปนพื้นที่เดียวของจังหวัดศรีสะเกษ ที่มีกลุมชาติพันธุหลักของ
จังหวัดศรีสะเกษอยูครบทั้ง 4 ชาติพันธุ ซึ่งมีโบราณสถาน ชุมชนดั้งเดิม วัดเกา วัฒนธรรม ความเชื่อ ประเพณี และ
หลักฐานหลายอยางที่ปรากฏใหเห็นถึงความเช่ือมโยงสถานการณสำคัญของตำนานการสรางเมืองศรีสะเกษของบรรพบุรุษ 
ซึ่งมีคนจำนวนนอยมากที่รูจักเรื่องราวที่สำคัญของอำเภอไพรบึงวาเปนพื้นที่มีการเลี้ยงชาง มีการอาศัยอยูรวมกันของ
กลุมชาติพันธุท้ังสี่กลุมชาติพันธุ รวมถึงมีวัฒนธรรมดั้งเดิมที่ยังคงอยูและสืบทอดมาจนถึงปจจุบัน (ธันยพงศ สารรัตน, 2563) 
 ปจจุบันมีหลักฐานรากเหงาทางวัฒนธรรมของกลุมชาติพันธุสี่เผาไทศรีสะเกษ ในพื้นที่อำเภอไพรบึง เชน 
โบราณสถาน วัดบานปราสาทเยอ พระพุทธธาตุเจดียไพรบึง โบสถเกาวัดบานหนองอารี บานโบราณ ความเชื่อเรื่อง    
ผีปะกำ และสะไน ซึ่งเปนของโบราณที่มีความสำคัญของจังหวัดศรีสะเกษ ตลอดจนเปนการเชื่อมโยงหลักฐานทาง
ประวัติศาสตรเกี่ยวกับบรรพชนที่เคยจับชางเผือกสงใหกับพระยาจักรี รัชกาลที่ 1 อีกดวย (ศูนยขอมูลกลางทาง
วัฒนธรรม, 2565) การทอผาพื้นเมือง ผาที่แสดงถึงอัตลักษณของกลุมชาติพันธุ ไดแก ผาพื้น ผาเหยียบ ผาขิด ผายก 
ผามัดหมี่ ผาตีนซิ่น เสลิก ถือวามีความสำคัญตอวิถีการผลิตผาพื้นเมืองที่แสดงถึงอัตลักษณทางวัฒนธรรม (อรุณี   
เจริญทรัพย และ ชีวาพร คชฤทธิ, 2566) การแตงกายของชุมชนมักตกแตงเสื้อดวยเม็ดเงินแท ที่เรียกวา “เม็ดเงิน
หมากคอ” ซึ่งตีโดยชางฝมือในชุมชน กลุมชาติพันธุในอำเภอไพรบึง ชาวอีสานมีความเชื่อในเรื่องผีบรรพบุรุษ เทวดา 
และวิญญาณ โดยมีความเช่ือวาพลังเหนือธรรมชาติเหลานี้สามารถทำใหเกิดความสุขและความทุกขกับชีวิตได ถาหากมี
สมาชิกในครอบครัวหรือเครือญาติไมปฏิบัติตนใหอยูในความถูกตองตามครรลองคลองธรรม จะสงผลถึงคนที่อยูใน
ครอบครัวและเครือญาติเกิดการเจ็บปวยท่ีไมสามารถรักษาดวยการแพทยสมัยใหม ตองรักษาดวยการทำพิธีขอขมาดวง
วิญญาณบรรพบุรุษ มีการจัดพิธีกรรมบำบัดโรค ที่แสดงถึงอัตลักษณความเชื่อของแตละกลุมชาติพันธุ ไดแก รําแมมด 
รำผีฟา รำแถน รำแกลมอ รำมออะเจียง รำผีปะกำ (บุญยืน งามเปรี ่ยม และคณะ, 2559) นอกจากนี ้ย ังมี



วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) | 535 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

ศิลปะการแสดงและการละเลนพื ้นบานที ่มีความโดดเดนของแตละกลุมชาติพันธุ เชน รำตรด หรือ เลงตรด เปน
การละเลนในเทศกาลสงกรานตของชาวศรีสะเกษเชื้อสายเขมรที่นิยม และประเพณี ปงออกเปรี๊ยะแค หรือประเพณี
ปอนขาวพระจันทร ซึ่งจัดในวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 12 ตรงกับเทศกาลลอยกระทง ซึ่งถือเปนประเพณีการเสี่ยงทาย
ทำนายเกี่ยวกับปริมาณฝน จากเปลวเทียนและน้ำตาเทียนที่เชื ่อมโยงกับฤดูกาลการกินขาวเมาของกลุมชาติพันธุ ใน
พ้ืนที่อำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ (เจาอาวาส, การสื่อสารสวนบุคคล, 12 พฤษภาคม 2566) 
 จากขอมูลที่กลาวมา ทุนทางวัฒนธรรมสี่เผาไทศรีสะเกษ ในเขตอำเภอไพรบึง มีความหลากหลายและ
นาสนใจเปนอยางมาก เหมาะสมที่จะนำมาเปนทุนในการพัฒนาเศรฐกิจของชุมชน สามารถนำมาเปนทุนในการพัฒนา
ผลิตภัณฑ การทองเที่ยว และงานเทศกาลประจำปของอำเภอได งานวิจัยนี้จึงใชกระบวนการมีสวนรวมระหวางนักวิจัย
และชุมชน จากความรวมมือของเครือขายในชุมชน ทั้งกลุมศิลปนทองถิ่น ชางฝมือ เพื่อใหชุมชนและภาคีเครือขายใน
การคนหารากเหงาทางวัฒนธรรมของวัฒนธรรมของสี่เผาไทไพรบึงวามีทุนทางวัฒนธรรมในดานใดบาง โดยไดรับ
งบประมาณสนับสนุนในการวิจัย จากหนวยบริหารและจัดการทุนดานการพัฒนาระดับพื้นที่ (บพท.) ในช่ือโครงการวจิัย 
โครงการพัฒนาเศรษฐกิจฐานรากดวยฐานทุนทางวัฒนธรรมสี่เผาไทศรีสะเกษ โดยงานวิจัยนี้เปนสวนของการคนหา
และสำรวจตนทุนทางวัฒนธรรมสี่เผาไทศรีสะเกษ ในพื้นที่อำเภอไพรบึง เพื่อจะสามารถนำองคความรูนี้ไปใชในการ
พัฒนาผลิตภัณฑ พัฒนาการบริการในชุมชน การแสดง และนำเสนอขอมูลในรูปแบบของระบบแผนที่วัฒนธรรมในการ
วิจัยตอไป รวมทั้งสรางความตระหนักรูในชุมชน รวมกันขับเคลื่อนตามแนวทางในการสรางมูลคาใหกับวัฒนธรรมให
เกิดความรักความหวงแหนในวัฒนธรรมของตัวเอง เกิดการอนุรักษ และเกิดการพัฒนาชุมชนดั้งเดิมที่มีมรดกทาง
วัฒนธรรมที่ทรงคณุคาใหคงอยูตอไป 

 
วัตถุประสงคการวิจัย 
 เพ่ือศึกษาทุนทางวัฒนธรรมที่ทรงคุณคาและเปนเอกลักษณของกลุมชาติพันธุสี่เผาไทศรสีะเกษ พ้ืนที่อำเภอ
ไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ 
 
การทบทวนวรรณกรรม 
 งานวิจัยนี้ใชแนวคิดทุนทางวัฒนธรรมเปนแนวคิดหลัก โดย กัญญารัตน แกวกมล และคณะ (2564) ให
ความหมาย “ทุนทางวัฒนธรรม” วาหมายถึง ทรัพยสินมรดกทางวัฒนธรรมอันมีมูลคาและคุณคาตอการพัฒนาสังคม
และประเทศชาติ ท่ีไดมีการสั่งสมสืบทอดมาตั้งแตอดีตจนถึงปจจุบัน มีทั้งสิ่งท่ี จับตองไดและสิ่งท่ีจับตองไมได สิ่งที่จับ
ตองได เชน วัตถุสิ่งของตาง ๆ โบราณสถาน และโบราณวัตถุ เปนตน สวนสิ่งที่จับตองไมได เชน ภูมิปญญา ความรู 
ความเชื่อ และคานิยม เปนตน ทรัพยสินมรดก ทางวัฒนธรรมเหลานี้จะถูกนำมาแปลงใหกลายเปนสิ่งที่มีคุณคาและ
มูลคาในตัวเอง ไมวาจะอยูในรูปสินคาและบริการ หรือแนวความคิด แบบแผนความประพฤติปฏิบัติตาง ๆ เพื่อใช     
สิ่งเหลานี้ในการพัฒนาขับเคลื่อนสังคมและประเทศชาติตอไป  
 สวน เรณู เหมือนจันทรเชย (2558 : 236 - 240) ไดแบงองคประกอบ ของทุนทางวัฒนธรรมไวดังนี้ 
องคประกอบดานภูมิปญญา องคประกอบดานแบบแผนพฤติกรรม องคประกอบดานผลงานที่เปนรูปธรรมทางวัตถุ
รวมทั้งท่ีเปนสัญลักษณ องคประกอบดานสถาบันหรือองคกรของสังคมหรือชุมชน และองคประกอบดานองคการ  
 นอกจากนี้ กัญญารัตน แกวกมล และคณะ (2564) ยังไดศึกษาแนวคิด องคประกอบ กระบวนการพัฒนา
ชุมชน และแนวทางการใชทุนทางวัฒนธรรมเพื่อการพัฒนาชุมชนอยางยั่งยืน ผลการศึกษาพบวา การใชทุนทาง
วัฒนธรรมเปนเครื่องมือยุทธวิธีที่สำคัญในการพัฒนาชุมชนอยางยั่งยืน โดยมีแนวทางการจัดการหลากหลาย ข้ึนอยูกับ
ความเหมาะสมของแตละพื้นที่ ซึ่งนำมาใชเปนแนวทางในการศึกษาทุนทางวัฒนธรรมสี่เผาไทไพรบึง อำเภอไพรบึง เพ่ือ
นำองคความรูท่ีไดจากการวจิัยไปใชในการพัฒนาเศรษฐกิจฐานรากของชุมชนตอไป  
 สำหรับทุนทางวัฒนธรรมที่ตองการศึกษา คือ “สี่เผาไท” ซึ่งเปนกลุมชาติพันธุที ่อาศัยในอำเภอไพรบึง 
จังหวัดศรีสะเกษ ไดแก ไทยเขมร ไทยลาว ไทยกูย (หรือสวย) และไทยเยอ แตละกลุมมีประวัติศาสตร วัฒนธรรม 
ภาษา และวิถีชีวิตที่แตกตางกัน การอยูรวมกันของกลุมชาติพันธุเหลานี้เปนสิ่งท่ีทำใหศรีสะเกษมีความหลากหลายทาง
วัฒนธรรมที่นาสนใจและเปนเอกลักษณชนทั้ง 4 เผา มีภาษาพูดในทองถิ่น ของตนเองรวมทั้งขนบธรรมเนียมประเพณี



536 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

แตกตางกันอยางสิ้นเชิง ซึ่งจังหวัดศรีสะเกษไดใหความสำคัญกับการอยูรวมกันของ 4 กลุมชาติพันธุ นำมาสูการจัดงาน
เทศกาลงานเทศกาลดอกลำดวนบานสืบสานประเพณสี่เผาไทศรีสะเกษ เปนงานประเพณีประจำปของจังหวัดที่ยิ่งใหญ
ทุกปแสดงออกถึงประเพณีวฒันธรรมท่ีชาว 4 เผา ไดอาศัยอยูรวมกันมาอยางยาวนานดวยความสามัคคี (บุญยืน งามเปรี่ยม 
และคณะ, 2559) ซึ่งตัวแทนกลุมชาติพันธุทั้ง 4 กลุมชาติพันธุในอำเภอไพรบึงก็ไดมีสวนรวมในงานเทศกาลดังกลาวเชนกัน 

 
กรอบแนวคิดการวิจัย 
 งานวิจัยนี้มีกรอบแนวคิดการวิจัย ดังภาพที่ 1 
 

 

 
ภาพท่ี 1 กรอบแนวคิดการวิจัย 

 
วิธีการดําเนินการวิจัย 
 งานวิจัยนี้ใชวิธีวิจัยเชิงคณุภาพ (Qualitative Research) โดยเปนการวจิัยเชิงพ้ืนท่ีแบบมีสวนรวม โดยเชื่อ
วามีขอมูลเกี่ยวกับทุนทางวัฒนธรรมในพื้นที่อำเภอไพรบึงที่ยังมีไดมีการสำรวจ บันทึก และนำมาสรางคุณคาอยาง
เหมาะสมซึ่งจะทำใหทันทางวัฒนธรรมเหลานี้สูญหายไปตามการเวลา และเชื่อวาผูที่จะใหขอมูลเหลานี้ไดดีท่ีสุด คือ 
ปราชญชุมชนในพ้ืนที่ จึงไดออกแบบการวิจัยเปนการวิจัยเชิงพ้ืนท่ีแบบมีสวนรวม ที่จะตองลงพ้ืนที่ทำงานรวมกับชุมชน 
สรางความคุนเคยและความไววางใจกอนจะรวมมือกับชุมชนและภาคีเครือขายเก็บรวบรวมขอมูลและนำเสนออยาง
เปนรูปธรรม โดยมีกลุมเปาหมาย คือ ประชากรในอำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ คัดเลือกโดยใชวิธีสุมตัวอยางแบบ
เจาะจง (Purposive Sampling) โดยการคัดเลือกผูนำทองถิ่น ผูนำชุมชน ศิลปน ชางฝมือทองถิ่น และปราชญชุมชน 
มาเขารวมการประชุมกลุม จากนั้นใชการสุมตัวอยางแบบกอนหิมะ (Snowball Sampling) ใหกลุมตัวอยางแนะนำชาง
ปราชญชุมชนดานอ่ืน ๆ ตอ เพ่ือคนหาทุนทางวัฒนธรรมท่ีทรงคุณคา และเปนเอกลักษณของอำเภอไพรบึง จังหวัดศรี
สะเกษ แลววิเคราะหขอมูลดวยวธิกีารวิเคราะหเนื้อหา (Content Analysis) 
 1. ประชากรและกลุมตัวอยาง 
  การวิจัยครั้งนี้มีกลุมประชากรที่เปนปราชญชุมชนที่มีความรูทางวัฒนธรรม ผูบริหารทองถิ่น ศิลปน
ทองถ่ิน และปราชญชุมชน ประกอบดวย สภาวัฒนธรรมจังหวัดศรีสะเกษ สภาวัฒนธรรมอำเภอไพรบึง ชมรมคนรักใน
หลวงจังหวัดศรีสะเกษ องคการบริหารสวนตำบลปราสาทเยอ องคการบริหารสวนตำบลโนนปูน เทศบาลตำบลไพรบึง 

วัฒนธรรมสี่เผาไทศรีสะเกษ 
- กลุมชาติพันธุลาว 
- กลุมชาติพันธุเขมร 
- กลุมชาติพันธุกูย/สวย 
- กลุมชาติพันธุเยอ 

วัฒนธรรมอำเภอไพรบึง 
จังหวัดศรีสะเกษ 
- โบราณสถาน 
- ภูมิปญญาการทอผาพื้นเมือง 
- เสลิก 
- เคร่ืองแตงกายกลุมชาติพันธุส่ีเผาไทไพรบึง 
- หมอชาง และพิธีปะกำ 
- ประเพณีปงออกเปร๊ียะแค 
- พธิีกรรมรำบำบัดโรค 
- ศิลปะการแสดงพื้นบาน 

สำรวจและวเิคราะหทุนทาง
วัฒนธรรมสี่เผาไทไพรบึง 
- การประชุมกลุมยอย 
- ลงพื้นที่สำรวจทุนทางวัฒนธรรม 
- สัมภาษณปราชญชุมชน 

ทุนทางวัฒนธรรมสี่เผาไทไพรบึง 



วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) | 537 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

เทศบาลตำบลสำโรงพลัน เทศบาลดินแดง องคการบริหารสวนตำบลสุขสวัสดิ์ ชุมชนบานปราสาทเยอ และทีมนักวจัิย
จากมหาวิทยาลัยราชภัฏศรีสะเกษ รวมทั้งสิ้น 85 คน   
 2. เครื่องมือท่ีใชในการวิจัยและการหาคุณภาพของเครื่องมือ 
  เครื่องมือที่ใชในการเก็บรวบรวมขอมูลคือ แบบสนทนากลุม ตรวจสอบขอมูลแบบสามเสาดานขอมูล 
(Data Triangulation) ประกอบดวย 1) การประชุมกลุมยอย เรื ่อง สำรวจทุนทางวัฒนธรรมในพื้นอำเภอไพรบึง 
จังหวัดศรีสะเกษ 2) ลงพื้นที่สำรวจทุนทางวัฒนธรรม ในพื้นอำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ ใชแบบบันทึกการสำรวจ
ทุนทางวัฒนธรรม และ 3) สัมภาษณปราชญชุมชน ในพื้นอำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ ดวยแบบสัมภาษณแบบไมมี
โครงสราง 
 3. การเก็บรวบรวมขอมูล 
  การเก็บรวบรวมขอมูลมีการดำเนินงานในแตละดาน ไดแก การจัดประชุมผูนำทองถิ่น ผูนำชุมชน 
ศิลปน ชางฝมือทองถิ่น และปราชญชุมชน ใชกระบวนการประชุมกลุม 3 กลุม ไดแก กลุมผูนำชุมชน กลุมชางฝมือ
ทองถ่ินและปราชญชุมชน และกลุมเยาวชนคนรุนใหม เพ่ือคนหาทุนทางวฒันธรรมที่ทรงคุณคา และเปนเอกลักษณของ
อำเภอไพรบึง เรื่องภูมิปญญาและทุนทางวฒันธรรมสี่เผาไทไพรบึง มีรายละเอียดดังนี ้
   1. การประชุมกับผูแทนชุมชนที่เปนกลุมเปาหมาย ประกอบดวย ประชุมผูนำทองถิ่น ผูนำชุมชน 
ศิลปน ชางฝมือทองถิ่น และปราชญชุมชน เพื่อคนหาทุนทางวัฒนธรรมที่ทรงคุณคา และเปนเอกลักษณของอำเภอ  
ไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ ณ องคการบริหารสวนตำบลปราสาทเยอ อำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ  
   2. การประชุมและจัดตั ้งเครือขายวัฒนธรรมกลุมชาติพันธุ สี ่เผาไทไพรบึง เมื ่อวันที่ 6 เดือน 
พฤษภาคม พ.ศ. 2566 ณ วัดสำโรงพลัน องคการบริหารสวนตำบลสำโรงพลัน อำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ เพ่ือวาง
แนวทางในการจัดตั้งเครือขายวัฒนธรรมกลุมชาติพันธุสี่เผาไทไพรบึง เปนความรวมมือในระดับพื้นที่สรางความเปน  
อัตลักษณของชุมชน และการขับเคลื่อนชุมชน 
   3. การลงพื้นที่สำรวจชุมชนเปาหมาย พูดคุยกับชาวบานในพื้นที่ ปราชญชุมชน รวมทั้งเขารวม
กิจกรรมของชุมชนตลอดป 2566 เพื่อรวบรวมและบันทึกขอมูล บันทึกภาพ บันทึกปากคำที่เกี่ยวของกับทุนทาง
วัฒนธรรมดานตาง ๆ ตามกรอบแนวคิดการวิจัย ไดแก  
    1) ลงพื้นที่เก็บขอมูลเชิงลึกในชุมชน เรื่อง ภูมิปญญาการทอผา และเครื่องแตงกาย ของชาติพันธุ
ลาว เขมร สวย และเยอ อำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ ณ บานระหาร ตำบลสุขสวัสดิ์ บานหนองอารี ตำบลดินแดง 
บานสำโรงพลัน ตำบลสำโรงพลัน และบานประอาง และบานปราสาทเยอ ตำบลปราสาทเยอ บานโพนปลัด และบาน
เขวา ตำบลสุขสวัสดิ์ โดยกระบวนการการมีสวนรวมของชุมชนในพ้ืนที่ การแลกเปลี่ยนความรูดานวัฒนธรรมการแตงกาย 
การผลิตเครื่องแตงกาย ของชาติพันธุลาว เขมร สวย และเยอ อำเภอไพรบึง 
    2) ลงพื้นที่เก็บขอมูลเชิงลึกในชุมชน เรื่องหมอชาง หรือสะดำ ปะกำ และสะไน ของชาติพันธุ
สวย หรือกูย และวิเคราะหขอมูล ณ บานประอาง และบานคูสี่แจ ตำบลปราสาทเยอ บานหนองอิไทย ตำบลสุขสวสัดิ์ 
และบานไพรบึง ตำบลไพรบึง เพื่อศึกษาขอมูลเรื่องของการเลี้ยงชางในพ้ืนที่อำเภอไพรบึง รวมถึงประเพณี ความเชื่อ 
เรื่องหมอชาง หรือสะดำ ปะกำ และสะไน ของชาติพันธุสวย หรือกูย จากบรรพบุรุษของชาวสวยที่อาศัยอยูในเขตพ้ืนที ่
    3) ลงพื้นที่เก็บขอมูลเชิงลึกในชุมชน เรื่องพิธีกรรมปงออกเปรี๊ยะแค รำแมมด รำตรด ณ บาน
สำโรงพลัน ตำบลสำโรงพลัน เพ่ือศึกษาประเพณีโบราณของกลุมชาติพันธุเขมรบานสำโรงพลัน  
    4) ลงพื้นที่เก็บขอมูลเชิงลึกในชุมชน เรื่องพิธีกรรมรำแกลมอ รำยะจูฮ และรำผีปะกำ ณ บาน
หนองอารี ตำบลดินแดง และโรงเรียนโนนปูนวทิยาคม ตำบลโนนปูน  
    5) ลงพื้นที่เก็บขอมูลเชิงลึกในชุมชน เรื่องพิธีกรรมรำแถน ณ บานประอาง ตำบลปราสาทเยอ 
อำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ 
    6) ลงพื้นที่เก็บขอมูลเชิงลึกในชุมชน เรื่องบานโบราณ วัดโบราณ ปราสาท และสถานที่สำคัญ
ทุนทางวัฒนธรรมของกลุมชาติพันธุสี่เผาไทศรีสะเกษ ณ วัดไพรบึง วัดปราสาทเยอ วัดโนนปูน วัดบานหนองอารี บาน
หนองอิไทย วัดไพรบึง (วัดจำปาสุรภีย) ซึ่งเปนวัดประจำอำเภอและที่ตั้งของท่ีทำการเจาคณะอำเภอ วัดบานจังกระดาน วัด



538 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

สำโรงพลัน วัดสิเรียมพุทธาราม วัดโพนปลัด และวัดปราสาทเยอเหนือ บานปราสาทเยอ ที่มีปราสาทโบราณศิลปะขอม 
สรางในพุทธศตวรรษที่ 16 - 17  
    7) ลงพื้นที่เก็บขอมูลเชิงลึกในชุมชน เรื่องดนตรีพื้นบานในพิธีกรรม ณ บานปราสาทเยอ บาน
สำโรงพลัน บานประอาง และบานโพง อำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ 
 4. การวิเคราะหขอมูล 
  การวิเคราะหขอมูลเชิงคุณภาพ โดยรวบรวมและจัดระเบียบขอมูลที่ไดจากการเก็บรวบรวม เชน การ
ถอดเสียงจากการสัมภาษณ การจัดเรียงเอกสารหรือบันทึกตาง ๆ จัดหมวดหมูและกำหนดรหัส (Coding) แบงขอมูล
ออกเปนสวน ๆ แลวกำหนดรหัสหรือปายกำกับเพื่อจัดกลุมขอมูลที่มีความหมายคลายคลึงกัน ตรวจสอบเนื้อหาของ
ขอมูลเพื่อหาความหมาย รูปแบบ หรือแนวคิดที่เกิดขึ้นซ้ำ ๆ สรุปผลการวิเคราะหโดยอธิบายความหมาย รูปแบบ หรือ
สิ่งที่คนพบ บรรยายสรุปเชิงพรรณนาและนําเสนอที่ประชุมเห็นชอบขอสรุปรวมกัน 
  
ผลการวิจัย 
 ผลการศึกษาทุนทางวัฒนธรรมที่ทรงคุณคาและเปนเอกลักษณของกลุมชาติพันธุสี ่เผาไทศรีสะเกษ 
พื้นที่อำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ 
  การวิเคราะหขอมูลทุนทางวัฒนธรรมของกลุมชาติพันธุสี่เผา เขมร สวย (กูย) ลาว และเยอ ของอำเภอ
ไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ โดยเรียกรวมกันวา “วัฒนธรรมสี่เผาไทไพรบึง” โดยมีผลการวิเคราะหขอมูล ดังนี ้ 
  1. โบราณสถาน 
   อำเภอไพรบึง มีสถานที่สำคัญซึ่งเปนศูนยรวมประชาชนและเปนสวนหนึ่งของทุนทางวฒันธรรมของ
ชาวไพรบึง ดังภาพที่ 2 
  

  
ปราสาทเยอ พระธาตไุพรบึง 

  
พระธาตุจังเกา หลวงปูมุม อินทปญโญ (วัดปราสาทเยอ) 

 
ภาพท่ี 2 โบราณสถานในเขตอำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ 

ที่มา: อุมาพร ประชาชิต และคณะ (2566ก) 
 



วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) | 539 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

   จากภาพที่ 2 สามารถอธิบายดังนี ้
    1) ปราสาทเยอ ตั้งอยูที่วัดปราสาทเยอเหนือ อำเภอไพรบึง ปราสาทเยอ (อโรคยาศาลโบราณ) 
เปนปราสาทเดี่ยว ปจจุบันมีสภาพชำรุดหักพังเปนกองอิฐและทับหลังศิลาทราย ตั้งอยูบนฐานศิลาแลงมีลักษณะเปนรูป
สี่เหลี่ยมจัตุรัส กวางยาวดานละประมาณ 3 เมตร สูงประมาณ 4.50 เมตร เหลือเพียงกรอบประตูศิลาทราย ทางเขา
ดานทิศตะวันออก 2 ประตู เหนือกรอบประตูดานในมีทับหลังศิลาทรายสลักเปนรูปบุคคลนั่งเหนือเกียรติมุขซึ่งกำลัง
คายทอนพวงมาลัยออกมาทั้งสองขางมีพวงอุบะและใบไมมวนทับหลังอีกชิ้นหนึ่ง ตั้งอยูหนาวงกบประตูสลักเปนรูปพระ
อินทรทรงชางเอราวัน สันนิษฐานวาเปนประตูมุขกอยื่นออกมาจากองคปรางค สรางในราว พ.ศ. 1550 - 1650 ปจจุบัน
มีสภาพเปนมูลดิบมีเศษอิฐศิลาทรายและศิลาแลงมีทับหลังสลักเปนรูปพระอินทรทรงชางเอราวัณและเทวดานั่งในเรือน
ซุมเหนือเศียรเกียรติมุข อยู 2 ชั้น (คณะกรรมการฝายประมวลเอกสารและจดหมายเหต,ุ 2542) 
    2) พระธาตุไพรบึง หรือ พระพุทธเจดียไพรบึง ต ั ้งอยู ท ี ่ว ัดจำปาสุรภีย หร ือวัดไพรบึง 
ประดิษฐานอยูภายในวัดไพรบึง (วัดจำปาสุรภีย) อำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ ซึ่งตั้งอยูในเขตเทศบาลตำบลไพรบึง
ทางตอนเหนือ ใกลกับสวนสาธารณะบึงนกเปดน้ำไพรบึง เปนพระธาตุเจดียสำคัญของจังหวัดศรีสะเกษ มีขนาดสูงใหญ 
ความสูงจากฐานถึงยอดฉัตร ประมาณ 60 เมตร สรางขึ้นตามรูปแบบศิลปะอินเดีย แบบเจดีย พุทธคยา สวนยอดฉัตร
ดานบนสุดของพระเจดียเปนที่ประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุ ซึ่งอัญเชิญมาจากประเทศอินเดีย พระพุทธเจดียองคนี้
จึงถือเปนมรดกทางพุทธศาสนา อันเปนปูชนียสถานที่เคารพสักการะมากที่สุดแหงหนึ่งของชาวจังหวัดศรีสะเกษและ
จังหวัดใกลเคียง อนึ่ง วัดไพรบึง เปนวัดเกาแกที่มีอายุตั้งแต พ.ศ. 2100 (วัดไพรบึง, 2554) 
    3) พระธาตุจังเกา หรือ เจดียบานหนองจังเกา เดิมเปนเจดียอิฐสูง 20 วา บริเวณตั้งพระธาตุ  
จังเกา จะเปนเนินสูงและปาไมตนน้ำของหวยดวน ซึ่งเปนลำน้ำ สาขาของหวยแฮด ชาวบานละแวกนั้นสวนใหญจะเปน     
ชาวกวย เรียกหมูบานนี้วา โทะปะเก็าะเปกปอง (บานปาขุดมัน) ซึ่งเปนพื้นที่ศูนยกลางชนแดนสี่อำเภอ วังหิน พยุห 
ไพรบึง และขุขันธ ใกลตัวปราสาทจะเปนหนองน้ำขนาดใหญ มีโบราณสถาน 2 หลังพระธาตุจะสรางอยูดานหลัง 
(คณะกรรมการฝายประมวลเอกสารและจดหมายเหตุ, 2542) ดานหนาของเจดียธาตุคนรุนหลังจะนำเอาอิฐที่พังทลาย
ลงมาจากพระธาตุมาสรางตอเติมเปนปราสาทหรือวิหาร สรางดวยอิฐดินเผาชนิดกอนใหญทั้งหลังแบบไมสอปูน 
ผูสูงอายุในละแวกนั้นใหขอมูลวากอนจะปรักหักพังลง เรือนธาตุจะมีลักษณะเปนพระปรางคเดี่ยวมีรูปรางลักษณะ
สี่เหลี่ยม สูงประมาณ 20 เมตร มีสวนยอดทรงกลมแหลม ตอมามีการขโมยขุดของเกา จึงหักพังทลายลงมา 2 ครั้ง 
กลายเปนกองอิฐคลายกับปราสาทเยอ สันนิษฐานวาอาจสรางข้ึนเปนที่บรรจุอัฐิของผูปกครองในสมัยโบราณ หรือบรรจุ
พระบรมสารีริกธาตุ ปจจุบันทรุดโทรมลงเหลือเปนมูลอันและมีเศษอิฐอยู ประชาชนถือวาเปนสถานที่ศักดิ์สิทธิ์เชื่อวา
เปนที่บรรจุรวบรวมสารีริกธาต ุ
    4) หลวงปูมุม อินทปญโญ (วัดปราสาทเยอ) พระครูประสาธนขันธคุณ หรือที่พุทธศานิกชนชาว
ศรีสะเกษ และชาวไทยรูจักโดยทั่วไปในนาม หลวงปูมุม หรือ หลวงพอมุม เปนอดีตเจาอาวาสวัดปราสาทเยอเหนือ 
อำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ บรรพชาเปนสามเณรตั้งแตยังเด็กและอุปสมบทเปนพระภกิษุเมื่ออายุ 20 ป แลวดำรง
อยูในสมณเพศตลอดชีวิตจนมรณภาพ เปนพระภิกษุผูถือเครงทางธรรมปฏิบัติธรรมกัมมัฏฐาน ไดฝกเดินธุดงคไปตาม
ปาเขาในบริเวณเทือกเขา พนมดงเร็ก เขตจังหวัดทางภาคอีสานตอนลาง ของประเทศไทย และเดินธุดงคเขาไปใน
ประเทศกัมพูชาจำพรรษาอยูในประเทศกัมพูชาหลายป หลังจากนั้นจึงไดกลับมาจำพรรษาอยูที่วัดปราสาทเยอเหนือ 
บานเกิด ซึ่งเปนหมูบานที่มีกลุมชาติพันธุเยอ ตั้งถ่ินฐานอยู จากความสมถะ มักนอย สันโดษและเครงครัดในวัตรปฏิบัติ
ของสงฆ ทำใหเปนที่เลื่อมใสศรัทธาของพุทธศานิกชนทั่วไป 
   2. ภูมิปญญาการทอผาพื้นเมือง 
   ผาพื้นเมืองของกลุมชาติพันธุพื ้นเมืองในพื้นที่จังหวัดศรีสะเกษ ถือวาเปนมรดกทางวัฒนธรรมที่
แสดงออกถึงภูมิปญญา เทคโนโลยี และองคความรูเกี่ยวกับวิทยาศาสตรสิ่งแวดลอมผาทอพื้นเมือง สามารถแบงได 2 
ประเภท คือ แบงตามวัตถุดิบที่ใชในการทอ แบงตามกรรมวิธีในการทอ การจำแนกประเภทของผาที่แสดงถึงอัตลักษณ
ของกลุมชาติพันธุ (เขมร สวย ลาว เยอ) อาจจำแนกไดหลายประเภทขึ้นอยูกับเกณฑที่ใชจำแนก กลาวคือ หากจำแนก
ตามประเภทวัตถุดิบ ไดแก ผาไหมกับผาฝาย จำแนกตามเทคนิคและวิธีการผลิต ไดแก ผาเหยียบ ผาขิด ผายก         
ผามัดหมี่ จำแนกตามความสำคัญของพิธีกรรมทางความเชื่อของทองถิ ่นและศาสนา ไดแก ผาชอนขวัญ ผาในพิธี



540 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

สะเดาะเคราะห ไดแก ผาเซียงของ ผายันต ผาใสคายและผาในพิธีทางพระพุทธศาสนา ไดแก ธุง (ธง) ผาผะเหวด ผานุงนาค 
เปนตน 
   ลายผาที่นิยมใชกันมากในกลุมชาติพันธุสี่เผาไทไพรบึง คือ ผาลายลูกแกว ซึ่งมีการเรียกชื่อผาไหม
แตกตางไปตามทองถิ่น เชน ชาวเขมร เรียกผาลายนี้วา “ผาเก็บ” โดยเรียกตามลักษณะ การเก็บลายดอก ชาวสวยจะ
เรียกวา “ผาเหยียบ” เพราะผูทอจะเลือกเหยียบไมสลับตะกอ ซึ่งมี 4 - 5 ตะกอ เพ่ือใหไดลายผาที่เปนลายเฉพาะของ
ผาแพรเหยียบ ซึ่งก็คือลายลูกแกว หรือเรียกตามขั้นตอนการเหยียบไมใหขึ้นลาย การยอมมะเกลือและหมักผาดวยการ
เหยียบผสมโคลน เสื้อยอมมะเกลือมีคุณสมบัตซัิกแลวไมตองรีดสวมใสไดเลย ป พ.ศ. 2555 สภาวัฒนธรรมจังหวัดศรสีะ
เกษประกาศใหผาลายลูกแกวเปนผาเอกลักษณของจังหวัดศรีสะเกษ นอกจากนี้ชาวสี่เผาไทไพรบึงยังมีภูมิปญญาการ
ปกแสว ถือเปนลักษณะเฉพาะที่แสดงถึงอัตลักษณของมรดกภูมิปญญาทางวัฒนธรรมที่เกี่ยวของสัมพันธกับผาลาย
ลูกแกว เปนเอกลักษณของผาพื้นเมืองที่สำคัญของชาวจังหวัดศรีสะเกษ โดยนิยมปกแสวดวยลายโบราณ เชน ลายขัด
ตาแหลว ลายหางตะกวด ลายตีนกา ลายดอกมะเขือ การปกแสวเปนการนำเสนไหมที่ยอมสีแลวมาพันเกลียว (ฟน)   
เขาดวยกันแลวนำมารอยเขากับเข็ม ตัดเปนลวดลายตามใจชอบเพื่อตกแตงบริเวณปกเสื้อ สาบเสื้อ และบริเวณอื่น ๆ 
ใหมีความสวยงาม และใชสำหรับยื่นสวนตาง ๆ ของเสื้อเขาดวยกัน สมัยกอนนิยมใชสีแดงกับสีขาว ปจจุบันมีสีอื ่น ๆ 
ตามลวดลายที่ประยุกตขึ้นมา 
  3. เสลิก 
   การทอเสลิก เปนวิถีการผลิตผาพ้ืนเมืองท่ีแสดงถึงอัตลักษณทางวัฒนธรรมของสี่เผาไทไพรบึง การ
ทอเสลิกใหเกิดลวดลายที่สวยงามไมเพียงแคสอดเสนไหมที่เรียกวาเสนนอนกับเสนยืนเพ่ือสรางลวดลายเทานั้น แตการ
ทอเสลิก ตองใชทักษะในการคำนวณจำนวนของลูกตุมดินเผาที่ผูกโยงเปนตัวถวงน้ำหนักของเสนไหม เพื่อใหเกิด
ลวดลายที่สวยงามบนผืนผา ซึ่งถือวาเปนเอกลักษณท่ีโดดเดนของการทอเสลิก จากการสัมภาษณปราชญชุมชนดานการ
ทอผา พบวา ในวิถีวัฒนธรรมชาวเยอ ผูหญิงชาวเยอนิยมนุงผาถุงหรือซิ่นที่ใชเสลิกตอเปนหัวซิ่นเพ่ือความสวยงาน และ
แสดงถึงอัตลักษณของผูหญิงกลุมชาติพันธุเยอ ผาถุง หรือซิ่นทุกผืนของผูหญิงชาวเยอจึงมักจะมี เสลิกตอออกมาเปน 
หัวซิ่นทุกผืน เสลิก จึงถือวาเปนวัฒนธรรมการแตงกายที่สำคัญของผูหญิงชาวเยอ แตยังมีผูที่มีความสามารถในการทอ
เสลิกจำนวนนอย เนื่องจากเปนทักษะการทอที่ตองใชเทคนิคที่มีความพิเศษ คือ การใชลูกตุมดินเผาเปนตัวถวง และ
หลักคำนวณเสนไหมใหเกิดลวดลาย (ปราชญชุมชนดานการทอผา, การสื่อสารสวนบุคคล, 15 กรกฎาคม 2566) 
  4. เคร่ืองแตงกายกลุมชาติพันธุสี่เผาไทไพรบึง  
   กลุ มชาติพันธุ ในอำเภอไพรบึงมีอัตลักษณการแตงกายที่โดดเดน แตละกลุ มชาติพันธุ ตางมี
วัฒนธรรมการแตงกายที่งดงามมีความเปนเอกลักษณเฉพาะตัว ไมวาจะเปนการนุงเสื้อไหมลายลูกแกวยอมมะเกลือ 
การแสวเสื้อ การทอผาขิด ผามัดหมี่ โสรง และผาชนิดตาง ๆ ท่ีเปนเอกลักษณทองถ่ินเฉพาะตัวของแตละชุมชน แมแต
ในกลุมชาติพันธุเดียวกันยังมีอัตลักษณการแตงกายที่แตกตางกันตามบริบทของพื้นที่และชุมชน ทำใหเกิดเปนความ
หลากหลายของอัตลักษณการแตงกายขึ้น ความหลากหลายนี้เองเปนเสนหใหวัฒนธรรมของสี่เผาไทไพรบึง ซึ่งนับวา
เปนสิ่งที่มีคุณคา ควรคาแกการอนุรักษเปนอยางยิ่ง มีรายละเอียด ดังนี ้
    1) กลุมชาติพันธุลาว สำหรับกลุมชาติพันธุลาวในอำเภอไพรบึงมีอัตลักษณที่โดดเดนดานการทอ
แพรขิด มีรูปแบบแพรขิดที่แตกตางกันไปตามแตละชุมชน จนเกิดเปนอัตลักษณเฉพาะตัวขึ้น ผูหญิงนุงซิ่นหมี่คั่นหรือ
ซิ่นเข็นคั่นตอตีน มีทั้งตีนโยง ตีนแหนะ และตีนชอหรือตีนขิด สวมเสื้อไหมเหยียบยอมมะเกลือคอกลม และเบี่ยงแพร
ชนิดตาง ๆ อันไดแก แพรขิด แพรปลาไหล แพรดำ เปนตน ผูชายนิยมสวมเสื้อไหมเหยียบลายลูกแกวยอมมะเกลือ   
นุงผาโสรง ผาขาวมาคาดเอว การแตงกายแบบนี้มักเปนชุดท่ีแตงในงานพิธีตาง ๆ 
    2) กลุมชาติพันธุ เขมร (ขแมร) ผูหญิงและผูชายนิยมสวมเสื้อไหมเหยียบลายลูกแกวยอม
มะเกลือ ผูหญิงนุงซิ่นที่เรียกวา “สัมปวตโฮลปปะเดิม” เปนผาซิ่นมัดหมี่รูปแบบเฉพาะของกลุมชาติพันธุเขมร แถบ
ตำบลไพรบึง มีลักษณะลวดลายมัดหมี่สีแดงเกล็ดหมี่สีขาว พื้นสีดำสนิท ปลอยตีน และหัวสีแดง คำวา “โฮล” แปลวา 
มัดหมี่ สวนคำวา ปปะเดิม แปลวา แตดั้งเดิม ในความหมายของกลุมชาติพันธุเขมรแถบไพรบึง โฮลปปะเดิม คือมัดหมี่
แบบดั้งเดิมของพวกเขานั้นเอง นิยมเบี่ยงสไบที่เรียกวา “กำแซงเก็บ” คือ ผาไหมลายลูกแกว สีขาวหรือสีดำที่นำมา
ยอมมะเกลือ หรือสไบสีแดง ผู ชายนุ งผาโสรง ผาขาวมาคาดเอวที ่เรียกวา “กำแซงจะดอ” หรือ “สไบเปราะฮ” 



วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) | 541 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

(ประธานสภาชุมชน,   การสื่อสาร  สวนบุคคล, 12 พฤษภาคม 2566) ปจจุบันมีการปกแสวตกแตงเสื้อผาบริเวณปก
เสื้อ สาบเสื้อ และบริเวณอ่ืน ๆ ใหมีความสวยงาม และใชสำหรับยึดสวนตาง ๆ ของเสื้อเขาดวยกันใหเกิดความงดงาม 
    3) กลุมชาติพันธุสวย (กูย) ลักษณะการแตงกายของกลุมชาติพันธุสวยหรือกูย - กวย ไดรับ
อิทธิพลจากทั้งชาติพันธเขมรและลาว ผูหญิงกูยนิยมนุงซิ่นที่เรียกวา “อะโหลนระหวี” ระวี กะหวี่ หวี วี่ ซึ่งตางกัน
ออกไปตามแตละทองถิ่น คำวา “ระหวี” มีความหมายวาการนำไหมสองสีมาปนควบกัน ซึ่งตรงกับคำวา “เข็น” ของ
ลาว “อะโหลนระหวี” นี้นิยมตอดวยตีนซิ่นที่เรียกวา “หยืงโยง” หรือ “หยืงบะบูร” ซึ่งเปนวัฒนธรรมที่ชาวกูยรับมา
จาก ขแมร สวนเสื้อนั้นนิยมสวมเสื้อที่เรียกวา “ฮับแก็บ” หรือ “ฮับตะแวง” ซึ่งหมายถึงเสื้อไหมเหยียบยอมมะเกลือ 
การแตงกาย กลุมชาติพันธุสวย/กูย ในอำเภอไพรบึง มีอัตลักษณการแตงกายโดดเดน ผูหญิงและผูชายนิยมใสเสื้อไหม
ลายลูกแกวยอมมะเกลือ ประดับเงินกอนหรือเงินบักคอ ผูหญิงนิยมนุงซิ่นหางกระรอกคั่น ที่เรียกวา “ฉิกระหวี”่ ตอตีนซิ่น
ทีเ่รียกวา “หยืงบะบูร” เชนเดียวกับผูหญิงชาวกูยกลุมอ่ืน ๆ เอกลักษณที่โดดเดนของชาวกูยบานประอาง คือ “ฉิกกะแจ” 
หรือ ผาขิด ที่ทอดวยเทคนิคการขิดสลับสี ซึ่งเปนเอกลักษณเฉพาะของชาวกูยบานประอาง (ปราชญชุมชนดานการทอผา, 
การสื่อสารสวนบุคคล, 15 กรกฎาคม 2566) 
    4) กลุมชาติพันธุเยอ (กวยเยอ) ลักษณะการแตงกายของกลุมชาติพันธุเยอ (กวยเยอ) ไดรับ
อิทธิพลการแตงกายจากวัฒนธรรมเขมร และลาว เชนเดียวกับ สวย/กูย กลุมชาติพันธุเยอไพรบึง เปนกลุมชาติพันธุเยอ
อีกกลุมที่มีอัตลักษณการแตงกายท่ีโดดเดน ซิ่นของกลุมชาวเยอที่ไพรบึงนิยมนุงซิ่นเข็นคั่นตอดวย “ปะโบลและเสลิก” 
อยางชาว ขแมร และ สวย/กูย กลุมชาติพันธุเยอไพรบึง มีอัตลักษณท่ีโดดเดน คือ การสวมเสื้อไหมเหยียบยอมมะเกลือ 
ประดับเงินกอนหรือเงินบักคอจากคอเสื้อจนสุดฉาบหนาเสื้อ ผูหญิงนิยมเบี่ยงดวยผาสไบเก็บยอมมะเกลือสีดำ มีการ
ฟนชายครุยดวยเสนไหมสีสันตาง ๆ ผูชายนุงโสรงและสวมเสื้อไหมยอมมะเกลือเชนเดียวกับผูหญิง 
  5. หมอชาง และพิธีปะกำ 
   บานหนองอิไทย และบานปะอาง มีรองรอยทางประวัติศาสตรการจับชางของบรรพชนชาวสวย    
ศรีสะเกษ การจับชาง หรือการคลองชาง ในอดีตถือเปนศิลปะศาสตรชั้นสูงอยางหนึ่งที่มีความสำคัญตอสถานภาพของ
สังคมระดับชาติ เนื ่องจากวัฒนธรรมเกี ่ยวกับชางถือเปนวัฒนธรรมสำคัญของภูมิภาคอุษาคเนย ในสังคมไทย           
องคพระมหากษัตริยไทยตองศึกษาศิลปวิทยาแขนงนี้เพื่อทรงสามารถสรรหาชางดีมาไวประดับพระบารมี ทั้งในยาม
ปกติจะใชทรงเปนพาหนะ และในยามสงครามที ่จะทรงใชเปนคชาธาร ดังนั ้น จะพบวา ในประวัติศาสตร                  
องคพระมหากษัตริยทรงมักจะเสด็จออกเพื่อไปวังชางดวยพระองคเอง ท้ังนี้ก็เพ่ือฝกพระองคและขุนนางขาราชบริพาร 
ไดฝกซอมการคลองชางปาใหมีความชำนาญเชี่ยวชาญในการจับชาง และรอบรูถึงปาในราชอาณาจักรไดดีขึ ้น โดย
บุคคลที่มารวมจับชางเหลานี้เรียกวา ควาญ ถาเปนผูที่เพิ่งจะเริ่มมาทำงาน เรียกวา “ควาญซาย” และ ถามีความ
ชำนาญมากขึ้นจะไดรับเลื่อนตำแหนงเปน “ควาญขวา” และถามีความเชี่ยวชาญในการจับชางมากขึ้น และมีอายุ
สมควรจะไดรับเลื่อนเปน “หมอชาง”  
   ผีปะกำ เปนผีที่ประจำอยู ในหนังปะกำ (บวงบาศสำหรับคลองชางปา) ชาวกวย (สวย) เชื่อวา
ประกอบดวยวิญญาณ 2 ประเภทดวยกัน คือ “พระครู” ซึ่งเปนวิญญาณศักดิ์สิทธิ์ที่มีสถานภาพเทียบเทาเทพ และ
วิญญาณของบรรพบุรุษในสายตาตระกูลที่เคยเปนหมอชางพวกเขาเชื่อวาผีปะกำสามารถใหคุณและโทษแกมนุษยได  
จึงตองมีการเซนสรวงบูชาอยูเสมอ (ปราชญชุมชนดานพิธีปะกำ, การสื่อสารสวนบุคคล, 18 มกราคม 2566) ความเชื่อ
นี้มิไดมีอยูเฉพาะในกลุมชาวกวยเลี้ยงชางเทานั้น หากยังมีแพรหลายในกลุมชนพื้นเมืองที่มีอาชีพคลองชางตามภูมิภาค
ตาง ๆ ดวย ขณะเดียวกันหมอชางในราชสำนักที่นับถือพระพิฆเนศวรซึ่งหมอชางชาวกวยและหมอชางพ้ืนเมืองบางกลุม
ไมรูจักนั้นก็รับรูและนับถือผีปะกำดวยเชนกัน ระบบความเช่ือเรื่องผีปะกำสะทอนใหเห็นถึงระบบอำนาจของผูอาวุโสใน
สายตระกูลไดเปนอยางดี กลาวคือ ความเชื่อเรื่องผีปะกำเปนคติความเชื่อในลักษณะการถายโอนอำนาจจากผีบรรพบุรุษ
ไปสูผูอาวุโสในสายตระกูล ทำใหผูอาวุโสไดรับความเคารพเชื่อฟงจากสมาชิกในตระกูล เปนผูนำในการประกอบพิธีเซน
สรวงผีปะกำ รวมท้ังเปนผูที่มีอำนาจสั่งการทุกอยางในพิธีกรรมที่เกี่ยวของกับผีปะกำ  
   นอกจากน้ี พบวา คติความเช่ือเรื่องผีปะกำมีความสัมพันธอยางใกลชิดกับโครงสรางสังคมสวนตาง ๆ 
ไมวาจะเปนการจัดระเบียบทางโครงสรางเศรษฐกิจ และการควบคุมการใชทรัพยากรของชุมชน บทบาทของเพศชาย
และเพศหญิงการจัดระเบียบครอบครัว เครือญาติและสายตระกูลตลอดจนคติความเช่ือของพุทธศาสนา นิกายเถรวาท 



542 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

ลัทธิพราหมณ และความเชื่อเรื่องผีอื่น ๆ ในชุมชน อยางไรก็ตาม พิธีกรรมความเชื่อเรื่องผีปะกำที่ดำรงอยูในชุมชน     
ทุกวันนี้ยังคงทำหนาที่ตอบสนองความตองการของชุมชนใน 2 ระดับ คือ ระดับครอบครัว และระดับปจเจกบุคคล     
ในระดับครอบครัว ผีปะกำตอบสนองตอการสืบความสัมพันธภายในครอบครัว เห็นไดจากพิธีกรรมเก่ียวกับวงจรชีวิตซึ่ง
ยังคงมีการเซนผีปะกำอยู (ดังภาพที่ 3) และมีพิธีกรรมเก่ียวกับการพาชางไปเท่ียวเพ่ิมข้ึนมา สวนระดับปจเจกบุคคล ก็
จะพบวาจะมีการเซนผีปะกำกันบอยเมื่อลูกหลานเจ็บไขไดปวย และแกบนในเรื่องตาง ๆ ที่เกี่ยวกับปญหาความคับของ
ใจสวนบุคคล ซึ่งนับวาจะทวีมากขึ้นเรื่อย ๆ  
 

 
 

ภาพท่ี 3 การบูชาศาลปะกำในบานพอสุย ประอาง (หมอชางคนสุดทายของไพรบึง) 
ที่มา: อุมาพร ประชาชิต และคณะ (2566ข) 

 
   จากภาพที่ 3 การเซนบวงสรวงผีปะกำ จะกระทำก็ตอเมื่อ มีการออกไปคลองชางปา คนในตระกูล
จัดใหมีพิธีแตงงาน พิธีเคลื่อนยายศาลปะกำ หรือการเซนไหวเพื่อบูชาบรรพบุรุษประจำป เครื่องเซนที่ใชในพิธีเซน
บวงสรวงผีปะกำ ประกอบดวย หัวหมู 1 หัว พรอมเครื่องในหมู (อาจใชเปดแทนก็ได) ไกตม 1 ตัว เหลาขาว 1 ขวด 
กรวยขันหา 1 ชุด เทียน 1 คู ธูป 3 ดอก หมาก 2 คำ บุหรี่ 2 มวน ขาวสุก 1 จาน แกง 1 ชุด น้ำเปลา 1 แกว ขมิ้นผง และ
ดายผูกแขน (สีขาว สีแดง ก็ได) ผูที่ทำหนาที่ ในพิธีเซนผีปะกำ ไดแก ผูที่ดำรงตำแหนง ครูบาใหญ (ปะกำหลวง) หรือครู
บา หรือหมอสะดำ (ปราชญชุมชนดานพิธีปะกำ, การสื่อสารสวนบุคคล, 18 มกราคม 2566) 
  6. ประเพณีปงออกเปร๊ียะแค 
   ประเพณีปงออกเปรี๊ยะแค หรือ ประเพณีปอนขาวพระจันทร ถือเปนภูมิปญญาชาวบานที่สำคัญ
อยางหนึ่ง ที่ทำขึ้นเพื ่อแสดงความกตัญูกตเวทีตอธรรมชาติที่ไดมอบความอุดมสมบูรณมาสูโลกมนุษย โดยเอา
พระจันทรเปนตัวแทนหรือเปนสัญลักษณ รวมทั้งเปนการเสี่ยงทายฤดูกาลวาปนี้ฤดูกาลจะเปนอยางไรบาง ฝนจะตก
มากนอยเพียงใด ขาวปลาอาหารจะมีความสมบูรณเพียงพอหรือไม จากการสัมภาษณเจาอาวาสวัดบานสำโรงพลัน 
พบวา พิธีกรรมความเชื่อในการบูชาพระจันทรของชาวเขมร หรือ พิธี “ปงออกเปรี๊ยะแค” นับไดวาเปนปรัชญาที่สอน
ใหคนรูจักความรักความสามัคคี มีความเอ้ือเฟอเผื่อแผ รูจักการแบงปน การดำเนินการของแตละชุมชนมีความตองการ
สืบทอดประเพณีและพิธีกรรมแหงความงดงามเอาไว และดวยเหตุที่วัฒนธรรมทองถิ่นถูกละเลยทำใหการสืบสานทั้ง
รูปแบบความเชื่อ และพิธีกรรมผิดเพี้ยนไปจากเดิมอยูมาก บางชุมชนอาจละทิ้งสาระสำคัญหรือเจตนารมณดั้งเดิมแต
กลับไปใหความสำคัญกับการลอยกระทง (ผสมผสานกับปจจุบันจนลืมรากเหงาดั้งเดิม) ซึ่งจัดข้ึนในวนัเดียวกันมากกวา 
ทำให”พิธีปงออกเปรี๊ยะแค”นั้นเปนเพียงสวนประกอบอยางหนึ่งของงานลอยกระทงเทานั้น ดวยความเปนหวงวาใน
อนาคตลูกหลานชาวเขมรวาจะไมมีใครรูจักพิธีกรรมดี ๆ อยางนี้ สภาวัฒนธรรมจังหวัดศรีสะเกษ รวมกับสำนักงาน
วัฒนธรรมจังหวัดศรีสะเกษ และองคกรปกครองสวนตำบลพราน จึงไดมีการมีการดำเนินการสืบคนขอมูลภูมิปญญา



วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) | 543 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

ทองถิ่นประเพณีปงออกเปรี๊ยะแค เพื่อเสนอขึ้นเปนมรดกทางภูมิปญญา และรวมกันสืบคนถึงตำนานความเปนมาและ
ความเช่ือเก่ียวกับ”พิธีปงออกเปรี๊ยะแค”เพื่ออนุรักษ สืบทอด และเผยแพรตอไป (ประธานสภาชุมชน, การสื่อสารสวน
บุคคล, 12 พฤษภาคม 2566) 
  7. พิธีกรรมรำบำบัดโรค 
   พิธีกรรมการรักษาโรคโดยการนับถือผีในภาคอีสานโดยเฉพาะในพื้นที่จังหวัดศรีสะเกษ ที่มีความ
แตกตางกันตามวัฒนธรรมของ 4 ชาติพันธุหลัก คือ เขมร สวย ลาว และเยอ วัฒนธรรมการนับถือผียังมีความเขมแข็ง
และมีการสืบทอดติดตอกันมาอยางตอเนื่อง ยังมีผลตอระบบความสัมพันธทางเครือญาติและชุมชน ตลอดจนระบบการ
รักษาดูแลสุขภาพตามความเชื่อของแตละกลุมชาติพันธุ โดยพิธีกรรมการนับถือผีของทั้งสี่กลุมชาติพันธุจะมีโครงสราง
ความสัมพันธกันแบบกลุมเครือขายหรือเรียกวา “สาย” ในกลุมชาติพันธุเดียวกันอาจจะมีหลายกลุมเครือขาย หรือ
หลายสายก็ได วิธีการรักษาโรคโดยพิธีกรรมความเชื่อเกี่ยวกับผี เปนวิธีการรักษาโรคที่ไมไดใชยา หรือสมุนไพร หรือ
วัตถุใดเปนเครื่องมือในการรักษาแตเปนวธิกีารรักษาโดยใชรูปแบบการรวมกลุมเครือญาติซึ่งถือไดวาเปนระบบการดูแล
สุขภาพแบบเอื้อเฟอเกื้อกูลกันของชุมชน ระบบนี้เรียกวาการแพทยแบบวัฒนธรรม คือการใชกระบวนการทางสังคม
วัฒนธรรมมาเปนสวนหนึ่งของกระบวนการทางสุขภาพ (โกมาตร จึงเสถียรทรัพย, 2548) สวนเครื่องมือหรือกิจกรรมที่
ใชเปนสื่อในการทำการรักษาก็คือ ดนตรีและฟอนรำ หรือเรียกวา สังคีตบำบัด (ดนตรีบำบัด) พิธีกรรมการรักษาโรคโดย
การนับถือผีของท้ังสี่กลุมชาติพันธุ คือ เขมร กวย ลาว และเยอ มักจะทำขึ้นในชวงระยะเวลาใกลเคียงกันคือ ชวงเดือน 
กุมภาพันธ ถึง เดือน พฤษภาคม ของทุกป เพราะเปนชวงท่ีวางจากการทำนาญาติพ่ีนองสามารถมาทำกิจกรรมรวมกันได 
(ปราชญชุมชนดานศิลปะการแสดงพ้ืนบาน, การสื่อสารสวนบุคคล, 18 มกราคม 2566) ซึ่งพิธีกรรมรำบำบัดโรค ดังน้ี 
    1) เรือมมะม็วดของกลุมชาติพันธุเขมร กลุมชาติพันธุเขมรมีความเชื่อวาปญหาสุขภาพมีความ
เก่ียวโยงสัมพันธกับปญหาที่จะสงผลกระทบตอความเปนเครือญาติทางสังคม โดยแยกประเด็นเก่ียวกับอาการปวยเปน
สามประเด็นหลักคือ เปนที่หนึ่ง อาการปวยที่เกิดจากอุบัติเหตุ ประเด็นที่สอง อาการปวยดวยโรคปจจุบัน (ปวยตาม
ฤดูกาลและสภาพความบกพรองของรางกาย) เชน ไขหวัด มะเร็ง โรคหัวใจ เบาหวาน ความดัน เปนตน และประเด็นท่ี
สาม อาการปวยที่เกิดจากอำนาจของสิ่งศักดิ์สิทธิ์หรือผีที่ชาวบานเชื่อวาเปน “ผี” เรียกวา “ครูกำเนิด” หรือ “ของ
รักษา” เปนผูดลบันดาลใหเกิดอาการปวยที่ไมสามารถหาเหตุผลตามหลักวิทยาศาสตรการแพทยไดและเปนสมมติฐาน
การเกิดโรคที่รอยรัดเรื่องราวสัมพันธกับพฤติกรรมการสืบทอดระบบความเชื่อและการประพฤติการผิดจารีตอันเปน
บรรทัดฐานของสังคม “ผี” ในพิธีเรือมมะม็วดจึงมีบทบาทหนาที่คอยรักษาความสมดุลของคนในสังคมใหรูวาสิ่งใดควร
สิ่งใดไมควร ท่ีเรียกวา “บรรทัดฐานทางสังคม” (Nom of Social) หากทำใหในสิ่งที่ถูกที่ควรก็จะมีผลดีตอชีวิตในระดบั
บุคคล ระดับครอบครัว และระดับชุมชน แตถาหากประพฤติผิดกฎเกณฑของสังคมก็ยอมสงผลเสียตอวิถีชีวิตทั้งใน
ระดับบุคคล ระดับครอบครัว และระดับชุมชนได พิธีเรือมมะม็วดจึงเปนพิธีกรรมที่จัดทำขึ้นเพื่อสื่อสารกับผี ที่เชื่อวา
เปนของรักษาหรือครูกำเนิด เพื่อ “สอง” หรือ “เขาทรง” เพื่อตรวจสอบหาสาเหตุของอาการปวย โดยมีการเชื่อมโยง
ระบบความเช่ือเก่ียวกับผีที่เปนบรรทัดฐานทางสังคมในมิติความเชื่อเชิงจิตวิญาณและกระบวนการทางสังคมที่เกี่ยวของ
กับสามัญสำนึกของชุมชนมาเปนองคประกอบรวมที่สำคัญในการประกอบพิธีกรรมโดยเฉพาะสมาชิกที่อยูวงศตระกูล
เดียวกันจะตองใหความสำคัญตอการเขารวมพิธี นอกเหนือจากเหตุผลที่เกี่ยวกับการประพฤติผิดจารีตประเพณีของ
ชุมชนหรือผิดศีลธรรมของสังคมและการตองการผูสืบทอดของผีเชื้ออันเปนมูลเหตุสำคัญของความเชื่อเกี่ยวกับผีในพิธี
เรือมมะม็วดแลว ยังมีมูลเหตุที่เปนเอกลักษณทางความเชื่อและมีความสำคัญตอพื้นฐานทางความเชื่อเกี่ยวกับผีในพิธี
เรือมมะม็วดอีกอยางหนึ่งคอื การที่ครูกำเนิดหรือของรักษาตองการที่จะมาอยูดวย (มาสิงสถิตอยูในตัวคน) เพ่ือสืบทอด
การเปนแมครู ในกรณีนี้ถือวาเปนกรณีพิเศษถาหากผูที่ถูกเลือกปฏิเสธไมยอมรับการถูกเลือกจะมีอาการปวยเรื้อรังที่ไม
สามารถรักษาใหหายไดดวยวิธีการแบบแพทยแผนปจจุบัน การบำบัดรักษาจะตองใชวิธีการตามความเชื่อเกี่ยวกับผีใน
พิธีเรือมมะม็วดเทานั้น หรือบางครั้งอาจถึงกลับตายแลวฟนเพื่อแสดงใหเห็นถึงปาฏิหาริยของอำนาจสิ่งศักดิ์ที่เรียกวา 
ครูกำเนิดหรือของรักษา และความศักดิ์สิทธิ์ของพิธีเรือมมะม็วด ความเชื่อเกี่ยวกับผีในพิธีเรือมมะม็วดจึงเปนระบบ
ความเชื่อที่คอยควบคุมสายใยความสัมพันธทางสังคมและเปนสวนสำคัญที่รักษาความสมดุลใหสังคมมีเสถียรภาพกอ
เกิดพลังทางสังคมที่สามารถพึ่งตนเอง แกไขปญหาสุขภาพและปญหาสังคมไดดวยวิถีทางวัฒนธรรมและความเชื่อได
อยางสอดคลองและสมดุลกับพ้ืนฐานทางสังคมและวัฒนธรรม 



544 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

    2) รำผีฟาของชาติพันธุลาว และเยอ พญาแถน หรือ ผีฟาหรือผีแถนนั้น ชาวอีสานมีความเชื่อ
วาเปนเทวดามากกวาเปนผี ผีฟาจึงเปนผีที่อยูระดับสูงกวาผีชนิดอื่น ๆ สวนแถนนั้น มีความเชื่อวาเปนคำเรียกรวมถึง
เทวดา และแถนที่ใหญท่ีสุดคือ “แถนหลวง” ซึ่ง เชื่อวาเปนพระอินทร ชาวลาวและเยอมีความเช่ือวาผีฟานั้นสามารถท่ี
จะดับยุคเข็ญหรือทำลายลางอุปสรรคทั้งปวงได และสามารถที่จะชวยเหลือมนุษยที่เดือดรอนได การที่มนุษยเกิดการ
เจ็บปวยนั้นเนื่องจากไปละเมิดตอผี การละเมิดตอบรรพบุรุษ การรักษาตองมีการเชิญผีฟามาสิงสถิตอยูในรางของคน
ทรง เรียกวา “ผีฟา นางเทียน” ในการลำผีฟาของชาวอีสานนั้นมีองคประกอบ ทั้งหมด 4 สวนคือ หมอลำ ผีฟา หมอ
แคน ผูปวย และเครื่องคาย สวนการประกอบพิธีกรรมรำแถน เชื่อวาเปนการขอขมาพญาแถน ชวยปกปองใหกลุมคน
ในชุมชน จงมีแตความสุขความเจริญ อยาไดมีโรคภัยไขเจ็บใด ๆ เขามาเบียดเบียน หากคนในชุมชนเกิดเจ็บปวยไม
สบายขึ้นมา โดยไมทราบสาเหตุ ก็จะประกอบพิธีรำแถนขับไลสิ่งช่ัวรายนั้นออกไป ความเช่ือในประเพณีเกา ๆ อีกอยาง
หนึ่งคือ “ของรักษา” ของรักษาตางกับปูตาคือไมเก่ียวกับผีสาง แตหากเก่ียวกับคนที่ยังมีชีวติอยู คนโบราณสอนกันวา
ชีวิตคน ๆ หนึ่งตองมีผูคุมครอง ผูคุมครองนั้นเรียกวา ธรรม สามารถคุมครองปองกันความวิบัติได เหมือนกับเทวดา
ประจำถิ่นอยางที่ชาวบานรูจักกันทั่วไป ผีแถนเปนพิธีกรรมเพื่อใหผูมีความเชื่อถือดำรงชีวิตดวยความเชื่อมั่น และเพือ่
การรักษาโรคตามความเชื่อที่วามนุษยทุกคนตองมีผีฟา (เทวดา) ปกปกรักษา โดยมีผูที ่สามารถติดตอกับผีฟาไดคือ 
หมอธรรม จึงมีการประกอบพิธีเขาธรรมหรือขึ้นธรรมเพื่อใหหมอธรรมครอบหรือฝากตัวผูนั้นเปนสานุศิษยของหมอ
ธรรมตลอดชีวิต 
    3) พิธีแกลมอหรือรำสะเองของชาวสวย ในทุก ๆ ปชาวสวยจะจัดใหมีพิธีกรรมการแสดง “แกลมอ” 
เพื่อบูชาดวงวิญญาณบรรพบุรุษและสิ่งสิทธิ์ เพื่อเปนการเสริมสรางกำลังใจ ตลอดถึงการรักษาผูปวยไข ซึ่งพิธีแกลมอ 
จะมีอยู 3 ประเภท คือ การบูชาดวงวิญญาณบรรพบุรุษเพ่ือเปนการสรางขวัญกำลังใจ การประกอบพิธีกรรมเพื่อรักษา
ผูปวย และการประกอบพิธีกรรมเพื่อเปนการแกบน การแสดง “แกลมอ” นี้ เปนพิธีกรรมที่สงผลใหเกิดความรมเย็น 
การอยู เย็นเปนสุขของคนในชุมชน โดยผีที ่ชาวสวยนับถือ เรียกวา “แมสะเอง” คำวาสะเองหรือคำวาสะเอิง              
มีผูสันนิษฐานวา เปนคำที่เพี้ยนมาจากคำวา อะเจง หรือ อะเจียง หรือ อะจีง ซึ่งแปลวา ชาง เนื่องจากชาวสวยมีการ
นับถือชางเปนบรรพบุรุษ หรือเปนสัตวท่ีคอยปกปกรักษาใหชาวสวยมีความสุข ปลอดภัย ชาวสวยในอดีตเปนกลุมชนที่
มีความชำนาญในการจับชาง ดังที่ไดกลาวมาแลวในขางตนเกี่ยวกับประวัติของชาวสวย ปจจุบันการรำแมสะเอิง หรือ
สะเอง จะทำในชวงเดือนสามถึงเดือนสี่ คือ เดือน กุมภาพันธุ ถึง เดือน มีนาคม ซึ่งชาวบานจะใหความเชื่อและความ
ศรัทธาในพิธีกรรมดังกลาวในฐานะเครื่องมือรักษาโรค การทำพิธีแมสะเองจะตองมีการทำการบนบานกับแมครูหรือครู
บาใหญกอน เมื่อชาวบานเกิดอาการเจ็บไขไดปวย แลวไปรักษายังไงก็ไมหาย จึงตองมาใหแมครูหรือครูบาใหญสองดูให
วาเกิดจากอะไร อาจเปนเพราะวาผีแมสะเองอยากจะมาอยูในตัวของผูปวย ก็ตองทำพิธีรับโดยการบนบานไวกอนวา ถา
หายจากอาการเจ็บปวยก็จะรับแมสะเองและทำพิธีรำแมสะเองใหในชวงเดือนสามหรือเดือนสี่ของทุกป เพื่อใหอยูเย็น
เปนสุขหายจากอาการปวย เมื่อถึงฤดูกาลเลนหรือรำแมสะเอง ผูที่รับหรือผูที่ถือแมสะเองจะตองเตรียมพิธีใหเรียบรอย 
หากไมทำใหตามที่สัญญาอาจจะเปนผลรายตอตัวเองและคนอื่นในครอบครัวก็ได คือ แมสะเองจะลงโทษใหเจ็บปวย
หรืออาจถึงชีวิตได ผีแมสะเอง จึงถือวาเปนผีเช้ือที่ตองมีการสืบทอดจากรุนหนึ่งไปสูรุนหนึ่ง ตองมีการปฏิบัติตอผีแมสะเอง
ใหถูกตอง การเลือกรับการรักษาดวยวิธีการทางความเชื่อเปนเรื่องที่เกี่ยวของกับระบบความสัมพันธทางชาติพันธุและ
กลุ มเครือญาติ ซึ่งจะมีเรื ่องของผีเชื ้อหรือเชื้อสายทางผีเขามาเกี่ยวของอันเปนระบบโครงสรางเกี่ยวกับมิติทาง
ความสัมพันธของคนในชุมชน พิธีกรรมการดูแลรักษาสุขภาพดวยความเชื่อเกี่ยวผีของทั้งสี่กลุมชาติพันธุที่ยังสามารถ
ดำรงอยูและมีบทบาทความสำคัญตอระบบสุขภาพและความสัมพันธของคนในกลุมชาติพันธุเดียวกันในยุคความแหง
ความเจริญกาวทางวิทยาศาสตรและเทคโนโลยี จึงถือวาเปนพลังทางวัฒนธรรมที่ยังคงมีความเขมแข็งและเปน
การแพทยทางเลือกอยางหนึ่งท่ีไมไดสะทอนถึงความสำคัญของระบบสุขภาพดานรางกายดานเดียว แตสามารถสะทอน
ใหเห็นมิติความสัมพันธระหวางคนกับพลังเหนือธรรมชาติหรือผี พลังความสัมพันธของคนกับคน พลังทางวัฒนธรรม
ของแตละกลุมชาติพันธุ พลังทางศีลธรรมจารีตประเพณีอีกดวย 
  8. ศิลปะการแสดงพื้นบาน 
   1) รำตรด เลงตรด หรือรำตรด เปนการเลนหรือแสดงในเทศกาลวันตรุษตาง ๆ คำวา เลง 
หมายความวา เลน การละเลน คำวาตรด หมายความวา ตรุษ ไดแก วันตรุษตาง ๆ เชน วันตรุษสงกรานต ซึ่งเปนวันขึ้น



วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) | 545 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

ปใหมของไทย เขมร ลาว การเลงตรด คือ การเลนตรดในวนัตรุษสงกรานต การเรือมตรด คำวา เรือม แปลวา รำ ตรด 
แปลวา ตรุษ เรือตรด หมายถึงการรำในวันตรุษสงกรานตนั่นเอง เปนประเพณีเกาแกของชนเผาเขมร โดยเฉพาะที่บาน
สำโรงพลัน อำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ มีการเลนเปนประจำตั้งแตบรรพบุรุษ ป พ.ศ. 2493 นายพวง สุภาพ อดีต
กำนันตำบลสำโรงพลัน ไดมารื้อฟนนำมาเลนกันอีกครั้ง และไดจัดมีการละเลนเรื่อยมาจนถึงทุกวันนี้ พรอมไดปรับปรุง
การเลนทั้งดานดนตรี การรายรำ ใหดีขึ้น เอกลักษณอยางหนึ่งของรำตรดคือเครื่องดนตรี กรรชันร (อานวา กัน - ชัล) 
เปนเครื่องกำกับจังหวะชนิดหนึ่ง ที่ชาวบานจัดทำขึ้นใชตามสภาพที่มีอยูในทองถ่ิน เพราะเมื่อกอนยังลาสมัยไมมีเครื่อง
กำกับจังหวะที่สวยงามที่มีขายในทองตลาดเหมือนทุกวันน้ี จึงนำสิ่งท่ีมีอยูในทองถ่ินมาดัดแปลงใชเคาะจังหวะท่ีพอไดดี 
โดยเริ่มแรกไดนำเอาเปลือกหอยโขง ที่นำมาทำอาหารรับประทาน เหลือเปลือกเอาไปทิ้ง จึงเกิดความคิดนำเอาเปลือก
หอยโขงมารอยเปนสายจำนวน 2 สาย ยาวประมาณ 20 ลูก ผูกไขวกากบาทระหวางปลายไมที่เหลาใหออนพอที่จะตัด
ใหโกงเขาหากันพอประมาณได ตอมามีการนำกระดิ่งหรือตะขอวัวหรือควาย หรือเรียกอีกอยางวากระพวนวัวควายมา
ใช เมื่อกอนนำ วัวควายไปเลี้ยงไดยินเสียงกระพรวนที่ไพรเราะ จึงเกิดความคิดนำกระพรวนวัวควายมาทำ กรรชันร       
(ดังภาพที่ 4) แทนเปลือกหอยโขงจนทุกวันนี้ (ประธานสภาชุมชน, การสื่อสารสวนบุคคล, 12 พฤษภาคม 2566)  
 

 
 

ภาพท่ี 4 กรรชันรในขบวนรำตรด 
ที่มา: อุมาพร ประชาชิต และคณะ (2566ค) 

 
    จากภาพที่ 4 กอนถึงเทศกาลสงกรานต 2 - 3 วัน คณะผูเลนตรดจะออกเดินเลนไปในหมูบาน
ทุกหลังคาเรือน หรือหมูบานใกลเคียง เพื่อขอรับบริจาคเงินจากผูมีจิตศรัทธารวมทำบุญ โดยขลุยจะเปานำตามดวย
กลองโทน ฆอง กรรชันร คนรองเจรียงก็จะรองเจรียงตามบทกลอนที่มีความสัมผัสกันอยางไพเราะ ออนหวาน ชา ๆ 
เนิบ ๆ สวนลูกคูก็จะรองรับวรรคสุดทายของบทรองนั้นพรอมกันอยางไพเราะจับใจ จุดมุงหมายในการแสดง เลนเพื่อ
ขอรับบริจาคปจจัยและสิ่งของจากผูมีจิตศรัทธารวมทำบุญในเทศกาลวันสำคัญตาง ๆ ชาวบานสำโรงพลัน ถาไดยิน
เสียงดนตรีของคณะรำตรด ชาวบานจึงรวมกันบริจาค ประกอบกับชาวบานมีความเชื่อวาการไดรวมทำบุญกับคณะรำ
ตรด ซึ่งไดทำการไหวครูบวงสรวงเทพยดาสิ่งศักดิ์สิทธิ์ใหรับทราบแลว การรวมทำบุญจึงไดบุญไดกุศล ชวยใหชีวิตของ
ตนและครอบครัวอยูกันอยางเปนสุข ชาวบานมีความเช่ือวาถาจะรำตรดไมไดทำพิธีไหวครู การแสดงในครั้งน้ันจะติดขัด 
รำไมสวย ดนตรีไมครบ หรือชำรุดเสียหายได คือถาหากออกแสดงโดยไมมีการไหวครูกอนจะมีเหตุใหการแสดงขัดของ
ไมราบรื ่น ฉะนั้นเวลาจะออกแสดงจึงตองทำพิธีไหวครูทุกครั้ง (ประธานสภาชุมชน, การสื่อสารสวนบุคคล, 12 
พฤษภาคม 2566) การรำตรดเปนการรองเพลงบอกกลาวใหรู วาบัดนี้ถึงวันปใหมแลว คือ วันขึ้น 1 ค่ำ เดือน 5 
สงกรานต ขอใหพวกเราหยุดการทำงาน ไมวาจะเปนการทำไร ทำนา ตีมีด ทอผา หรืองานอ่ืน ๆ ขอใหหยุดเพ่ือมารวม



546 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

ฉลองปใหมซึ่งตรงกับวันสงกรานต จึงขอบอกบุญมายังพี่นองทุกคน เมื่อคณะรำตรดไปถึงบานใคร ก็จะหาน้ำใหดื่ม ให
สุราและถวายจตุปจจัยเพ่ือรวมทำบุญ หลังนั้นคณะรำตรด ก็จะรองเพลงอวยพรใหมีความสุขความเจริญ 
 
   2) รำโทน เปนการละเลนพื้นบานของกลุมชาติพันธุเขมรและกลุมชาติพันธุลาว ในพื้นที่ตำบลไพร
บึง ท่ีมีวฒันธรรมเขมรและวัฒนธรรมลาว ผสมผสานกันอยางลงตัว รำโทน เปน การละเลนเพ่ือความสนุกสนานในชวง
งานบุญสำคัญเชน งานบุญเดือนสี่ งานบุญเดือนหก งานบุญ เขาพรรษา งานบุญออกพรรษา หรือบางทีใชในงานแหนำ
ขบวนผาปา งานกฐิน เปนตน การแสดงไดรับการพัฒนาใหใชผูแสดงจำนวน 10 - 12 คน ใชเวลาในการแสดงประมาณ 
6 นาที มีการแสดงแบงออกสองวัฒนธรรมคือ ทำนองดนตรีแบบวัฒนธรรมเขมรและทวงทำนองดนตรีแบบ วัฒนธรรม
ลาว มีอุปกรณท่ีใชในการแสดงท่ีสำคัญคือโทนและกลองยาว สามารถเพ่ิมจำนวนคนแสดง ไดในกรณีที่ตองการแสดงใน
เทศกาลตาง ๆ ได มีลักษณะการแสดงกายแบบพื้นบานที่แสดงอัตลักษณ ของกลุมชาติพันธุเขมรและวัฒนธรรมธรรม 
คือผาถุงโฮล ผาถุงขิด เสื้อผาไหม ในการแสดงมี โทน เปนเครื่องตีประกอบจังหวะ รวมกับ ฉิ่ง กรับ รวมกับเนื้อรอง
ทำนองเพลงสนุกสนาน และทารำงาย ๆ ซึ่งจะรองและรำกันไปเปนวงกลมจากซายไปขวา เนื้อรองจะเปนทำนองเชิญ
ชวน สัพยอกหยอกเยา ชมโฉม เกี้ยพาราสี หนุมสาวคร่ำครวญรำพันรัก และบทเปรียบเทียบปลุกใจทำใหเกิดความรัก 
ความสามัคคี ความรักชาติ ผูแตงเนื้อเพลงและทำนองสวนใหญเปนชาวบานในทองถิ่น บทประพันธจึงไมประณีต
พิถีพิถันในเรื่องของการใชถอยคำและสัมผัส เพลงรำโทนจำนวนมากจึงสูญหายไป แตถาบทเพลงใดที่มีเนื้อรองกินใจ
ไพเราะ ก็จะอยูในความทรงจำของชาวบานสืบตอมาถึงปจจุบัน (ปราชญชุมชนดานศิลปะการแสดงพ้ืนบาน, การสื่อสาร
สวนบุคคล, 18 มกราคม 2566) 
 
สรุปผลการวิจัยและอภิปรายผล 
 1. สรุปผลการวิจัย 
  การศึกษาทุนทางวัฒนธรรมของกลุมชาติพันธุสี่เผาไทไพรบึง พบวา ภูมิวัฒนธรรมที่แสดงถึงอัตลักษณ
ทางวัฒนธรรมของกลุมชาติพันธุสี ่เผาไทศรีสะเกษ ในพื้นที่อำเภอไพรบึง ยังมีความแนบแนนกับสายสัมพันธที่เปน    
จิตวิญญาณตามความเชื่อดั้งเดิมที่เปนรอยบพรรชนที่เปนความเชื่อเกี่ยวกับผีบรรพบุรุษ และผีที่ถือวาเปนสิ่งศักดิ์สิทธิ์
ประจำชุมชน กิจกรรมทางสังคม จารีตประเพณีหรือมรดกภูมิปญญาอันเปนผลผลิตทางวัฒนธรรมของแตละกลุมชาติพันธุ 
จึงมีความเกี่ยวของสัมพันธกับวัฒนธรรมผี วัฒนธรรมพุทธ และมีการบอกกลาวบรรพชนหรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์กอนเสมอ 
รอยบรรพชน หรือผี ท่ีไดรับการยกยองใหเปนสิ่งศักดิ์สิทธิ์ จึงถือวาเปนอัตลักษณสำคัญของกลุมชาติพันธุสี่เผาไทศรีสะเกษ 
ในพ้ืนที่อำเภอไพรบึง การทำกิจการงานใดจึงตองมีการเช่ือมโยง และใหความเคารพตอความเช่ือเก่ียวบรรพชน และผีที่
เปนสิ่งศกัดิ์สิทธิ์เสมอ เรียกวาประเพณีแรก คือ “การข้ึนผ”ี เพ่ือเปนการบอกกลาวบรรพชนหรือผีจำพื้นท่ี หรือสิ่งของ
ที่เชื่อวามีผีสิงสถิตอยู บรรพชนหรือผีประจำตระกูล ผีประจำพื้นที่ ผีประจำสิ่งของ และผีประจำตัวบุคคล ยังมีบทบาท
ตอวิถีชีวิตตั้งแตเกิดจนตาย ตลอดจนพฤติกรรมตั้งแตระดับบุคคล และปฏิสัมพันธทางสังคมของกลุมคนที่เชื่อมโยงถึง
ระบบเครือญาติ และโครงสรางทางสังคมของกลุมชาติพันธุสี่เผาไทศรีสะเกษ ในพื้นที่อำเภอไพรบึงไดอยางแนบแนน 
และยังมีอิทธิพลตอวิถีชีวิตจารีตประเพณีทองถิ่นตลอดรอบของปที่เรียกวาฮีตสิบสองคองสิบสี่ การสรางสรรคผลงาน
ดานศิลปะการแสดงพื้นบาน การแตงกาย ดนตรีพื้นบาน อาหาร การละเลน สิ่งประดิษฐและงานหัตถศิลปพื้นบาน     
ที ่ตองเชื่อมโยงกับความเชื่อเรื ่องบรรพชนและผีในวิถีวัฒนธรรมของแตละกลุมชาติพันธุ  และถือวาเปนทุนทาง
วัฒนธรรมที่สำคัญอยางยิ่งตอการดำรงอยูของอัตลักษณทางวัฒนธรรมกลุมชาติพันธุสี่เผาไทศรีสะเกษ ในพื้นที่อำเภอ
ไพรบึง  
 2. อภิปรายผล 
  อำเภอไพรบึงเปนอำเภอเดียวของจังหวัดศรีสะเกษที่มีกลุมชาติพันธุครบทั้งสี่กลุมชาติ เปนพื้นที่ที่
สามารถสื่อสารความเปนสี่เผาไทศรีสะเกษไดครบถวน เนื่องจากอำเภอไพรบึงเปนอำเภอที่แยกตัวมาจากอำเภอขุขนัธ
ซึ่งเปนเมืองเกาตั้งแตสมัยกรุงศรีอยุธยาและเปนพื้นที่ที่มีเขตแดนใกลกับประเทศลาวและประเทศกัมพูชามีการอพยพ
ของคนจาก 2 ประเทศ ทำใหมีกลุมชาติพันธุที่หลากหลายเขามาอยูในพื้นที่ มีทุนทางวัฒนธรรมของกลุมชาติพันธุสี่เผาไท
ศรีสะเกษอยางมากมาย มีความเช่ือความศรัทธาในจิตวิญญาณของบรรพชนที่เปนความเช่ือเกี่ยวกับผบีรรพบุรุษ ถือวา



วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) | 547 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

เปนสิ่งศกัดิ์สิทธิ์ประจำชุมชน กอใหเกิดจารีตประเพณี และมรดกทางภูมิปญญาที่มีความเก่ียวของสัมพันธกับวัฒนธรรม
ผีและวัฒนธรรมพุทธ สอดคลองกับ พีรวัส อินทวี และคณะ (2566) ที่กลาววา ชาวอีสานสะทอนใหเห็นถึงอิทธิพลของ
พระพุทธศาสนาที่มีตอสังคมไทย โดยชาวอีสานใหความสำคัญในการทำนุบำรุงพระพุทธศาสนาดวยศิลปกรรมที่งดงาม
เพ่ือใชในพิธีกรรมทางศาสนา ไดแก จารีตประเพณี ขนบประเพณี และธรรมเนียมประเพณี หมายถึง ประเพณีเกี่ยวกับ
เรื่องธรรมดาสามัญที่ทุกคนควรทำ สำหรับสี่เผาไทไพรบึงไดแสดงออกและถือปฏิบัติผานประเพณี “ฮีตสิบสองคองสิบสี่” 
เชนเดียวกับวัฒนธรรมของชาวอีสานทั่วไป และการใหความสำคัญกับประเพณีโบราณอยาง “ปงออกเปรี๊ยะแค” และ 
“แซนโฎนตา” ซึ่งลวนเปนประเพณีท่ีเช่ือมโยงกับวฒันธรรมพุทธทั้งสิ้น ขณะเดียวกันกลุมชาติพันธุในจังหวัดศรีสะเกษ
มีความเคารพตอบรรพชน ยกยองใหเปนสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ถือวาเปนอัตลักษณสำคัญของกลุมชาติพันธุสี่เผาไทศรีสะเกษ ใน
พื้นที่อำเภอไพรบึง ที่มีบทบาทตอวิถีชีวิตตั้งแตเกิดจนตาย ตลอดจนพฤติกรรมตั้งแตระดับบุคคล และปฏิสัมพันธทาง
สังคมของกลุมคนที่เชื่อมโยงถึงระบบเครือญาติ และโครงสรางทางสังคมของกลุมชาติพันธุสี่เผาไทศรีสะเกษ ในพื้นที่
อำเภอไพรบึง หรือสี่เผาไทไพรบึง ไดอยางแนบแนน  
 สี่เผาไทไพรบึงเปนการยกระดับมรดกทางวัฒนธรรมและภูมิปญญาของทองถิ ่นใหมีจุดยืนทางสังคมที่
สะทอนถึงความเจริญรุงเรืองทางวัฒนธรรมของสี่เผาในพื้นที่ของอำเภอไพรบึง เปนจุดแข็งของอำเภอไพรบึง ซึ่งขอมูล
ทุนทางวัฒนธรรมสี่เผาไทไพรบึงที่ไดจากการวจิัยในครั้งน้ี จังหวัดศรีสะเกษไดนำองคความรูไปรวมจัดนิทรรศการถาวร
ในพิพิธภัณฑ “พิพิธศรีสะเกษ” เปนองคความรูและขอมูลใหมที่เกิดจากการวิจัยในครั้งนี้ที่ไดลงพื้นที่เก็บขอมูลจาก
ปราชญชุมชนและชาวบานทั้ง 6 ตำบลในอำเภอไพรบึง และสามารถสรางสรรคผลิตภัณฑจากทุนทางวัฒนธรรมให
มรดกทางวัฒนธรรมในทองถ่ินไมสูญหาย เกิดคุณคาสังคมและมูลคาทางเศรษฐกิจ สรางการรับรู สรางคุณคาทางสังคม
ใหเกิดพลังจิตสำนึกรักษบานเกิด การรูตัวตน และเห็นคุณคาทางวัฒนธรรม สอดคลองกับ กัญญารัตน แกวกมล และ
คณะ (2564) ไดศึกษาการใชกรณีศึกษาชุมชนที่ประสบความสำเร็จในการใชทุนทางวัฒนธรรมเพื่อพัฒนาชุมชน       
ทุนทางวัฒนธรรมที่เปนมรดกทางวัฒนธรรมอันมีมูลคาและมีคุณคาตอการพัฒนาสังคมและประเทศชาติไดสั ่งสม      
สืบทอดมาตั้งแตอดีตจนถึงปจจุบัน พบวา การใชทุนทางวัฒนธรรม เปนเครื่องมือยุทธวิธีที่สำคัญในการพัฒนาชุมชน
อยางยั่งยืน โดยมีแนวทางการจัดการหลากหลาย ข้ึนอยูกับความเหมาะสมของแตละพื้นที่ สวนใหญมักเนนท่ีการพัฒนา
เศรษฐกิจของชุมชนโดยการสรางผลิตภัณฑเปนสินคาวัฒนธรรม และธุรกิจทองเที่ยวเชิงวัฒนธรรมเปนหลัก ตรงกับ
กระแสการพัฒนาประเทศในปจจุบัน และการนำทุนทางวัฒนธรรมมาใชพัฒนาชุมชนนอกจากตัวชุมชนที่ตองมีความ
เขมแข็ง รวมมือกันก็ตองมีการประสานความรวมมือภาคีเครือขาย หนวยงานภาครัฐภาคเอกชน และภาคประชาสังคม 
ทั้งในและนอกพื้นที่เพื่อรวมสนับสนุนการดำเนินงานของชุมชน ซึ่งอำเภอไพรบึงมีความรวมมือของภาคีเครือขายที่
เขมแข็ง มีพลังบวร (บาน วดั โรงเรียน) ที่สามารถขับเคลื่อนกิจกรรมสามารถนำความหลากหลายของชาติพันธุประเพณี
วัฒนธรรม และงานหัถศิลปที่ความโดดเดนมาสรางเปน “เทศกาล 4 เผาไทไพรบึง” ขึ้นเพ่ือดึงดูดนักทองเที่ยวและสราง
เศรษฐกิจใหกับอำเภอไพรบึงได ตั้งแตป พ.ศ. 2566 จนถึงปจจุบัน 
 
ขอเสนอแนะ 

1. ขอเสนอแนะในการใชประโยชน 
    1.1 การศึกษาวิจัยทุนทางวัฒนธรรมในพื้นที่ หนวยงานภาครัฐ องคกรปกครองสวนทองถิ่น ควรมีการ

สืบคนถึงทุนทางสังคมและทุนทางวัฒนธรรมของแตละชุมชนอยางจริงจัง โดยการลงพื้นที่ทั้งแบบทางการและไมเปน
ทางการเพื่อจะไดขอมูลเชิงพื้นที่ ที่เปนขอเท็จจริง เพื่อจะไดทราบจุดแข็งของทุนทางวัฒนธรรมของชุมชน และนำไป
บรรจุในแผนยุทธศาสตรของแตละทองถ่ิน ซึ่งในแตละชุมชนมีบริบททางสังคมและทุนทางวัฒนธรรมที่แตกตางกัน หาก
มีการดำเนินนโยบายตามสภาพความเปนอยูและตรงกับความตองการของชุมชน จะทำใหนโยบายนั้นเกิดผลดีกับ
ประชาชนไดอยางมีคุณภาพ 

 1.2 การวิจัยในครั้งนี้พบทุนทางวัฒนธรรมสี่เผาไทไพรบึงที่หลากหลาย เปนการเปดประตูหองเรียน  
เต็มเปยมดวยองคความรูและภูมิปญญาที่ดีและทรงคุณคาใหกับโรงเรียนควรมีการพัฒนาหลักสูตรที่สอดคลองกับ    
องคความรูเพ่ือใหนักเรียนมีความรูในทุนทางวัฒนธรรมของตน 



548 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

 1.3  ทุนทางวัฒนธรรมของอำเภอไพรบึงมีความเกาแกและมีเอกลักษณเฉพาะถิ่น สามารถนำไปตอยอด
สรางสรรคเปนผลิตภัณฑและบริการใหสอดคลองกับแนวทางการสราง Soft Power ของประเทศไทยได 

2. ขอเสนอแนะในการวิจัยคร้ังตอไป 
 2.1 โบราณสถานในอำเภอไพรบึง ยังขาดการศึกษาวิจัยทางดานประวัติศาสตร ทำใหชุมชนในพ้ืนท่ีเกิด

การสื่อสารดานขอมูลสถานที่สำคัญของชุมชนมีความคลาดเคลื่อนจากความเปนจริง 
 2.2 อำเภอไพรบึงมีจุดแข็งทางดานทุนวฒันธรรมควรมีการวิจัยในการพัฒนาตอยอดทุนทางวัฒนธรรมสู

แหลงเรียนรูทางดานวัฒนธรรมสี่เผาไทไพรบึง 
 2.3 ควรวิจัยเพื่อตอยอดทุนทางวัฒนธรรมในอำเภอไพรบึง สูการเปดตลาดวัฒนธรรมสี่เผาเพื่อสราง

เศรษฐกิจและการรับรูทางดานวัฒนธรรมสี่เผาไทศรีสะเกษ  
 

เอกสารอางอิง  
กัญญารัตน แกวกมล, นิติคุณ ทาวทอง, สุปวีณ รสรื่น, อนุศิษฎ เพชรเชนทร, อมรรัตน รัตนสุภา, และ จันทรัศม      

ภูติอริยวัฒน. (2564). การใชทุนทางวัฒนธรรมเพื ่อการพัฒนาชุมชนอยางยั ่งยืน. วารสารวิชาการ
มนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม, 11(1), 75 - 91. 

โกมาตร จึงเสถียรทรัพย. (2548). พหุลักษณ ทางการแพทย : มุมมองมานุษยวิทยากับความหลากหลายของวัฒนธรรม
สุขภาพ. ศูนยมานุษยวิทยาสิรินธร. 

คณะกรรมการฝายประมวลเอกสารและจดหมายเหตุ. (2542). วัฒนธรรม พัฒนาการทางประวัติศาสตร เอกลักษณและ
ภูมิปญญาจังหวัดศรีสะเกษ. โรงพิมพคุรุสภาลาดพราว. 

ธันยพงศ สารรัตน. (2563). ฐานะและความสำคัญของชุมชนหมูบานปราสาทเยอ อำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ (พ.ศ.
2265 - 2561). วารสารวิชาการมหาวิทยาลัยราชภัฏศรีสะเกษ, 14(1), 164 - 178. 

บุญยืน งามเปรี่ยม, พระราชธรรมสารสุธี, พระมหาขุนทอง เขมสิริ, พระมหาดีรัตน อุทยปุตฺโต. (2559). พุทธจริย
ศาสตรการดำรงอยูของกลุมชาติพันธุสี่เผาในจังหวัดศรีสะเกษ. รายงานการวิจัย. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวทิยาลัย. 

พีรวัส อินทว,ี สุทัศน ประทุมแกว, พระครูโกศลวิหารคุณ, และ จักรกฤษ ทองมี. (2566). บทบาทของพระพุทธศาสนา
ตอวิถีชีวิต พิธีกรรม และความเชื่อของคนอีสาน. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน มจร, 11(2), 813 - 823. 

เรณู เหมือนจันทรเชย. (2558). ทุนวัฒนธรรมเพ่ือการพัฒนากลุมชาติพันธุไทยทรงดำในจังหวัดนครปฐม. Veridian E-
Journal Silpakorn University, 8(2), 231 - 247. 

วัดไพรบึง. (2554). หนังสือที่ระลึกงานทำบุญอายุวัฒนมงคล ครบ 6 รอบ พระครูวาปคณาภิรักษ เจาคณะอำเภอไพร
บึง และเจาอาวาสวัดไพรบึง. ศรีสะเกษการพิมพ. 

ศูนยขอมูลกลางทางวัฒนธรรม. (2565). ปะกำ. กระทรวงวัฒนธรรม. http://m-culture.in.th/album/195266/
ปะกำ. 

อรุณี เจริญทรัพย และ ชีวาพร คชฤทธิ. (2566). ความเชื่อและวิถีชีวิต ผาทอพื้นเมืองชาติพันธุไทพวน จังหวัดลพบุรี. 
Journal of Roi Kaensarn Academi, 8(9), 263 - 282.  

อุมาพร ประชาชิต, กิจติพงษ ประชาชิต, และ เชิดศักดิ์ ฉายถวิล. (2566ก). โบราณสถานในเขตอำเภอไพรบึง จังหวัด          
ศรีสะเกษ [ภาพถาย]. การจัดเก็บสวนบุคคล. 

อุมาพร ประชาชิต, กิจติพงษ ประชาชิต, และ เชิดศักดิ์ ฉายถวิล. (2566ข). การบูชาศาลปะกำในบานพอสุย ประอาง 
(หมอชางคนสุดทายของไพรบึง) [ภาพถาย]. การจัดเก็บสวนบุคคล. 

อุมาพร ประชาชิต, กิจติพงษ ประชาชิต, และ เชิดศักดิ์ ฉายถวิล. (2566ค). กรรชันร ในขบวนรำตรด [ภาพถาย]. การ
จัดเก็บสวนบุคคล. 

 


