
710 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

ตนดอกไมแหงศรัทธา : ภูมิปญญาทองถิ่นและอัตลักษณทางวัฒนธรรมของชุมชน 
บานแสงภา อำเภอนาแหว จังหวัดเลย 

Flower Trees of Faith : Local Wisdom and Cultural Identity of  
Ban Saeng Pha Community, Na Haeo District, Loei Province 

 
อิสเรส สุขเสนี1* พิมประไพ สุภารี1 และ พงษศักดิ์ สังฆมณี1 

Isares Sooksenee1*, Pimprapai Suparee1, and Phongsak Sangkhamanee1 

คณะมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยมหาสารคาม1 
Faculty Humanities and Social Sciences, Mahasarakham University1 

*Corresponding author, e-mail: pimprapai.s@msu.ac.th 
 

วันท่ีรับบทความ: 29 สิงหาคม 2568; วันแกไขบทความ: 11 ตุลาคม 2568; วันตอบรับบทความ: 27 ตุลาคม 2568 

 
บทคัดยอ 

 การวิจัยนี้มีวัตถุประสงคเพื่อวิเคราะหอัตลักษณทางภูมิปญญาของประเพณีแหตนดอกไมบานแสงภา 
อำเภอนาแหว จังหวัดเลย โดยประยุกตใชกรอบแนวคิดทุนทางวัฒนธรรม แนวคิดอัตลักษณ และแนวคิดภูมิปญญาทาง
วัฒนธรรม เก็บขอมูลดวยวิธีการสำรวจเบื้องตน การสังเกตทั้งแบบมีสวนรวมและไมมีสวนรวม รวมถึงการสัมภาษณ 
เชิงลึกกับผูรูและชาวบานท่ีมีสวนรวมในประเพณี ผลการวิจัยพบวา ตนดอกไม เปนสัญลักษณทางวัฒนธรรมที่สะทอน
องคความรูเชิงชางและสุนทรียศาสตรซึ่งสืบทอดกันมานานกวา 400 ป ใชประกอบพิธีบูชาพระรัตนตรัยในชวงบุญสรงน้ำ
เดือนหา อัตลักษณของตนดอกไมบานแสงภามีความโดดเดนดานรูปทรง ความสูง และขนาด อันเกิดจากทรัพยากร        
ไมไผที่อุดมสมบูรณ ทำใหสามารถสรางโครงสรางขนาดใหญ แข็งแรง และมั่นคง ภูมิปญญาเชิงชางปรากฏผานการ
กำหนดสัดสวนมาตรฐานของตนดอกไม การออกแบบสวนประกอบสำคัญ เทคนิคการประกอบโครงสราง การมัดตอก 
และการใชวัสดุธรรมชาติทั้งหมด ตลอดจนการตกแตงใหสอดคลองกับสุนทรียภาพ เชน การจัดระยะดอกไมตามฤดูกาล 
และการใชแสงเทียนในพิธีแหรอบอุโบสถยามค่ำคืน นอกจากนี้ยังมีการถายทอดองคความรูระหวางคนตางวัย ตั้งแต
ผูสูงอายุ วัยทำงาน จนถึงเยาวชน ซึ่งสะทอนการบูรณาการความเช่ือทางพุทธศาสนา ศิลปะพื้นบาน และวิถีชีวิตชุมชน 
ประเพณีแหตนดอกไมจึงมิไดมีเพียงคุณคาทางศิลปะและสุนทรียศาสตรเทานั้น แตยังมีบทบาทในการสรางความ
สามัคคี สงเสริมเศรษฐกิจชุมชน และธำรงอัตลักษณทางวัฒนธรรมของทองถ่ิน ตลอดจนทำหนาที่เปนสื่อกลางเช่ือมโยง
ความศรัทธาทางศาสนากับวิถีชีวิต และประกาศความเปนตัวตนของชุมชนบานแสงภาอยางชัดเจน 
 
คำสำคัญ: ประเพณีแหตนดอกไม, บานแสงภา, อัตลักษณทางภูมิปญญา, ภูมิปญญาทางวัฒนธรรม, ทุนทางวัฒนธรรม  
 

Abstract 
 This research aimed to analyze the intellectual identity of the Ban Saeng Pha Flower Tree 
Procession tradition in Na Haeo District, Loei Province, by applying the framework of cultural capital, 
identity, and cultural wisdom. Data collection involved primary surveys, both participatory and non-
participant observations, and in-depth interviews with knowledgeable people and villagers involved 
in the tradition. The research results found that the flower tree is a cultural symbol reflecting 
technical and aesthetic knowledge that has been passed down for over 400 years.It is used in the 
Buddhist ceremonies honoring the Triple Gem during the Boon Duan Song Nam Festival. The unique 
identity of the Ban Saeng Pha flower tree lies in its distinctive shape, height, and size, attributed to 
the abundant bamboo resources, which allow for the construction of large, strong, and stable 



วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) | 711 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

structures. Technical wisdom is evident in the standardized proportions of the flower tree. The design 
of key components, structural assembly techniques, tying of pegs, and the use of all natural materials, 
as well as aesthetically pleasing decorations, such as seasonal flower spacing and the use of 
candlelight during the procession around the ubosot (ordination hall) at night. Furthermore, 
knowledge is passed down between generations, from working-age adults to youth, reflecting the 
integration of Buddhist beliefs, folk art, and community lifestyles. The traditional flower tree 
procession, therefore, not only possesses artistic and aesthetic value, but also plays a role in fostering 
unity, promoting the community economy, and preserving local cultural identity. It also serves as a 
medium for connecting religious beliefs with the way of life and clearly proclaiming the identity of 
the Ban Saeng Pha community. 
 
Keywords: Traditional Flower Tree Procession, Ban Saeng Pha, Intellectual Identity, Cultural Wisdom, 
Cultural Capital 
 
บทนำ 
 ประเพณีแหตนดอกไมถือเปนหนึ่งในขนบธรรมเนียมประเพณีที่ยึดปฏิบัติอยางแพรหลายของจังหวัดเลย 
เรียกอีกชื่อหนึ่งวา บุญเดือนหา หรือ ตรุษสงกรานต จัดขึ้นในชวงวันขึ้น 15 ค่ำเดือน 5 ตรงกับเดือนเมษายนของทกุป 
(ปรีชา พิณทอง, 2540) หนึ่งในหมูบานที่มีการรักษาและสืบทอดประเพณีแหตนดอกไมจนกลายเปนอัตลักษณประจำ
ทองถิ่น คือ หมูบานแสงภา อำเภอนาแหว จังหวัดเลย เปนหมู บานที ่มีความเกาแกกอตั ้งมาตั ้งแตป พ.ศ. 2090 
(องคการบริหารสวนตำบลแสงภา, 2562) 
 สิ่งที่ทำใหประเพณีแหตนดอกไมของหมูบานแสงภาแตกตางไปจากพื้นที่อื่นในจังหวัดเลยหรือจังหวัดที่
ปรากฏวามีการจัดประเพณีนี้ สวนหนึ่งเปนเพราะไดรับอิทธิพลทางวัฒนธรรมจากอาณาจักรลานชาง เนื่องจากเปน
หมู บานที ่ม ีอาณาเขตชายแดนระหวางกรุงศรีอยุธยากับกรุงศรีสัตนาคนหุต จากจารึกบนคัมภีร ใบลานในหอ
พระไตรปฎกวัดศรีโพธิ์ชัย บานแสงภา สันนิษฐานวาประเพณีแหตนดอกไมตนขึ้นเริ่มพรอมกับการสรางวัดซึ่งมีอายุราว 
483 ป (Art & Culture, 2567) โดยมีจุดมุงหมายเพื่อการสรางบุญกุศลอันเปนมงคลตอชีวิตตามวิถีพุทธ ชาวหมูบาน
แสงภาจึงไดรวมมือรวมใจกันสรางตนดอกไมขึ้นจากแรงศรัทธาประกอบกับทักษะเชิงชางที่ไดรับอิทธพิลจากอาณาจักร
ลานชาง การผสมผสานทางศาสนาและศิลปะนี้เองที่ไดสรางอัตลักษณทางภูมิปญญาใหกับชาวแสงภา ไปสูการรวมใจ
สรางตนดอกไมขนาดใหญอยางวิจิตรงดงามสำเร็จภายในหนึ่งวันพรอมนำไปแหรอบอุโบสถวัดศรีโพธิ์ชัย ในชวงหัวค่ำ 
กอนนำขึ้นถวายพระเพื่อเปนพุทธบูชาเนื่องในวันสงกรานตสืบทอดตอกันมาเปนประจำทุกป (ปฐม หงสสุวรรณ, 2560) 
ปจจุบันมีนักทองเท่ียวใหความสนใจไปรวมประเพณจีนทำใหการแหตนดอกไมของบานแสงภากลายเปนซอฟตพาวเวอร 
(Soft Power) ที่สอดรับกับนโยบายภาครัฐและกระตุนเศรษฐกิจชุมชนไดเปนอยางดี 
 ทุนทางวัฒนธรรมที่เกิดจาก อัตลักษณทางภูมิปญญา สามารถสรางมูลคาใหกับประเพณีและชุมชนมีที่มา
จากความรู ความเชื่อ คานิยม ทักษะ หรือแนวทางปฏิบัติที่เปนสมบัติทางสังคม องคความรู ความคิด หรือภูมิปญญา
อันหลากหลายนี้เองที่ไดสรางอัตลักษณใหกับโบราณสถาน โบราณวัตถุ ผลงานศิลปะตาง ๆ ตลอดจนขนบธรรมเนียม 
จารีตประเพณี ความเชื่อ วิถีปฏิบัติ เปนตน (เรณู เหมือนจันทรเชย, 2562; อัญธิชา มั่นคง, 2560) เชนเดียวกับที่ชาว
แสงภาไดสรางอัตลักษณใหกับประเพณีแหตนดอกไม จนกลายเปนหนึ่งในทุนทางวัฒนธรรมที่เกิดจากภูมิปญญาของคน
ในชุมชน 
 ประเพณีแหตนดอกไมของชาวบานแสงภาจึงมิใชประเพณีจัดขึ้นเพื่อประกอบในพิธีตรุษสงกรานตอยาง
เดียวเทานั้น แตยังถือเปนเครื่องมือสำคัญในการสรางความยั่งยืนทางวัฒนธรรมใหกับจังหวัดเลยเชนเดียวกับเทศกาล        
ผีตาโขน การใชภูมิปญญาที่เกิดจากการสั่งสมบมเพาะของคนในชุมชนชวยสรางอัตลักษณใหตนดอกไมที่ทำจากไมไผ
และประดับดวยดอกไมตามฤดูกาลของชาวบาน เกิดเปนการสืบทอดและสงตอความรู ทักษะ ตลอดจนความเช่ียวชาญ
เชิงชาง จึงเปนสมบัติทางวัฒนธรรมที่สรางความภาคภูมิใจและสะทอนถึงตัวตนของชุมชนแหงนี้  



712 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

 จากความสำคัญที่กลาวมาขางตน ทำใหมีวัตถุประสงคในการศึกษาอัตลักษณและภูมิปญญาทางวัฒนธรรม
ในประเพณีแหตนดอกไมของบานแสงภา อำเภอนาแหว จังหวัดเลย วามีการสะทอนถึงภูมิปญญาชุมชนจนสามารถ
สรางอัตลักษณประเพณีแหตนดอกไมที่ทำใหบานแสงภามีความแตกตางจากพื้นที่อื่นอยางไร อีกทั้งผลการศึกษายัง
สามารถนำไปตอยอดเผยแพรอัตลักษณทางภูมิปญญาโดยอาศัยชองทางการสื่อสารที่หลากหลาย เพื่อใหเขาถึงกลุม
นักทองเท่ียวและประชาชนท่ีมีความสนใจการทองเท่ียวเชิงวฒันธรรมไดมากยิ่งข้ึน 

วัตถุประสงคของการวิจัย            
 เพื่อวิเคราะหอัตลักษณและภูมิปญญาทางวัฒนธรรมในประเพณีแหตนดอกไมของบานแสงภา อำเภอ         
นาแหว จังหวัดเลย 

การทบทวนวรรณกรรม            
 1. แนวคิดเร่ืองทุนทางวัฒนธรรม (Cultural Capital) 
  ทุนทางวัฒนธรรมตามแนวคิดของบูรดิเยอ (Bourdieu) คือทรัพยากรทางสัญลักษณ/ ความรูที่บุคคล
และกลุมสั่งสมในสามรูปแบบแฝงฝงในตัวบุคคลปรากฏผานรสนิยม ภาษา ทวงทา กอเกิดเปนวัตถุ เชน หนังสือ             
งานศิลป เครื่องมือ เกิดเปนองคความรูเพื่อการศึกษา เปนการทำงานรวมกับชุดแนวโนมเชิงปฏิบัต ิ(ความคุนชิน) และ
พื ้นที่ สามารถแปลงกลับเปนทุนสังคมหรือเศรษฐกิจภายใตเงื ่อนไขที ่เหมาะสม (Bourdieu, 1986) ดานธรอสบี 
(Throsby) เสนอวากรอบ ทุนวัฒนธรรม ในความหมายของ สินทรัพย ที่บรรจุคุณคาทางวัฒนธรรม (Cultural Value) 
ตองการการลงทุน รักษา และใชประโยชนอยางยั่งยืน (Throsby, 1999) ขณะที่โยซโซ (Yosso) ขยายกรอบแนวคิดน้ี
สู Community Cultural Wealth หรือ ทุนทางวัฒนธรรมของชุมชน เพื่อมองเห็นทุนของชุมชนชายขอบที่มักไดรับ
การมองขามจากสังคม (Yosso, 2005) แนวคิดนี้สามารถนำไปวิเคราะหกรณบีานแสงภาวาประเพณแีหตนดอกไมแสดง
ใหเห็นทุนทางวัฒนธรรมของชุมชนในรูปแบบใด 
 2. แนวคิดเร่ืองอัตลักษณ (Identity) 
  อัตลักษณมิไดหมายถึงแกนแททีต่ายตัว แตเปนกระบวนการ และการแทนความหมาย ที่กอรูปผานการ
เลาเรื่องและความตาง (Difference) ในบริบทอำนาจ/ วัฒนธรรม (Hall, 1997) การวาด เสนพรมแดน ทางวฒันธรรม
ทำงานผานสัญลักษณและการปฏิบัติที ่แยกความเปน เรา - เขา ไดเทียบเทาความเปนชาติพันธุ  (Barth, 1969)          
ดานพิธีกรรม เดอรไคม/ เทอรเนอร (Durkheim/ Turner) อธิบายวาคือพลังของ อารมณรวม และ ความเปนอันหนึ่ง
อันเดียวกันทางสังคม หรือ ความเปนชุมชน (Communitas) ที ่ทำใหสำนึกรวมถูกผลิตซ้ำผานการกระทำรวม 
(Durkheim, 1995; Turner, 1969) ในบทความวิจัยนี้นำแนวคิดอัตลักษณ ไปใชคนหารูปแบบการ แสดง - สื่อสาร 
รหัสทองถิ่น ที่ปรากฏผานพิธีแหตนดอกไมวามีลักษณะอยางไร รวมถึงมีกลไกผลิตซ้ำอัตลักษณผานการปฏิบัติพิธีกรรม
อยางไร  
 3. แนวคิดเร่ืองภูมิปญญาทางวัฒนธรรม (Cultural/ Indigenous Knowledge) 
  ภูมิปญญาทางวฒันธรรมคือความรูที ่สั่งสม - พลวตั - ฝง ในปฏิบัติการ ของชุมชน ผูกโยงเขากับระบบ
นิเวศ วัสดุ เครื่องมือ เวลา และคติความเชื่อ ดังนั้น ทุนทางวัฒนธรรมจึงมิใชเพียงชุดขอมูลแตเปนวิธีคิดท่ีรับรองดวย
ประสบการณและการลงมือทำซ้ำ ๆ (Berkes, 2012) กรอบของยูเนสโกวาดวย มรดกวัฒนธรรมที ่จับตองไมได            
ตอกย้ำบทบาทชุมชนในการธำรงความรู ทักษะ พิธีกรรม และความหมายที่ยังมีชีวิต (UNESCO, 2003) การถายทอด
จึงมักเกิดในบริบท ชุมชนแหงการปฏิบัติ หมายถึงกลุมบุคคลที่ผูกพันอยูกับ กิจกรรม/ โจทย/ ความสนใจรวม อยาง
ตอเนื่อง จนกอรูปความรูเชิงปฏิบัติที่ ตั้งอยูในบริบท ผานการมีสวนรวมจริงในการทำงาน การลงมือจริง การสังเกต 
และการรับบทบาทเพิ่มขึ้นตามลำดับ (Lave & Wenger, 1991) ในกรณีบานแสงภา ไดนำแนวคิดเรื่องภูมิปญญาทาง
วัฒนธรรมมาใชเพ่ือคนหารูปแบบของภูมิปญญาการสรางตนดอกไม ตลอดจนการสืบทอดและสงตอภูมิปญญาดังกลาว
วามีลักษณะอยางไร และนำไปสูการสรางความรูรวมกันระหวางชางพื้นถิ่น นักวิชาการ และภาคนโยบาย โดยไมทำให
สูยเสียตัวตนของชุมชนอยางไร 
 



วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) | 713 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

 4. งานวิจัยที่เกี่ยวของ 
  สนิกถา พงษเสนห และคณะ (2555) ไดศึกษาเรื่องวัฒนธรรมความเช่ือของชุมชนเพ่ือสรางกระบวนการ
เรียนรูในการจัดการทางสังคมของชุมชนบานแสงภา ตำบลแสงภา อำเภอนาแหว จังหวัดเลย พบวา ระบบความเชื่อ
และพิธีกรรม เชน งานบุญตามเดือนและประเพณีแหตนดอกไม ทำหนาที่เปนทุนทางวัฒนธรรมที่ค้ำจุนความรวมมือ
และระเบียบทางสังคมของชุมชนบานแสงภาอยางเปนรูปธรรม ผานการเรียนรูผานการลงมือปฏิบัติรวมกันขามรุน          
จนเกิดการถายทอดอัตลักษณและจิตสำนึกของชุมชนอยางตอเนื่อง ทั้งนี้ ผลการศึกษายังสามารถอธิบายบริบทชุมชน
และปจจัยภายใน - ภายนอกที่สงผลตอพลวัตของความเชื่อ พรอมพัฒนากระบวนการเรียนรูและแบบแผนถายทอด         
องคความรูวฒันธรรม 
  ไพโรจน พวงมณี (2567) ศึกษาเรื่องพ้ืนที่ทางประวัติศาสตรและวัฒนธรรมบานอาฮี ตำบลอาฮี อำเภอ
ทาลี่ จังหวัดเลย กับแนวทางการจัดการทองเที่ยวชุมชนสูความยั่งยืน โดยสำรวจบานอาฮี ชุมชนเครือขายในลุมน้ำเหือง 
ในฐานะ พื้นที่ซอนทับทางเวลา ที่ผสานตำนาน เรื่องเลา หลักฐานโบราณคดี และพิธีกรรมเปนทุนวัฒนธรรมรวมสมัย 
เพ่ือนำเสนอแนวทางจัดการทองเที่ยวชุมชน 5 ดาน (บริหารจัดการ อนุรักษ - การเรียนรู เศรษฐกิจ - สังคม ทรัพยากร 
- สิ่งแวดลอม และความปลอดภัย) โดยยึดชุมชนเปนศูนยกลางย้ำการเคารพศรัทธาและอำนาจการตีความของคน
ทองถ่ิน นำไปสูการสรางสมดุลระหวางมูลคาทางเศรษฐกิจกับคุณคาทางวัฒนธรรม 
 
กรอบแนวคิดในการวิจัย            
 การวิจัยนี้นำกรอบแนวคิดเรื่องทุนทางวัฒนธรรม แนวคิดเรื่องอัตลักษณ และแนวคิดเรื่องภูมิปญญาทาง
วัฒนธรรม มาใชในการวิเคราะหอัตลักษณทางภูมิปญญาในประเพณีแหตนดอกไมของบานแสงภา อำเภอนาแหว 
จังหวัดเลย ดังแผนภาพตอไปนี ้
 

 
 

ภาพท่ี 1 กรอบแนวคิดในการวิเคราะหอัตลักษณทางภมูิปญญาในประเพณีแหตนดอกไมของบานแสงภา  
อำเภอนาแหว จังหวัดเลย 

 
วิธีการดำเนินการวิจัย 
 1. ประชากรและกลุมเปาหมาย 
  การวิจัยนี้มีกลุมเปาหมายแบบเจาะจง (Purposive Sampling) โดยเลือกจากกลุมประชากรที่มีความ
เกี่ยวของกับประเพณีแหตนดอกไมของบานแสงภา ในดานประวัติศาสตร ประเพณี ศิลปะ วัฒนธรรม ภูมิปญญา
ทองถิ่นเปนหลัก แบงออกเปน 3 กลุม ไดแก 1) กลุมผูรู (Key Informants) ประกอบดวย ปราชญชาวบาน ผูนำทาง
ศาสนาและพิธีกรรม ผู นำชุมชน นักวิชาการ และหัวหนาสวนราชการ 2) กลุ มผู ปฏิบัติ (Casual Informants) 



714 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

ประกอบดวย กลุมผูนำชุมชนดานประเพณี วิถีชีวิต และภูมิปญญา และ 3) กลุมผูเกี ่ยวของ (General  Informants) 
ประกอบดวย ชาวบาน นักทองเท่ียวและผูมีสวนรวมในประเพณีแหตนดอกไม ตามกรอบแนวคิดของ สมศักดิ์ ศรสีันติสุข 
(2552) 
 2. เครื่องมือท่ีใชในการวิจัย 
  เครื่องมือที่ใชในการวจิัย ไดออกแบบและวางแผนเพ่ือใชในการเก็บขอมูลในครั้งนี้ประกอบไปดวย 
   1. แบบสำรวจเบื้องตน (Basic Survey) เพ่ือนำไปใชสำรวจและเก็บขอมูลเบื้องตนเก่ียวกับภาพรวม
ของทุนทางวัฒนธรรมท่ีปรากฏในบานแสงภา  
   2. แบบสังเกต (Observation) แบงออกเปน 2 ชนิด ประกอบดวย 
    1) แบบสังเกตแบบมีสวนรวม (Participant Observation) เพื่อใชสังเกตเปนแนวทางโดยการ
บันทึกผลการสังเกตวัฒนธรรม งานบุญประเพณี และกิจกรรมตาง ๆ ที่เกิดข้ึนในชุมชนบานแสงภา โดยไดเขาไปมีสวน
รวมในกิจกรรมดวย แบงเปน 3 ชวง คือ ชวงแรกเขาสูพื้นที่ ชวงเก็บขอมูล และชวงทายกอนปดงานภาคสนาม ตาม
แนวคิดมุมมองของ คนใน ของ ชาย โพธิสิตา (2562)  
    2 )  แบบส ั ง เกตแบบไม ม ี ส  วนร วม  (Non-Participant Observation) เพ ื ่ อ ใช ส ั ง เกต
สภาพแวดลอมทางวัฒนธรรม สังคม วัฒนธรรม ขนบประเพณี และวิถีชีวิต โดยเฝาดูกระบวนการดำเนินกิจกรรมของ
กลุมผูปฏิบัติดวยวิธกีารบันทึกภาพ บันทึกเสียง และจดบันทึก ผานมุมมองของ คนนอก 
   3. แบบสัมภาษณเชิงลึก (In-depth Interview) ดวยการสัมภาษณในกลุมผูรู (Key Informants) 
จากกลุ มตัวอยางแบบเจาะจง (Purposive Sampling) และการสัมภาษณแบบไมมีโครงสราง (Non-structured 
Interview) เปนการสัมภาษณในกลุมผูปฏิบัติการ (Casual Informant) ดวยการสนทนาที่ไมจำกัดคำตอบเพื่อใหเกิด
ประเด็นแตกยอยจากกลุมผูรู 
 3. การเก็บรวบรวมขอมูล 
  1. การเก็บขอมูลทุติยภูมิ จากภาคเอกสารเปนการศึกษาเอกสารที่มีการบันทึกเอาไวในประเด็นเนื้อหา
ที่เก่ียวของ 
  2. การเก็บขอมูลปฐมภูมิหรือขอมูลภาคสนาม เปนการลงพื้นที่เก็บขอมูลวิจัยโดยมีลำดับขั้นตอนการ
เก็บขอมูลดังนี ้
   1) การเก็บขอมูลดวยแบบสำรวจเบื้องตน (Basic Survey) เปนการสำรวจขอมูลดวยการลงพื ้นที่
ภาคสนาม เก็บขอมูลดานทรัพยากรในการสรางตนดอกไม สภาพแวดลอม และสถานที่ในการจัดประเพณีแหตนดอกไม  
   2) การเก็บขอมูลดวยแบบสัมภาษณเชิงลึก (In-depth Interview) โดยสัมภาษณกลุมผูรู  (Key 
Informants) จากกลุมตัวอยางแบบเจาะจง (Purposive Sampling) จากปราชญชาวบาน ผูนำทางศาสนาพิธีกรรม 
ผูนำชุมชน นักวิชาการ และหัวหนาสวนราชการ เพื่อใหไดขอมูลเจาะลึกถึงประเด็นสำคัญเกี่ยวกับอัตลักษณและ       
ภูมิปญญาในการทำตนดอกไมของบานแสงภา 
   3) แบบสัมภาษณแบบไมมีโครงสราง (Non-structured Interview) สัมภาษณกลุมผูปฏิบัติการ 
(Casual Informant) ถึงขอมูลทั่วไปของหมูบาน ประวัติความเปนมา ขนบธรรมเนียม ประเพณี คติ ความเชื่อ วิถีชีวิต 
บทบาทหนาที่ของคนในชุมชนที่มีความเกี่ยวของเชื่อมโยงในประเพณีแหตนดอกไม แบบการสนทนาที่ไมจำกัดคำตอบ
เพ่ือใหเกิดประเด็นแตกยอยจากกลุมผูรู 
   4) การเก็บขอมูลดวยการสนทนากลุมยอย (Focused Group Guideline) เปนการเก็บขอมูลที่ใช
เมื่อมีปญหาในการเก็บขอมูลในประเด็นที่สงสัยและความไมเขาใจตรงกัน ซึ่งจะชวยใหสามารถเขาใจถึงประเพณีแห        
ตนดอกไมของบานแสงภาไดมากขึ้น และสามารถซักถามแบบเจาะลึกในประเด็นสำคัญ โดยกำหนดกลุ มสนทนา
ประมาณ 5 - 10 คน 
 4. การวิเคราะหขอมูล 
  ดำเนินการนำขอมูลที่ไดมาวิเคราะหตามวัตถุประสงค ประกอบดวย 2 สวน คือ ขอมูลเอกสาร และ
ขอมูลภาคสนาม โดยมีรายละเอียดขั้นตอนดังน้ี 



วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) | 715 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

   1. การวิเคราะหขอมูลภาคเอกสารเปนการวิเคราะหโดยวิธีการ Method of Agreement เพ่ือ
ตรวจสอบความถูกตองในเชิงแนวคิดและทฤษฎี ซึ่งพิจารณาจากเอกสารหลาย ๆ แหลง เพื่อหาความถูกตองของขอมูล 
โดยการวิเคราะหเนื้อหา (Content Analysis) ซึ่งไดจากการศึกษาเอกสาร (Document Research) ในการวิเคราะห
เอกสาร ไดคำนึงถึงบริบท (Context) หรือสภาพแวดลอมของขอมูลเอกสารที่นำมาวิเคราะหเปนสำคัญ 
   2. การวิเคราะหขอมูลภาคสนาม เปนการวิเคราะหขอมูลที่ไดจากการใชเครื่องมือเก็บขอมูลการ
วิจัยทุกประเภทนำมาสรางขอสรุป โดยใชการวิเคราะห 3 แบบ คือ 
    1) การวิเคราะหแบบอุปนัย เปนการตีความขอสรุปจากขอมูลในลักษณะรูปธรรมหรือ
ปรากฏการณที่มองเห็น 
    2) การวิเคราะหขอมูลโดยใชทฤษฎีเปนตัวจำแนกขอมูล และการวิเคราะหแบบไมใชทฤษฎีซึ่ง
ขึ้นอยูกับความเหมาะสมของขอมูล 
    3) การวิเคราะหขอมูลโดยการเปรียบเทียบขอมูล เปนการนำขอมูลมาเปรียบเทียบตาม
เหตุการณหรือปรากฏการณ  
   3. การนำเสนอขอมูล ผลการวิเคราะหขอมูลทางการวิจัยนี ้นำเสนอโดยวิธีพรรณนาวิเคราะห 
(Descriptive Analysis) ตามขอสอดคลองกับวัตถุประสงค  
 
ผลการวิจัย 
 ผลการวิเคราะหอัตลักษณและภูมิปญญาทางวัฒนธรรมในประเพณีแหตนดอกไมของบานแสงภา 
อำเภอนาแหว จังหวัดเลย 
  การวิจัยเรื่องตนดอกไมแหงศรัทธา : ภูมิปญญาทองถ่ินและอัตลักษณทางวัฒนธรรมของชุมชนบานแสงภา 
อำเภอนาแหว จังหวัดเลย มีวัตถุประสงคเพื่อวิเคราะหการสรางอัตลักษณและภูมิปญญาทางวัฒนธรรมในประเพณีแห
ตนดอกไมของบานแสงภา อำเภอนาแหว จังหวัดเลยโดยใชแนวคิดเกี่ยวกับทุนทางวัฒนธรรม แนวคิดอัตลักษณ และ
แนวคิดภูมิปญญาทางวัฒนธรรม ประกอบการเก็บรวบรวมขอมูลทุติยภูมิและขอมูลภาคสนามเกี่ยวกับหมูบานแสงภา
และประเพณีแหตนดอกไมจากปราชญชาวบาน ผูนำทางศาสนาพิธีกรรม ผูนำชุมชน นักวิชาการ หัวหนาสวนราชการ 
และนักทองเที่ยวที่ไดเขารวมในประเพณีแหตนดอกไม ผลการวิจัยทำใหพบการสรางอัตลักษณและภูมิปญญาทาง
วัฒนธรรมในประเพณีแหตนดอกไมของบานแสงภา อำเภอนาแหว จังหวัดเลยจำแนกไดเปน 2 ประเด็น ประกอบดวย 
  1. อัตลักษณทางวัฒนธรรมของประเพณีแหตนดอกไม 
   อัตลักษณทางวัฒนธรรมของประเพณีแหตนดอกไมบานแสงภา อำเภอนาแหว จังหวัดเลย เกิดขึ้น
จากการผสมผสานระหวางคติความเชื่อทางพระพุทธศาสนา ภูมิปญญาชางไมไผ และการรวมแรงรวมใจของสมาชกิใน
ชุมชน ซึ่งไดหลอหลอมเปนสัญลกัษณทางวัฒนธรรมที่สะทอนตัวตนรวมของ คนแสงภา ทั้งในมิติรูปธรรมและนามธรรม 
โดยมีลักษณะดังน้ี 
   1.1 อัตลักษณเชิงรูปธรรม 
    อัตลักษณเชิงรูปธรรมของประเพณีแหตนดอกไมปรากฏใหเห็นผานรูปทรง การตกแตง และ
องคประกอบศิลปของ ตนดอกไม ซึ่งเปนสัญลักษณสำคัญในพิธีกรรมพุทธบูชา ตนดอกไมมีลักษณะเปนโครงไมไผทรง
สูงเพรียว ประกอบดวยสวนหลัก 10 สวน ไดแก คาน ขาธนู งาม พง ดวด แกนกลาง ตน ลีก คันกลอง และแมงมุม         
ซึ ่งทำหนาที ่รองรับน้ำหนักและสรางความมั่นคงเชิงโครงสราง การคัดเลือกไมไผ เชน ไผหก ไผบง และไผเฮียะ                    
ที่เหมาะสมกับคุณสมบัติทางกายภาพ แสดงใหเห็นถึงภูมิปญญาการจับคูระหวางวัสดุธรรมชาติและการใชงานเชิงชาง
อยางประณีต 
    ในดานสุนทรียศาสตร ต นดอกไม บานแสงภามีลักษณะงดงามแบบเรียบงายตามหลัก 
สุนทรียศาสตรเชิงหนาที ่ (Functional Aesthetics) คือความงามที ่สัมพันธกับหนาที่และความหมายในพิธีกรรม 
โครงสราง ลีก ถูกออกแบบใหเวนชองไฟเพื่อใหแสงเทียนสองผานขณะเวียนแหรอบอุโบสถยามค่ำคืน แสงเทียนที่
สะทอนผานลายสานของไมไผจึงกลายเปน ภาพเชิงสัญลักษณ ของแสงแหงศรัทธาและการตรัสรู ซึ่งชาวบานถือเปน
หัวใจของพิธีบูชาพระรัตนตรัย 



716 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

 
สีสันและลวดลายของดอกไมที่ใชตกแตง เชน ดอกคูน หางนกยูง อินทนิล หรือดอกไมพื้นถิ่นตามฤดูกาล สะทอน
ความสัมพันธระหวางคนกับธรรมชาติ และการใชวัสดุทองถิ่นอยางรูคุณคา การจัดวางองคประกอบและการประดับแสง
เทียนจึงมิใชเพียงการตกแตง แตเปนการสื่อสารคุณคาทางสุนทรียะและศาสนาที่ผสมผสานกันอยางลงตัว อัตลักษณเชิง
รูปธรรมของตนดอกไมจึงเปนทั้งผลงานศิลปหัตถกรรมพื้นบานและสัญลักษณของความศรัทธารวมกันในชุมชน 
   1.2 อัตลักษณเชิงนามธรรม 
    อัตลักษณเชิงนามธรรมของประเพณีแหตนดอกไมบานแสงภาเกิดจากการปฏิบัติซ้ำของ
พิธีกรรมที่เชื่อมโยงคนกับความเช่ือและศรัทธาในพระพุทธศาสนา การรวมตัวของคนในชุมชนเพ่ือสรางตนดอกไมในทุก
ปสะทอน ความเปนหนึ่งเดียว (Communitas) ตามแนวคิดของ Turner (1969) ที่มองวาพิธีกรรมสรางพลังทางสังคม
และความเปนชุมชนผาน อารมณรวม (Collective Effervescence) เมื่อผูคนลงแรง รวมมือ และแหรอบอุโบสถพรอม
เสียงเพลงพ้ืนบาน จึงเกิดประสบการณทางศรัทธาและความสามัคคีท่ีลึกซึ้ง 
    ในมิติการสื ่อสารทางวัฒนธรรม ประเพณีแหตนดอกไมทำหนาที ่เปน ระบบสัญลักษณ 
(Symbolic System) ของชุมชน ตามแนวคิดของ Geertz (1973) ที่อธิบายวาพิธีกรรมคือกระบวนการสรางและ         
จัดระเบียบความหมายของสังคม ตนดอกไมจึงมิไดเปนเพียงวัตถุในพิธี แตเปน ขอความทางวัฒนธรรม ที่ผู คนใช
แสดงออกถึงความศรัทธา ความผูกพัน และความภาคภูมิใจในทองถ่ิน 
    ขณะเดียวกัน กระบวนการสรางและแหตนดอกไมยังเปนการ เลาเรื่องของตัวตน (Narration 
of Self) ของชุมชน ซึ่งสอดคลองกับแนวคิดของ Hall (1997) ที่มองวาอัตลักษณทางวัฒนธรรมมิใชสิ่งคงที่ แตเปน
กระบวนการของการสรางและแทนความหมาย (Process of Representation) ผานสัญลักษณและการกระทำรวมกัน 
การสรางตนดอกไมจึงกลายเปนการผลิตซ้ำ ความเปนเรา (We-ness) ของคนแสงภา ผานการสื่อสารความเชื่อและ
คานิยมรวม เชน ความกตัญู ความสามัคคี และการอุทิศตนเพ่ือสวนรวม 
    กลาวไดวา อัตลักษณเชิงนามธรรมของประเพณีแหตนดอกไมจึงเกิดจากการบูรณาการระหวาง
ศรัทธาและการปฏิบัติรวมในพิธีกรรม ทำใหประเพณีนี้ไมเพียงเปนสัญลักษณทางศิลปะ แตเปน พื้นที่แหงความหมาย 
ที่หลอหลอมใหคนในชุมชนรูสึกผูกพันและมีตัวตนรวมกันอยางแทจริง 
    โดยการกำหนดขนาดของตนดอกไมของบานแสงภานั้นจะกำหนดโดยการคำนวณจากความ
กวางของ พง เปนหลัก ขนาดของพงจะเปนตัวบอกความสูง ความยาวของไม ปริมาณไมที่ใช ปริมาณดอกไม จนไปถึง
จำนวนคนที่จะมาหามตนดอกไม โดยขนาด พง มาตรฐานที่ชาวบานแสงภาแตละคุมจะสรางตนดอกไมคือ พง ขนาด 
1.8 เมตร ขาธนูจะเล็กลงมาประมาณ 1.5 เมตร ทำใหความสูงของตนดอกไมไมรวมยอดแมงมุมอยูที ่ประมาณ 6.5 
เมตร นับเปนความสูงที่เทียบเทากับตึก 2 ชั้น การสรางตนดอกไมในแตละปจะยึดวันพระของเดือนเมษายนซึ่งตรงกับ
วันสงกรานตเปนวันลงมือ กอนเริ่มลงมือสรางจะมีการประชุมหมูบานเพื่อกำหนดนัดหมายใหคุมใดคุมหนึ่งจดัสรางตน
ดอกไมเอกที่จะเปนตนดอกไมหลักอยูตนขบวน และจะมี ตนกอน คือตนดอกไมที่ประดับตกแตงดวยหมากพลู ขาวของ 
เงนิทอง มาถวายแดพระสงฆในตอนเชาของวนังาน 
    ตนดอกไมหลักในประเพณีแหตนดอกไม จะตองมีความพิเศษกวาตนดอกไมตนอื่น ๆ ภายในขบวน
แห คือจะตองมีขนาดที่ใหญกวาปกติ ในป พ.ศ. 2564 ชาวบานแสงภาไดสรางตนดอกไมที่มีขนาดพงกวางกวา 3.2 
เมตร จึงทำใหตนดอกไมสูงไดถึง 12 เมตร มีคานรับน้ำหนัก 3 เสน และใชคนหามกวา 30 คน ซึ่งจำเปนที่จะตองยืมคน
หามจากคุมอื่นเขามาชวย ดังน้ัน จะเห็นไดวา ในแงของภูมิปญญาในการสรางและการควบคุมโครงสรางใหตนดอกไมมี
ขนาดใหญตามตองการไดแสดงใหเห็นในเชิงประจักษผานทักษะเชิงชางของชาวแสงภา หากแตเปนปจจัยทางดาน
ประชากรในชุมชนบานแสงภาเองท่ีจำนวนชายวัยแรงงานลดนอยลง ประกอบกับมจำนวนผูสูงอายุเพิ่มขึ้นเรื่อยกลับมา
จนเปนปญหากระทบตอการสืบทอดประเพณีทางวฒันธรรมที่อาจตองมีการหาแนวทางแกไขในอนาคต 
    โดยสิ่งที่สรางอัตลักษณใหกับตนดอกไมของบานแสงภาคือการนำเสนอเชิงสุนทรียศาสตร ดวย
การประดับตกแตงดอกไม สี และลวดลาย โดยยึดหลัก สุนทรียศาสตรเชิงหนาที่ (Functional Aesthetics) คือความ
งามที่สอดประสานกับโครงสรางและความหมายทางพิธีกรรม โดยเฉพาะการคงความโปรงของผัง ลีก เพ่ือไมบดบังแสง
เทียนซึ่งเปนหัวใจหลักในเชิงสัญลักษณของการประกอบพิธแีหตนดอกไม ดังน้ัน การออกแบบจึงตองมีการใชภูมิปญญา



วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) | 717 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

เชิงศิลปเพื่อสรางตนดอกไมใหมีความงามในมิติการมองเห็น (แสง เงา ชองไฟ) มิติการรับน้ำหนัก (ไมเพิ่มมวลเกิน
จำเปน) และมิติความหมาย (ส ีกลิ่น ฤดูกาลของดอกไมที่สัมพันธกับคติความเช่ือ) เกิดเปนผลงานเชิงชางที่งดงามอยาง
มีเหตุผล เปนการประสานคุณคาทางศิลปะเขากับประสิทธิภาพเชิงโครงสรางและความศักดิ์สิทธิ์ของพิธีกรรม ผาน
ความรูเชิงชางท่ีสั่งสมจนเปน มรดกมีชีวิต ของชุมชนทีส่ามารถธำรงรักษาและตอยอดไดในระยะยาว 
 

 
 

ภาพท่ี 2 โครงสราง สวนประกอบตนดอกไมชุมชนบานแสงภา 
ที่มา: อิสเรส สุขเสนี (2568ก) 

   

 
 

ภาพท่ี 3 การขนยายตนดอกไมขนาดพง 2.8 เมตร และตนดอกไมขนาดมาตรฐานของบานแสงภา 
ที่มา: อิสเรส สุขเสนี (2568ข) 

 
    อัตลักษณ ตนดอกไม ของบานแสงภากอรูปผานพิธีกรรมทางพุทธพิธีที่ใชวัตถุ สัญลักษณ และ
การปฏิบัติรวมกันเปนภาษาทางวัฒนธรรมของชุมชน การเวียนแหและการถวาย ตนดอกไม ทำหนาที่ผสานความเช่ือ
ในทางพุทธศาสนาเขากับภูมิปญญาและการลงแรงรวมมือรวมใจของชุมชน การสรางตนดอกไมจึงมิใชเพียงการ
ประกอบชิ้นงานตามหลักหัตถกรรม แตเปนการผลิตซ้ำความหมายและความเปนเรา (We-ness) ในระดับสาธารณะ 



718 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

สอดคลองกับแนวคิดพิธีกรรมในฐานะระบบสัญลักษณที่จัดระเบียบความหมายและคานิยมรวม (Geertz, 1973) และ
กระบวนการกอรูป สำนึกรวม เพื่อความเปนปกแผนผานพิธกีรรม (Turner, 1969; Durkheim, 1995) 
    ในมิติศรัทธาและจิตวิญญาณ ตนดอกไมไดผานการนำคติความเชื่อของชุมชนมาตีความวาเปน 
พุทธบูชาสูงสุด ของหมูบาน การเลือกดอกไมและการจัดวางเทียนใหเกิดแสงสวางรอบองครวมทำหนาที่เปนสัญลักษณ
ถึงการบูชาพระรัตนตรัยและการอธิษฐานขอความอุดมสมบูรณใหผืนดิน แสงเทียนท่ีสองสวางปรากฏผาน ชองไฟของ
ลีก ที ่ไมเพียงถายทอดใหเห็นความงามเชิงสุนทรียะ แตยังเปนสัญญะทางศาสนาทำหนาที่เปน ตำนานรวมสมัย 
(Modern Myth) ที่สังคมผลิตซ้ำเพ่ือสรางเรื่องเลารวมถึงแสดงความศรัทธาและอุดมสมบูรณ (Barthes 1972; Geertz, 
1973) ขณะเดียวกัน การรวมตัวประกอบพิธีกรรมก็ทำใหเกิด อารมณรวม (Collective Effervescence) ที่สรางความ
เปนน้ำหนึ่งใจเดียวและตอกย้ำความศักดิ์สิทธิผ์านบริบทของชุมชนที่มีตอประเพณีแหตนดอกไม 
    มิติรูปทรงและลายสานเฉพาะถิ่น ปรากฏผานการสรางตนดอกไมรูปทรงสูงเพรียวดังที่ไดกลาว
ไปแลวขางตน ประกอบกับโครง ลีก ที่เวนชองใหแสงเทียนลอดผานผสานเขากันอยางลงตัวกับลวดลายเรียบงายไม
ฉูดฉาดจนเกินไป สะทอน สุนทรียศาสตรเชิงหนาที ่(Functional Aesthetics) ดานการสรางความงามอยางสอดคลอง
กับโครงสราง ศรัทธา และการใชสอยในพิธี มากกวาจะมุงอวดโอตนดอกไมผานการตกแตงอยางวิจิตรเพียงอยางเดียว 
การคุมสัดสวน น้ำหนัก และผิวงานใหสมดุลกับการเคลื่อนขบวน แสดงถึงความรูเชิงวัสดุและการชางที่สั่งสม (Ingold, 
2013; Sennett, 2008) พรอมกันนั้น ลายสานและรูปทรงตนดอกไมยังทำหนาที่เปน รหัสทองถ่ิน ที่ชวยใหผูคนจำแนก
ความเฉพาะของพื้นที่และความเปนเจาของทางวัฒนธรรมไดทันที (Barth, 1969; Hall, 1997) องคประกอบเหลานี้
นับวาเปนอัตลักษณในเชิงรูปธรรมของงานชางและสัญลักษณของชาวแสงภาในคราวเดียวกัน 
    สวนมิติความสัมพันธระหวางคนกับธรรมชาติ สะทอนผานการเลือกวัสดุตามฤดูกาลและ
ทรัพยากรทองถิ่น เชน การเลือกไมไผที่เหมาะกับการใชงาน การเลือกดอกไม อาทิ ดอกคูน หางนกยูง อินทนิล และไมไผ
พันธุตาง ๆ รวมเขากับการจัดวางสี กลิ่น และเนื้อวัสดุอยางสอดคลองกับฤดูกาลทำใหตนดอกไมไมเพียงรองรับการใช
งานเชิงโครงสราง หากยังสราง ความรักถิ่น (Topophilia) และ ตัวตนเชิงสถานที่ (Place-identity) ใหกับผูรวมพิธี 
(Tuan, 1974; Proshansky et al., 1983) วิถีปฏิบัติดังกลาวสอดคลองกับกรอบ มรดกวัฒนธรรมที ่จับตองไมได           
ของยูเนสโกซึ่งเนนบทบาทชุมชนในการธำรงความรู การปฏิบัติ และความหมายที่ยังมีชีวิต (UNESCO, 2003) อันเปน
ฐานรองรับท้ังความยั่งยืนเชิงสิ่งแวดลอมและความตอเนื่องของพิธีกรรม 
    ตนดอกไมใหญ ไดทำหนาที่เปนภาพแทนอัตลักษณของบานแสงภาในระดับสาธารณะ ถือเปน         
ทุนทางสัญลักษณ (Symbolic Capital) ที่ทำใหชุมชนไดรับการยอมรับทางวัฒนธรรมและเพิ่มศักยภาพการสื่อสาร
ตนเอง (Bourdieu, 1986) หากพิจารณาผานกรอบแนวคิดเศรษฐศาสตรวัฒนธรรม ตนดอกไมยังทำหนาที่เสมือน          
ทุนทางวัฒนธรรม (Cultural Capital) ในความหมายของสินทรัพยที่มีคุณคาทางวัฒนธรรมและสามารถตอยอดเปน
ประโยชนทางสังคมและเศรษฐกิจ เชน เทศกาล การทองเที่ยวโดยชุมชน และผลิตภัณฑเชิงสรางสรรค โดยไมละทิ้ง
แกนพิธีและศักดิ์ศรีของความเชื่อ (Throsby, 1999) จึงกลาวไดวา อัตลักษณและสัญลักษณของตนดอกไมบานแสงภา
เปนผลลัพธของการประกอบสรางรวมกันระหวางศรัทธา รูปทรงงานชาง ระบบนิเวศทองถ่ิน และการยอมรับทางสังคม 
ซึ่งหลอเลี้ยงให มรดกมีชีวิต ของชุมชนดำรงอยูและมีพลังในปจจุบัน 
  2. ภูมิปญญาทางวัฒนธรรมของชุมชนบานแสงภา 
   2.1 องคความรูเชิงชางและสุนทรียศาสตรในประเพณีแหตนดอกไมของบานแสงภา 
    ภูมิปญญาทองถิ ่น ในการสราง ตนดอกไม คือ องคความรู ทักษะเชิงชาง ประสบการณ          
ที่ชาวบานบานแสงภาไดสั่งสม ถายทอด และพัฒนาผานการรวมมือรวมใจในการประกอบพิธีแหตนดอกไมตลอด
ระยะเวลายาวนานกวา 400 ป กระทั ่งองคความรู นี้กลายเปน วิถีปฏิบัติ (Practical Knowledge) และ ทุนทาง
วัฒนธรรม (Cultural Capital) ทีเ่ปนอัตลักษณแหงภูมิปญญาอยางหนึ่งของชุมชนบานแสงภา อำเภอนาแหว จังหวดัเลย 
    องคความรูเชิงชางและสุนทรียศาสตรในการสราง ตนดอกไม บานแสงภาเปนผลของการสั่งสม
ความรูปฏิบัติการ (Practical Knowledge) อันเปนระบบ โดยมีลำดับขั้นตั้งแตการคัดเลือกกอไผ การตัด ผา เหลา 
และจักตอก ไปจนถึงการกำหนดสัดสวนและวิธีประกอบที่เหมาะสมกับงานสรางตนดอกไมแตละชิ้นสวน ความรู
ดังกลาวมิใชเพียงทักษะเชิงชาง หากแตเปนกรอบความคิดในการ จับคู คุณสมบัติของวัสดุ (เชน ความยาว ความตรง 



วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) | 719 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

ความยืดหยุน และความเหนียวของไผแตละพันธุ) เขากับหนาที่เชิงโครงสรางและการใชงานจริง ผลจากการสราง             
ตนดอกไมซ้ำ ๆ ตอเนื่องยาวนานไดเกิดการตกผลึกองคความรูจนกลายเปนภูมิปญญา มาตรฐานงานชาง ของชุมชน  
ซึ่งสามารถถายทอดและรักษาจากรุนสูรุนอยางมีเสถียรภาพ 
    โครงสรางของตนดอกไมใชหลักการ ระบบโมดูลาร 10 สวน  จากการแยกองคประกอบของ       
ตนดอกไมออกเปนชิ้นสวนมาตรฐานทำหนาที่จำเพาะแตละสวนอยางสอดคลองและสนับสนุนซึง่กันและกัน จากฐานคิด
ดังกลาว ทำใหสวนประกอบของตนดอกไมทั้ง 10 สวน ไดแก คาน ขาธนู งาม พง ดวด แกนกลาง ตน ลีก คันกลอง 
และแมงมุม สามารถทำงานรวมกันไดอยางมีประสิทธิภาพ คือ ชิ้นงานแตสวนสามารถรองรับน้ำหนักโดยรวมของตน
ดอกไม และยึดโยงโครงสรางรวมกันที่เพื่อรองรับการเคลื่อนไหวในชวงประกอบพิธีแห เพราะในขั้นตอนการแหนั้น
ชาวบานจะทำการโยกตนดอกไมไปตามจังหวะเพลงเพื่อใหตนดอกไมเกิดความพริ้วไหวเหมือนมีชีวิต ฉะนั้น การสราง
ตนดอกไมที่มีขนาดใหญจึงจำเปนที่จะตองเลือกไมไผท่ีมีสภาพที่ดี มีอายุท่ีเหมาะสมกับการนำมาทำเปนโครงสรางสวน
ตาง ๆ ดังตารางดังตอไปนี้ 
 
ตารางที่ 1 แสดงคุณลักษณะไมไผในท่ีเหมาะกับการนำไปใชในตนดอกไม 
 

ชนิดไมไผ 
คุณลักษณะของเนื้อ

ไม 
การใชงานในตนดอกไม ขอด ี ขอเสีย 

ไผหก ลำตนใหญ แข็งแรง 
เหนียว ปลองยาว 

คานหาม โครงลำตน ตอง
เลือกไมทีต่รงเปนหลัก 

รับน้ำหนักดี เหมาะ
กับโครงสรางใหญ 

น้ำหนักมาก บาง
ชวงปหาไมตรงยาก 

ไผบง เน้ือเหนียว ขอถี่ ผิว
เรียบ น้ำหนักเบา 

ใชในทุกสวนยกเวนคาน 
โครงหลัก ตอกมัดสวนตาง 
ๆ เปนไมทีผ่างาย จักสาน

งาย 

น้ำหนักเบา ใชงาน
งาย หาไดมาก จัก

ตอกไดด ี

รับน้ำหนักไดไม
มาก หักงายเมื่อรับ

แรงดึงท่ีสูง 

ไผเฮียะ แข็งแรง ขอถ่ี เปลือก
คม หนักกวาบง 

งาม พง แกนกลาง (บาง
กรณี) ผายาก ตองระวังใน

การใชงาน 

โครงสรางแนน ทน
แรงกระชากด ี

เปลือกคม บาดมือ 
ใชงานยาก หนัก 

ไผเลี้ยง เน้ือหนา แข็งแรง ขอถี่ 
ลำใหญ หนัก 

ลำตน งาม ใชเสริม
โครงสราง การผาไมคอนขาง

ยาก ตองเลือกขนาดท่ี
เหมาะ เพราะน้ำหนัก 

แข็งแรงสุด เหมาะ
กับโครงขนาดใหญ 
ตองการความมั่นคง 

หนักมาก ไมใชไม
ทองถ่ิน ปริมาณ

นอย 

ไผขาว
หลาม 

ลำตรง แข็งแรง
พอเหมาะ เสนผาน
ศูนยกลางปานกลาง 

แกนกลางของตนดอกไม 
ตองคัดเลือกลำทีต่รง 

ลำตรงดี เหมาะทำ
แกนกลาง น้ำหนัก

พอด ี

ไมเหมาะกับโครง
นอก รับแรงมาก

ไมได 

 
    ความสัมพันธระหวางชิ ้นสวนทั ้งสิบสะทอนใหเห็นถึง ตรรกะเชิงชาง (Craft Logic) ที ่เปน        
อัตลักษณทางภูมิปญญาของชาวบานแสงภาท่ีพัฒนาข้ึนจากกระบวนการทดลอง ทดสอบซ้ำ (Trial and Error) จนตกผลึก
เปนแบบแผนงานชางเฉพาะถิ่นซึ่งมีเสถียรภาพทั้งในแงความมั่นคงเชิงโครงสราง (Structural Stability) และความ
คลองตัวในการใชงานจริง (Operational Maneuverability) โดยเฉพาะการกำหนดระยะ ขนาดของตนดอกไมที่ถือ
เปนอัตลักษณทางภูมิปญญาที่สำคัญของบานแสงภาไดสรางความแตกตางและโดดเดนที่ไมเหมือนใครในพื้นที่ทาง
วัฒนธรรมใกลเคียง 
   2.2 กลไกการสืบทอดภูมิปญญาและการมีสวนรวมของชุมชนบานแสงภา 
    พลวัตของการสืบทอดภูมิปญญาและการเรียนรูในประเพณีแหตนดอกไมอาศัยกลไก การเรียน
ขามรุน ที่ผู สูงอายุทำหนาที ่เปน ครูภูมิปญญา ถายทอดความรูตลอดจนปฏิบัติการดานชางไมไผและเหตุผลเชิง



720 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

สุนทรียะใหแกเด็ก เยาวชน และวัยแรงงานผานการลงมือทำจริงในการประกอบพิธีกรรม องคความรูดังกลาวจึงมิได
จำกัดอยูในตำรา หากกอตัวเปน หองเรียนวัฒนธรรมมีชีวิต ที่ไดจากการสังเกต การฝกทำงานยอย และการคอย ๆ 
เพิ ่มระดับความรับผิดชอบ (Scaffolding) การเรียนรูของคนในชุมชนจึงเกิดจากประสบการณตรง (Experiential 
Learning) ที่เชื่อมโจทยเชิงโครงสราง การจัดวางองคประกอบ และขอจำกัดของวัสดุเขากับความหมายทางพิธีกรรม
อยางเปนเอกภาพ 
    เมื่อมองในมิติทางสังคม การสรางตนดอกไมเปนประจำทุกปไดกอรูป ชุมชนแหงการปฏิบัติ  
(Community of Practice) ซึ ่งมีแบบแผน วิธีทำงาน และคลังความทรงจำรวมของชางพื ้นถิ ่นเปนทุนของกลุม              
การทำซ้ำอยางเปนวัฏจักรทำใหทักษะสำคัญแพรกระจายจากผูเชี่ยวชาญสูสมาชิกหนาใหมในบานแสงภา เกิดสภาวะที่ 
ทุกคนทำเปน พรอม ๆ กับการลดชองวางระหวางวัยและสถานภาพในกระบวนการเรียนรู องคความรูที่ถายทอดจึงมี
ทั้งสวนที่ ตกผลึก เปนมาตรฐานงานเชิงชางพ้ืนถิ่น และสวนท่ียืดหยุนไปตามบริบทตาง ๆ ที่เกิดขึ้นในแตละป ชวยธำรง
เสถียรภาพของพิธีกรรมโดยไมสกัดก้ันนวัตกรรมใหม ๆ ภายใตกรอบคติเดิม 
    ยิ่งไปกวานั้น วงรอบเทศกาลโดยเฉพาะชวงสงกรานตไดทำหนาที่เปน จังหวะคืนถิ่น ใหสมาชิก
ในชุมชนพลัดถิ่นซึ่งไปทำงานนอกพื้นทีไ่ดกลับมาชวยกันสรางตนดอกไมรวมกับเครือญาติและเพ่ือนบาน พ้ืนที่ทำงานจึง
ทำหนาที่เปน พื้นที่ทางสังคม เปดใหทั้งคนในและคนนอกไดพบปะ ฝกทักษะ และแลกเปลี่ยนประสบการณรวมกัน 
การออกแบบกระบวนงานไดสรางผูมสีวนรวมหลากหลายวัยและภูมิหลัง ทำใหเกิดการเชื่อมโยงเครือขายแบบกระชับ
ภายใน (Bonding) ควบคูกับการเช่ือมพาขามกลุม (Bridging) อันเปนฐานของทุนทางสังคมที่ชวยพยุงใหพิธีกรรมยังคง
มีชีวิตและสามารถสื่อสารออกสูสาธารณะกวางขึ้น 
 

 
 

 
 

ภาพท่ี 4 การเรียนรูในภูมปิญญาเชิงชางของกลุมคนตางวยั 
ที่มา: อิสเรส สุขเสนี (2568ค) 

 
    ทายที่สุด การรวมแรงหลายบทบาทผานการแบงงานตามเพศ วัย และศักยภาพ ตั้งแตจัดหา
วัสดุ ขึ้นโครง จนถึงการยกขบวนแหตนดอกไม ไดสราง ความเปนเจาของรวม (Sense of Ownership) ตอประเพณี 
นำไปสูการขับเคลื่อนใหสมาชิกไดรวมดูแลรักษาและกำกับตนเองของชุมชนอยางตอเนื่อง กลไกดังกลาวมเิพียงแตสราง
ความสามัคคี แตยังเพ่ิมศักยภาพการจัดการทรัพยากร การถายทอดมาตรฐานงานชาง และความสามารถในการปรับตัว



วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) | 721 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

ตอเงื่อนไขรวมสมัย ผลลัพธคือการตออายุ ทุนทางวัฒนธรรมมีชีวิต ของชุมชน ทั้งในเชิงอัตลักษณ คุณคาสังคม และ
โอกาสตอยอดเชิงสรางสรรค โดยไมสูญเสียแกนของความหมายทางพิธีกรรมและจิตวิญญาณของพ้ืนที ่
   2.3 พลวัตการปรับตัวและคุณคาพหุมิติของประเพณีแหตนดอกไมบานแสงภา 
    ประเพณีแหตนดอกไมบานแสงภาดำเนินไปภายใตหลัก ยืดหยุนแตรักษาแกน กลาวคือ ชุมชน
บานแสงภานั้นมีการเปดรับความเปลี่ยนแปลงเทาที่ไมกระทบตอพิธีกรรมและความหมายเชิงคติ โดยคงไวซึ่งโครงสราง 
ลำดับขั้น และสัญลักษณสำคัญอยางครบถวน หากมีการตัดสินใจเชิงปรับตัวจะตองอาศัยฉันทามติและการกำกับตนเอง
ที่มาจากชุมชน (Community Self Regulation) มากกวาคำสั่งหรือเสียงจากภายนอก สงผลใหการเปลี่ยนผานเกิดขึ้น
อยางคอยเปนคอยไป อยูบนฐานของเหตุผล บางสิ่งท่ีเขามาทำใหเกิดการเปลี่ยนแปลงแบบฉับพลันก็จะอาจถูกผลกัหรอื
มีการพิจารณาจากกลุมผูนำชุมชนเปนสำคัญ 
    ทั ้งนี ้ ในดานปฏิบัติการสรางตนดอกไม ชุมชนมีการเลือกเปดรับเทคโนโลยีหรือนวัตกรรม
สมัยใหม เชน อุปกรณตัดไมไผ ระบบการเคลื่อนยาย ระบบเครื่องขยายเสียงในงานบุญ เพ่ือเพ่ิมประสิทธิภาพและความ
ปลอดภัย ขณะเดียวกันยังคงวธิกีารดำเนินการและวัสดอุุปกรณสำคัญที่เปนหัวใจของพิธี เชน การผูกยึดโครงสรางหลัก
ของตนดอกไมดวย ตอก และการคัดเลือกไมไผใหเหมาะกับการสรางตนดอกไมแตละสวน การผสานเชิงชางทั้งในแบบ
เกาและแบบใหมเชนนี้ทำใหมาตรฐานงานชาง (Craft Standards) ของชาวบานแสงภาไมหยุดนิ่ง เปนการเพ่ิมศักยภาพ
เชิงชางที่ผสานกันระหวางภูมิปญญาชุมชนกับเทคโนโลยไีดโดยไมสูญเสียตรรกะทางพิธีกรรมและอัตลักษณทองถิ่น 
    การคงอยูของคุณคาดานศิลปและศรัทธาปรากฏผาน สุนทรียศาสตรเชิงหนาที่ ของตนดอกไม 
โครงสราง ลีก ถูกออกแบบใหเวนชองไฟเพ่ือไมบดบังแสงเทียน การคุมสัดสวน น้ำหนัก สงผลใหความงามสอดประสาน
กับรูปแบบเชิงโครงสรางและความหมายเชิงสัญลักษณทางพุทธศาสนา ภูมิปญญาดังกลาวจึงมิใชเพียงการประดับ
ตกแตง หากเปนการจัดองคประกอบที่ เหมาะเหตุผล เหมาะพิธ ีทำใหมรดกทางวัฒนธรรมยังเปน มรดกมีชีวิต (Living 
Heritage) ในบริบทปจจุบัน 
 

 
 

ภาพท่ี 5 ขบวนแหตนดอกไมยามค่ำคืนรอบอุโบสถ 
ที่มา: อิสเรส สุขเสนี (2568ง) 

 
    ในมิติทางสังคม กระบวนการสรางตนดอกไมเปดพื้นที่ใหคนตางวัยและตางบทบาทเขามารวม
มืออยางตอเนื่อง เกิดการเรียนรูขามรุนระหวาง ครูภูมิปญญา กับเด็ก เยาวชน และวัยแรงงาน พรอมทั้งกอรูปทุนสังคม
ทั้งแบบยึดโยงภายใน (Bonding) และแบบเชื่อมพาขามกลุม (Bridging) พื้นที่ทำงานจึงเปน พื้นที่ทางสังคม ที่ผลิตซ้ำ



722 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

ความรูสึกเปนเจาของรวม (Sense of Ownership) ตอพิธีกรรมและชุมชน ที่หลอเลี้ยงมาตรฐานงานชางจริยะพิธี และ
สรางการทำงานรวมกันภายในชุมชน 
    ทายที่สุดแลว ประเพณีแหตนดอกไมของบานแสงภา อำเภอนาแหว จังหวัดเลย ไดกอใหเกิดผล
เชิงเศรษฐกิจและเชิงสัญลักษณรวมกับคุณคาดังไดกลาวมาขางตน ตนดอกไมทำหนาที่เปนทั้ง ทุนทางวัฒนธรรม 
(Cultural Capital) สำหรับตอยอดเทศกาล การทองเที่ยวโดยชุมชน และผลิตภัณฑเชิงสรางสรรค และเปน ทุนทาง
สัญลักษณ (Symbolic Capital) ที่ยกระดับภาพลักษณของพื้นที่สูสายตาสาธารณชน กระนั้น การใชประโยชนเชิง
เศรษฐกิจก็จำเปนตองมีกรอบท่ีคุมครองแกนหลักของพิธกีรรม เชน การสืบสานภูมิปญญาทางศิลปะหัตถกรรมในการ
สรางตนดอกไม กระบวนการประกอบพิธีกรรมในการแหตนดอกไม ตลอดจนการมีสวนรวมของคนในชุมชน 
นักทองเที่ยว หรือผูที่มีสวนเกี่ยวของทั้งทางตรงและทางออม เพื่อปองกันมิใหการแหตนดอกไมกลายเปนประเพณเีชิง
พาณิชยจนลดทอนคุณคาและความหมายดั้งเดิมลง สเหลานี้แสดงใหเห็นวา การปรับตัวอยางมีกรอบ จะตองสอด
ประสานไปกับ คุณคาพหุมิติ อันเปนเงื่อนไขสำคัญที่ทำใหประเพณีแหตนดอกไมสามารถธำรงความหมาย รักษาอัต
ลักษณ และสืบทอดภูมิปญญาไปพรอมกัน 
 
สรุปผลการวิจัยและอภิปรายผล 
 1. สรุปผลการวิจัย 
  การศึกษาครั้งนี้มุงวิเคราะหอัตลักษณทางภูมิปญญาของประเพณีแหตนดอกไม บานแสงภา อำเภอนา
แหว จังหวัดเลย โดยอาศัยแนวคิดทุนทางวัฒนธรรม แนวคิดอัตลักษณ และแนวคิดภูมิปญญาทองถ่ิน ผลการวจิัยพบวา 
ตนดอกไม เปนสัญลักษณทางวัฒนธรรมที่สะทอนองคความรูเชิงชาง ศิลปะ และความเชื่อทางศาสนาสืบทอดมากวา 
400 ป การสรางตนดอกไมประกอบดวยกระบวนการเลือกวัสดุธรรมชาติ การประกอบโครงสราง และการประดับ
ตกแตงอยางประณีต ซึ่งแฝงความหมายเชิงสัญลักษณและความศรัทธาตอพระพุทธศาสนา 
  อัตลักษณเชิงรูปธรรมของตนดอกไมบานแสงภาปรากฏผานโครงสรางไมไผทรงสูงเพรยีวและ ระบบโมดู
ลาร 10 สวน (คาน ขาธนู งาม พง ดวด แกนกลาง ตน ลีก คันกลอง แมงมุม) ที่จับคูคุณสมบัติวัสดุอยางมีตรรกะเชิง
ชาง การคัดเลือกไผหก ไผบง ไผเฮียะ ฯลฯ ตลอดจนการออกแบบ ลีก ใหโปรงเพื ่อใหแสงเทียนลอด กอใหเกิด 
สุนทรียศาสตรเชิงหนาที ่ที่งามเพราะสอดรับกับพิธีและความหมาย สวนอัตลักษณเชิงนามธรรมเกิดจาก Communitas 
และอารมณรวมในพิธีแหที่ผสานศรัทธาพุทธกับแรงงานรวมของชุมชน ตนดอกไมจึงกลายเปน ขอความทางวัฒนธรรม 
ที่ผลิตซ้ำความเปนเรา (We-ness) และความภาคภูมิใจถิ่น 
  อัตลักษณที่เกิดจากภูมิปญญาในประเพณีแหตนดอกไมของชุมชนบานแสงภา เกิดจากการสืบทอดองค
ความรู ทักษะเชิงชาง และความหมายเชิงสัญลักษณที่ปฏิบัติซ้ำทุกปจนเปนสัญลักษณประจำถิ่น ประเพณีนี้สะทอน
ความศรัทธาอันลึกซึ้งที่ชุมชนมีตอพระพุทธศาสนา ผานการสรางและถวายตนดอกไมซึ่งผสมผสานศิลปะหัตถกรรม
พื้นบานกับคติความเชื่ออยางกลมกลืน กระบวนการสรางเปดโอกาสใหคนในชุมชนทุกครัวเรือนมีสวนรวม เกิดความ
สามัคคีและความภาคภูมิใจรวมกัน แมสังคมจะเปลี่ยนแปลง แตชุมชนยังคงรักษาคุณคาดั้งเดิมไว พรอมปรับให
สอดคลองกับยุคสมัย ประเพณจีึงกลายเปนสัญลักษณของตัวตนคนในชุมชนและสรางความตอเนื่องทางวัฒนธรรมท่ีมีชีวิต 
  สวนภูมิปญญาที่ปรากฏผานตนดอกไมเกิดจากความรูปฏิบัติที่สั่งสมกวา 400 ป ตั้งแตการเลือก - ตัด - 
ผา - จักตอก ไปจนถึงการกำหนดสัดสวนเพื่อรองรับน้ำหนักและการเคลื่อนขบวน การเรียนรูขามรุนผาน หองเรียน
วัฒนธรรมมีชีวิต ทำใหมาตรฐานงานชางถายทอดไดจริง ขณะเดียวกันชุมชน ยืดหยุนแตรักษาแกน : รับเทคโนโลยีที่
เพิ่มประสิทธิภาพ (เชน เครื่องมือ/ ระบบเคลื่อนยาย/ เสียง) แตคงหัวใจพิธี (ตอก ไมไผ โครงและลำดับพิธี) สงผลให
มรดกยัง มีชีวิต และทันสมัยโดยไมสูญแกนความเช่ือ 
  นอกจากนี้ กระบวนการถายทอดทักษะและความรูระหวางชางฝมือรุนเกาสูคนรุนใหมในชุมชน ยังเปน
การสืบตอทุนทางวัฒนธรรมเชิงสถาบัน (Institutionalized Cultural Capital) ที่ประเพณีมีบทบาทเปนเวทีแหงการ
เรียนรูและสรางคุณคารวมในสังคม ทำใหภูมิปญญาศิลปะหัตถกรรมนี้คงอยูและปรับตวัไดอยางสอดคลองกับบริบททาง
สังคมและวัฒนธรรมรวมสมัย 



วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) | 723 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

  ในระดับสังคม การสรางตนดอกไมเปนประจำทุกปของชาวแสงภากอใหเกิด หองเรียนวัฒนธรรมมีชีวิต 
และ ชุมชนแหงการปฏิบัติ ที่ผูสูงอายุทำหนาที่เปนครูภูมิปญญาถายทอดงานชางและความงามเชิงสุนทรียะใหแกเด็ก 
เยาวชน วัยแรงงาน นำไปสูภาวะที่ ทุกคนทำเปน ไดชวยลดชองวางระหวางวัยและสรางความรูสึกเปนเจาของรวม
พิธีกรรมใหกับชุมชน สอดคลองกับหลักคิด ยืดหยุนแตรักษาแกน ที่ปรากฏผานการเปดรับเครื่องมือสมัยใหมเทาท่ี
จำเปน แตคงไวซึ่งวิธีการและวัสดุที่มีความหมายเชิงพิธีกรรม สงผลใหประเพณีแหตนดอกไมจึงยังมีชีวิต (Living 
Heritage) ทั้งยังตอยอดใหเปนทั้ง ทุนทางวัฒนธรรม และ ทุนสัญลักษณ ที่จะชวยสนับสนุนการทองเที่ยวโดยชุมชน 
และภาพลักษณที่ดีงามของพ้ืนทีบ่านแสงภาและจังหวัดเลย  
 2. อภิปรายผล 
  ตนดอกไม ในประเพณีแหตนดอกไมของชุมชนบานแสงภา ไมเพียงเปนองคประกอบของพิธีกรรมทาง
พุทธศาสนา แตยังทำหนาที่เปนสัญลักษณทางวัฒนธรรมที่หลอมรวมคติความเชื่อ ภูมิปญญาศิลปะหัตถกรรม และวิถี
ชีวิตของชุมชนบานแสงภา การดำรงอยูของประเพณีนี้สอดคลองกับแนวคิดอัตลักษณทางวัฒนธรรมของ Hall (1990) 
ที่มองวาอัตลักษณเกิดจากกระบวนการสรางความหมายรวมภายในสังคม ผานการปฏิบัติซ้ำและการสื่อสารดวย
สัญลักษณ (Symbolic Representation) ในบริบททางประวัติศาสตรและวัฒนธรรมเฉพาะของพ้ืนทีน่ั้น ๆ 
  ลักษณะของตนดอกไมที่มีโครงสรางจากไมไผเปนวัสดุธรรมชาติทั้งสิ้น เชน ไผบง ไผเฮียะ และดอกไม
สดในทองถิ่น ประกอบกับเทคนิคการตัด จักสาน และมัดตอกที่ตองใชทักษะภูมิปญญาที่สืบทอดสงตอกันมาภายใน
ชุมชน แสดงใหเห็นถึง ทุนทางวัฒนธรรมในตัวบุคคล (Embodied Cultural Capital) และ ทุนทางวัฒนธรรมในรูป
วัตถุ (Objectified Cultural Capital) ตามแนวคิดของ Bourdieu (1986) ที่เกิดจากการสั่งสมทักษะ ความรู และ
รสนิยมผานการปฏิบัติและการถายทอดจากรุนสูรุน ลักษณะนี้สอดคลองกับงานของ Smith (2018) ที่ชี้วาการรักษา
และสืบทอดทักษะหัตถกรรมพื้นบานเปนกลไกสำคัญในการธำรงอัตลักษณทองถิ่น 
  นอกจากนี้ กระบวนการสรางตนดอกไมเปดโอกาสใหทุกครัวเรือนในชุมชนมีสวนรวม ไมวาจะเปนการ
ใชแรงงาน วัสดุอุปกรณสนับสนุน หรือความรูเชิงชาง การมีสวนรวมนี้สะทอน มิติทางสังคมของอัตลักษณ ซึ่ง Cohen 
(1985) อธิบายวาชุมชนใชสัญลักษณทางวัฒนธรรมเปนเครื่องมือสรางความเปนอันหนึ่งอันเดียวกัน (Community 
Cohesion) และกำหนดขอบเขตของกลุ มตน การมีปฏิสัมพันธและการทำงานรวมกันในประเพณีนี ้ จ ึงเปนท้ัง
กระบวนการผลิตซ้ำอัตลักษณและการเสริมสรางความสัมพันธทางสังคม 
  อยางไรก็ตาม การปรับเปลี่ยนบางประการ เชน การใชวัสดุทดแทน การปรับขนาด หรือการนำเสนอ
วัฒนธรรมประเพณีผานสื่อสมัยใหม เพื่อเปนการประชาสัมพันธดึงดูดนักทองเที่ยวและกลุมคนที่สนใจ แสดงใหเห็น
วาอัตลักษณทางวัฒนธรรมมีพลวัตและเปลี่ยนแปลงตามบริบททางสังคมรวมสมัย มุมมองนี้สอดคลองกับ Jenkins 
(2014) ที ่มองวาอัตลักษณเปนผลจากกระบวนการตอรอง (Negotiation) ระหวางอดีตกับปจจุบัน และเปนการ
ตอบสนองตอแรงกดดันทางสังคม เศรษฐกิจ และเทคโนโลย ี
  ดังนั้น ประเพณีแหตนดอกไมของบานแสงภา จึงเปนตัวอยางที่ชัดเจนของการธำรงและปรับตัวของอัต
ลักษณทางวัฒนธรรม ซึ ่งไมเพียงรักษาคุณคาเชิงสัญลักษณและภูมิปญญาทองถิ่นไวได แตยังสามารถปรับใชให
สอดคลองกับวิถีชีวิตในสังคมสมัยใหมในบริบทของสังคมที่มีความหลากหลาย ซึ่งทำใหประเพณีนี้ยังคงมีความหมาย
และบทบาทในชุมชนตอการระลึกในวัฒนธรรมทามกลางการเปลี่ยนแปลงของโลก 
 
ขอเสนอแนะ 
 1. ขอเสนอแนะจากผลการวิจัย 
  1.1 ควรมีการจัดทำฐานขอมูลภูมิปญญาศิลปะหัตถกรรมในประเพณีแหตนดอกไมของบานแสงภาอยาง
เปนระบบ ทั้งในรูปแบบเอกสาร ภาพถาย และสื่อดิจิทัล เพื่อเปนแหลงขอมูลสำหรับการเรียนรูและการสืบทอดไปยัง
หนวยงานที่เกี ่ยวของ เชน องคการบริหารการพัฒนาพื้นที่พิเศษเพื ่อการทองเที่ยวอยางยั ่งยืน (อพท.) และการ
ทองเที่ยวแหงประเทศไทย (ททท.) สำนักงานเลย  



724 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

  1.2 ควรสนับสนุนใหมีการจัดกิจกรรมฝกอบรมแลกเปลี่ยนองคความรูภายในชุมชน บันทึกเปนขอมูล
อยางเปนรูปธรรม เพ่ือถายทอดทักษะการสรางตนดอกไมแกเยาวชน โดยผสานความรูดั้งเดิมเขากับเทคนิคการนำเสนอ
รวมสมัย เพ่ือเพ่ิมแรงจูงใจในการมีสวนรวม 
  1.3 หนวยงานดานวัฒนธรรมควรบูรณาการประเพณีแหตนดอกไมเขากับกิจกรรมสงเสริมการทองเที่ยว
เชิงวัฒนธรรม (Cultural Tourism) อยางระมัดระวัง เพื่อใหเกิดการอนุรักษโดยไมลดทอนคุณคาเชิงจิตวิญญาณของ
ประเพณี 
  1.4 ควรมีการพัฒนาองคความรูเชิงวิชาการเกี่ยวกับความหมายเชิงสัญลักษณขององคประกอบในตน
ดอกไม เพ่ือใหผูเยี่ยม 
 2. ขอเสนอแนะในการวิจัยคร้ังตอไป 
  2.1 ควรขยายขอบเขตการศึกษาไปยังชุมชนอื่นในจังหวัดเลยหรือภาคอีสาน เพื่อเปรียบเทียบความ
เหมือนและความแตกตางของอัตลักษณทางภูมิปญญาในบริบทตาง ๆ 
  2.2 ควรศึกษาผลกระทบของการทองเที่ยวและสื่อสมัยใหมตอการคงอยูและการปรับตัวของประเพณี
แหตนดอกไม เพ่ือทำความเขาใจพลวัตของอัตลักษณทางวัฒนธรรมในยุคปจจุบัน 
  2.3 ควรใช ว ิธ ีการว ิจ ัยแบบสหว ิทยาการ ( Interdisciplinary Research) เช น การผสมผสาน
มานุษยวิทยา ศิลปะพ้ืนบาน และการจัดการวฒันธรรม เพ่ือใหการวเิคราะหครอบคลุมทั้งมิติทางสังคม เศรษฐกิจ และ
สุนทรียศาสตร 
  2.4 อาจศึกษาบทบาทของสตรีและเยาวชนในกระบวนการสรางตนดอกไม เพื่อทำความเขาใจการ
ถายทอดและการปรับตัวของบทบาททางสังคมในประเพณี 
  2.5 ควรมีการติดตามการเปลี ่ยนแปลงของรูปแบบและเทคนิคการสรางตนดอกไมในระยะยาว 
(Longitudinal Study) เพ่ือวิเคราะหแนวโนมและทิศทางของการอนุรักษและพัฒนา 
  
เอกสารอางอิง 
ชาย โพธิสิตา. (2562). ศาสตรและศิลปการวิจัยเชิงคุณภาพ : คูมือนักศึกษาและนักวิจัยสังคมศาสตร (พิมพครั้งที่ 8). 

อมรินทรพริ้นติ้ง. 
ปฐม หงสสุวรรณ. (2560). ประเพณีแหตนดอกไม ชุมชนบานอาฮี อ.ทาลี่ จ.เลย. องคการบริหารการพัฒนาพื้นที่พิเศษ

เพ่ือการทองเที่ยวอยางยั่งยืน. 
ปรีชา พิณทอง. (2540). ประเพณีโบราณไทยอีสาน. ศิริธรรมออฟเซ็ท. 
ไพโรจน พวงมณี. (2567). พื้นที่ทางประวัติศาสตรและวัฒนธรรมบานอาฮี ตำบลอาฮี อำเภอทาลี่ จังหวัดเลย กับ

แนวทางการจัดการทองเที ่ยวชุมชนสู ความยั ่งยืน. วารสารวิชาการมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร 
มหาวิทยาลัยราชภัฏพระนครศรีอยุธยา, 12(1), 95 - 120. https://doi.org/10.14456/husoaru.2024.7. 

เรณู เหมือนจันทรเชย. (2562). การเรียนรูกับการบรรลุผลการทำงานของชาวเมียนมาและชาวไทยในบริษัทไทยที่ไป
ลงทุนในเมียนมา. Veridian E-Journal Silpakorn University, 12(5), 811 - 830. 

สนิกถา พงษเสนห, ผสม นาฏญิา, หลิน มั่นมา, พระครโูพธิจริยาวัฒน, สมบัติ ชิดทิด, จตุินัฏฐ เครือแดงชัยพร, 
ชนกภรณ สิทธิ์ทองหลาง, ปญญาพร อวนศิร,ิ วิเศษ พุทธรักษ, คำหลา รัตนโคน, โสดา สุวรรณ, ผาด ชิด
ทิด, เชิดพงษ ชิดทิด, อาทิตย ขลยุแกว, นรินทร สีบ,ุ คำมวน แกวสวุรรณ, และศภุโชค ผสม. (2555). 
วัฒนธรรมความเช่ือของชุมชนเพ่ือสรางกระบวนการเรียนรูในการจัดการทางสังคมของชุมชนบานแสงภา 
ตำบลแสงภา อำเภอนาแหว จังหวัดเลย. รายงานการวิจัย. สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวจิัย. 

สมศ ักด ิ ์  ศร ีส ันต ิส ุข .  (2552) .  การศ ึกษาส ังคมและว ัฒนธรรม :  แนวความค ิด  ว ิธ ี ว ิทยา และทฤษฎี . 
มหาวิทยาลัยขอนแกน. 

องคการบริหารสวนตำบลแสงภา. (2562). แสงภา ประวัติบานแสงภา ตำบลแสงภา อำเภอนาแหว จังหวัดเลย. 
องคการบริหารสวนตำบลแสงภา. 



วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) | 725 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

อัญธชิา มั่นคง. (2560). บทบาทของทุนทางวฒันธรรมกับการพัฒนาเศรษฐกิจชุมชน: กรณีศึกษาชุมชนในตำบลบานตุน 
อำเภอเมือง จังหวัดพะเยา. วารสารวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย, 12(39), 90 - 100. 

อิสเรส สุขเสนี. (2568ก). โครงสราง สวนประกอบตนดอกไมชุมชนบานแสงภา [ภาพถาย]. การจัดเก็บสวนบุคคล. 
อิสเรส สุขเสนี. (2568ข). การขนยายตนดอกไมขนาดพง 2.8 เมตร และตนดอกไมขนาดมาตรฐานของบานแสงภา 

[ภาพถาย]. การจัดเก็บสวนบุคคล. 
อิสเรส สุขเสนี. (2568ค). การเรียนรูในภูมิปญญาเชิงชางของกลุมคนตางวัย [ภาพถาย]. การจัดเก็บสวนบุคคล. 
อิสเรส สุขเสนี. (2568ง). ขบวนแหตนดอกไมยามค่ำคืนรอบอุโบสถ [ภาพถาย]. การจัดเก็บสวนบุคคล. 
Art & Culture. (2567). ประเพณีแหตนดอกไม บ านแสงภา อำเภอนาแหว จังหวัดเลย. https://humans-

journey.com/art-and-culture/f/ประเพณีแหตนดอกไม-บานแสงภา-อำเภอนาแหว-จังหวัดเลย. 
Barth, F. (1969). Ethnic Groups and Boundaries : The Social Organization of Culture Difference. 

Universitetsforlaget. 
Barthes, R. (1972). Mythologies. (Trans., Lavers, A. Mythologies.) Hill and Wang. 
Berkes, F. (2012). Sacred Ecology (3rd ed.). Routledge. 
Bourdieu, P. (1986). The Forms of Capital. In Richardson, J. G. (Eds.), Handbook of Theory and Research 

for the Sociology of Education (241 - 258). Greenwood Press. 
Cohen, A. P. (1985). Symbolic Construction of Community. Routledge.  
Durkheim, É. (1995). The Elementary Forms of Religious Life (Trans., Fields, K. E., Les Formes 

élémentaires de la vie religieuse). The Free Press. 
Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures : Selected Essays. Basic Books. 
Hall, S. (1990). Cultural Identity and Diaspora. In Rutherford, J. (Eds.), Identity : Community, Culture, 

Difference (222 - 237). Lawrence & Wishart. 
Hall, S. (1997). Representation : Cultural Representations and Signifying Practices. Sage Publications. 
 https://doi.org/10.4324/9780203131688. 
Ingold, T. (2013). Making : Anthropology, Archaeology, Art and Architecture. Routledge. https://doi.org 

/10.4324/9780203559055. 
Jenkins, R. (2014). Social Identity (4th ed.). Routledge. https://doi.org/10.4324/9781315887104 
Lave, J., & Wenger, E. (1991). Situated Learning : Legitimate Peripheral Participation. Cambridge 

University Press. 
Proshansky, H. M., Fabian, A. K., & Kaminoff, R. (1983). Place - Identity : Physical World Socialization of 

the Self. Journal of Environmental Psychology, 3(1), 57 - 83. https://doi.org/10.1016/S0272-
4944(83)80021-8. 

Sennett, R. (2008). The Craftsman. Yale University Press. 
Smith, L. (2018). Uses of Heritage. In Smith, C. (Eds.), Encyclopedia of Global Archaeology (1 - 6). 

Springer. 
Throsby, D. (1999). Cultural Capital. Journal of Cultural Economics, 23(1/2), 3 - 12. 
Tuan, Y.-F. (1974). Topophilia : A Study of Environmental Perception, Attitudes, and Values. Prentice - Hall. 
Turner, V. (1969). The Ritual Process : Structure and Anti-Structure. Aldine. 
UNESCO. (2003). Text of the Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage. 

UNESCO. https://ich.unesco.org/en/convention. 
Yosso, T. J. (2005). Whose Culture Has Capital? A Critical Race Theory Discussion of Community 

Cultural Wealth. Race Ethnicity and Education, 8(1), 69 - 91. https://doi.org/1 0 . 1 0 8 0 / 
1361332052000341006. 


