
768 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

สะไน : อัตลักษณดนตรีชาติพันธุลุมน้ำโขงสูการสรางสรรคนวัตกรรมการแสดงพื้นบาน 
Sanai : The Ethnomusicological Identity of Mekong River Basin Ethnic Groups and 

the Innovation of Folk Performance 
 

เชิดศักดิ์ ฉายถวิล1* 
Cherdsak Chaitawin1* 

ผูชวยศาสตราจารย ดร. สาขาวิชาการพัฒนาชุมชน คณะมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวทิยาลัยราชภัฏศรีสะเกษ1 

Assistant Professor, Dr., Program in Community Development, Faculty of Humanities and Social Sciences, 
Sisaket Rajabhat University1 

*Corresponding author, e-mail: cherdsack@gmail.com 
 

วันท่ีรับบทความ: 16 กันยายน 2568; วันแกไขบทความ: 12 ธันวาคม 2568; วันตอบรับบทความ: 15 ธันวาคม 2568 

 
บทคัดยอ 

 งานวิจัยนี้ใชระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ ในการเก็บรวบรวมขอมูลดวยกระบวนดานมานุษยวิทยาดนตรี 
และเรียบเรียงดวยวิธีการพรรณนาวิเคราะห โดยมีวัตถุประสงคที่สำคัญ คือ 1. เพื่อศึกษาอัตลักษณรวมทางวัฒนธรรม
เกี่ยวกับสะไนของกลุมชาติพันธุลุมน้ำโขง 2. เพื่อศึกษาอัตลักษณดนตรีเกี่ยวกับสะไนของกลุมชาติพันธุลุมน้ำโขง และ 
3. เพื ่อสรางสรรคนวัตกรรมการแสดงดนตรีเกี่ยวกับสะไน พื้นที่วิจัยที่สำคัญ คือ ภาคอีสานตอนใตประเทศไทย 
ประเทศลาวตอนใต และประเทศกัมพูชาตอนเหนือ ผลการวิจัย พบวา “สะไน” มีอัตลักษณรวมทางวัฒนธรรมที่
เก่ียวของสัมพันธกับประวัติศาสตรกลุมชาติพันธุในพื้นทีลุ่มน้ำโขงไดแก กูย (สวย) เขมร ลาว เยอ บร ูมีช่ือเรียกตางกัน
ตามพื้นที่ของแตละประเทศ คือ สะไน สะโนง สะเนง ตะโล นิยมทำสะไนจากเขาควายและงาชาง มีอัตลักษณรวมทาง
วัฒนธรรมที่สัมพันธกับพิธีกรรมคลองชางและการนับถือเสียงจากควายวาเปนเสียงที่มีความศักดิ์สิทธิ์ มีการใชสะไน
บรรเลงประกอบพิธีกรรมศักดิ์สิทธิ์ในฐานะที่สะไนเปนของสูงและบรรเลงเพื่อความสนุกสนานในฐานะที่เปนเครื่อง
ดนตรี อัตลักษณดนตรีเกี่ยวกับสะไนพบวาเปนเครื่องลมอิสระ ประเภทลิ้นเดี่ยวที่นิยมทำจากไมไผติดไวกลางลำตัว   
สะไน ปรับระดับเสียงสูงต่ำไดสามระดับจากการเปดปดปลายเขาและปากลำโพง การวิจัยครั้งนี ้ยังสามารถสราง
นวัตกรรมดนตรีโดยการพัฒนาเสียงสะไนใหตรงกับระดับคียดนตรีสากลคือ โด (C) เร (D) มี (E) และมีการพัฒนา        
บทเพลงดั้งเดิมใหเปนระบบตัวโนตดนตรีไทยและตัวโนตดนตรีสากลเพ่ือสรางสรรคการแสดงดนตรีพื้นบานการบรรเลง
รวมวงจำนวน 200 ตัว 
 
คำสำคัญ: สะไน, อัตลักษณดนตรีชาติพันธุ, กลุมชาติพันธุลุมน้ำโขง, นวัตกรรมการแสดงพ้ืนบาน, นวัตกรรมดนตร ี 
 

Abstract 
 This research employs a qualitative methodology rooted in ethnomusicological fieldwork 
and descriptive analysis. The primary objectives are: 1. to investigate the shared cultural identity of 
the Sanai among ethnic groups in the Mekong River Basin; 2. to analyze the musical identity of the 
Sanai; and 3. to create musical performance innovations centered on the instrument. The study 
focuses on three key geographical areas: Southern Northeast Thailand, Southern Laos, and Northern 
Cambodia. The findings reveal that the Sanai serves as a shared cultural identity linked to the histories 
of various ethnic groups in the Mekong region, including the Kuy (Suai), Khmer, Lao, Yer, Bru, Katu, 
and Mnong, and known by various regional names such as Sanai, Sanong, Saneng, and Tar-lo. The 
instrument is traditionally crafted from buffalo horn or ivory. The Sanai holds a significant cultural 
connection to elephant-roundup rituals and the spiritual belief in the sacredness of buffalo sounds. 



วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) | 769 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

It is utilized both as a sacred object in high-order rituals and as a musical instrument for 
entertainment. Regarding musical identity, the Sanai is a free-reed aerophone with a single reed, 
typically made of bamboo, inserted into the body of the horn. Pitch modulation is achieved through 
three distinct levels by manipulating the openings at the tip and the bell of the horn. Furthermore, 
this research successfully innovated the instrument by calibrating its pitches to the Western chromatic 
scale—specifically C, D, and E. Traditional melodies were transcribed into Thai and Western notation 
systems, facilitating the creation of a large-scale folk ensemble performance involving 200 Sanai 
players. 
 
Keywords: Sanai, Ethnic Musical Identity, Mekong River Basin Ethnic Groups, Innovation of Folk 
Performance, Musical Innovation 
 
บทนำ 
 กลุมชาติพันธุลุมน้ำโขงที่เปนกลุมชาติพันธุดั้งเดิมในกลุมวัฒนธรรมภาษามอญ - เขมร หรือตระกูลภาษา
ออสโตรเอเชียติก (Austroasiatic Languages) และตระกูลภาษาขรา - ไท หรือรูจักกันในนาม ไท – กะได ในเขตพ้ืนที่
อีสานใตประเทศไทย ประเทศลาวตอนใต และประเทศกัมพูชาตอนเหนือ ไดแก กลุมชาติพันธุกูย (สวย) กลุมชาติพันธุ
เขมร กลุมชาติพันธุบรู กลุมชาติพันธุเยอ และกลุมชาติพันธุลาว เคยเปนกลุมชาติพันธุที่มีภูมิอัตลักษณรวมทาง
ประวัติศาสตรและวัฒนธรรมรวมรากผานสุนทรียศาสตรดานดนตรี (สำนักวิชาการและมาตรฐานการศึกษา, 2562) 
โดยเฉพาะวัฒนธรรมเครื่องดนตรีในกลุ มเครื่องเปาเขาสัตวเรียกวา “สะไน” ที ่สะทอนใหเห็นอัตลักษณรวมทาง
วัฒนธรรมลุมน้ำที่เชื่อมโยงความสัมพันธทางภูมรัิฐศาสตรที่เก่ียวของกับการเมืองการปกครองในเขตลุมน้ำโขงรวมตัง้แต
ยุคตนกรุงรัตนโกสินทร ท่ีมีการอพยพเคลื่อนยายผูคนจนเกิดการผสมผสานแลกเปลี่ยนและการเลือ่นไหลทางวัฒนธรรม
ของกลุมสังคม (นิยพรรณ (ผลวัฒนะ) วรรณศิร,ิ 2550) 
 สะไน เปนวัฒนธรรมเครื ่องดนตรีและเครื่องเปาศักดิ์สิทธิ ์ที ่นิยมทำจากเขาสัตวที่มีการนำมาใชทั้งใน
กิจกรรมรื่นเริงและพิธีกรรมศักดิ์สทิธิ์ของกลุมชาติพันธุลุมน้ำโขง (เชิดศักดิ์ ฉายถวิล, 2554) ถือเปนวัฒนธรรมเสียงแหง
เผาพันธุอันเปนผลงานศิลปะที่ทับซอนยึดโยงภายใตโครงสรางทางสังคมที่มีความสำคัญตอการแสดงออกถึงความเปน
มนุษยผูมีความเจริญดานสติปญญาและดานจิตวิญญาณ (ปราโมทย ดานประดิษฐ, 2549) วัฒนธรรมดนตรีกลุมชาติพนัธุ
ลุ มน้ำโขงยังมีการยึดโยงความสัมพันธกับระบบความเชื่อเรื่องเทพเจาและผีบรรพชนที่เปนพลังสำคัญของเผาพันธุ  
รวมถึงพฤติกรรมการแสดงออกเพ่ือการสื่อสารทั้งในมิติความเช่ือทางจิตวิญญาณ มิติดานความบันเทิงและนันทนาการ 
มิติดานความผูกพันในระบบเครือญาติและสถานภาพทางสังคม มิติดานการเมอืงการปกครอง มิติดานเศรษฐกิจและมิติ
ดานการแสดงถึงอัตลักษณรวมทางวัฒนธรรมที่บงบอกลักษณะเฉพาะของแตละกลุมชาติพันธุ (สุรพล เนสุสินธุ, 2555)  
อัตลักษณทางวัฒนธรรมดนตรีกลุมชาติพันธุยังมีบทบาทหนาที่อยางสมบูรณในสังคมระดับรากหญา วิถีชีวิตที่อยู          
รายรอบวัฒนธรรมธรรมดนตรีลวนแตมีความเก่ียวเนื่องเชื่อมโยงกัน เปนมรดกทางจิตวิญญาณแหงเสียง เปนสมบัติอัน
ล้ำคาแหงเผาพันธุ การสืบสานถายทอดลวนแตมีเหตุผลเชิงรูปธรรมท่ีปรากฏในลักษณะของการกระทำท่ีสื่อใหรูคุณคา
เชิงซอนของจิตวญิญาณ (ณรงคชัย ปฎกรัชต, 2557) 
 “สะไน” เปนวัฒนธรรมเครื่องเปาเขาสัตวที่มีอัตลักษณโดดเดนทางวัฒนธรรมของกลุมชาติพันธุในพื ้นที่
อีสานใตและพื้นที่ประเทศเพื่อนบานลุมน้ำโขงตอนใต จากอดีตเปนเครื่องดนตรีที่ใชบรรเลงไดเฉพาะพิธีกรรมสำคัญ
และเฉพาะฤดูกาลท่ีไดรับอนุญาตเทานั้น ปจจุบันสะไนกำลังไดรับความสนใจในฐานะที่เปนเครื่องดนตรีใหมแตยังมีการ
ใชเสกลเสียงแบบดั้งเดิมที่ยังไมมีการกำหนดระดับเสียงใหตรงตามมาตรฐานแบบสากล มีแคระดับเสียง สูง กลาง ต่ำ 
ซึ่งทำใหเกิดขอจำกัดดานการสื่อสารเรื่องบทเพลงและการนำมาใชบรรเลงรวมกันเพื่อยกระดับกิจกรรมการแสดงที่
สอดคลองกับความตองการของสังคมในยุคปจจุบัน แมวา “สะไน” จะมีการนำมาใชแสดงโชวทางวัฒนธรรมในฐานะ
เครื่องดนตรีประจำพ้ืนที่ในเขตวัฒนธรรมกลุมชาติพันธุลุมน้ำโขง แตยังขาดการสืบคนอัตลักษณรวมทางวัฒนธรรมที่บงบอก
ถึงวฒันธรรมรวมรากทั้งในมิติดานประวัติศาสตร จารีตความเช่ือทางพิธีกรรมและมิติเสียงดนตรีที่สอดคลองสัมพันธกับ



770 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

บรรทัดฐานทางสังคมของเผาพันธุ วิถีแหงวัฒนธรรมเหลานี้มีความแตกตางกับวัฒนธรรมดนตรีสมัยใหมที่สามารถ
สนองตอบตอความบันเทิงสนุกสนานและเพื่อผลประโยชนเชิงธุรกิจเปนหลัก อัตลักษณวัฒนธรรมดนตรีเครื่องเปาเขา
สัตวที่เรียกวา “สะไน” ของกลุมชาติพันธุลุมน้ำโขงยังสามารถใชเปนเครื่องบงช้ีทางภูมิศาสตรวัฒนธรรมของกลุมชาติพันธุ
ที่มีอัตลักษณเดียวกันอาศัยอยูรวมกันในบริบทพื้นที่ภูมิรัฐศาสตรรวมกัน มีการเชื่อมโยงกันทั้งดานประวัติศาสตร ดาน
ความเชื่อ ดานภูมิปญญาและเทคโนโลยีพื้นบานที่มีการหยิบยืม ผสมผสานแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรมกันตามยุคสมัย 
สะทอนถึงอัตลักษณวัฒนธรรมดนตรีรวมกัน (พิพัฒนพงศ มาศิร,ิ 2559)    
 การคนหาอัตลักษณวัฒนธรรมรวมรากเครื่องเปาเขาสัตวท่ีเรียกวา “สะไน” ของกลุมชาติพันธุลุมน้ำโขงจึง
มีความสำคัญที่จะชวยแสดงใหเห็นจุดรวมดานประวัติศาสตรสุนทรียภาพทางเสียงที่เปนวัฒนธรรมดนตรีของกลุมชาติพันธุ
ลุ มน้ำโขง ทั้งในมิติที่เกี ่ยวของกับมานุษยวิทยาดนตรีและสุนทรียศาสตรดนตรี ที่สามารถนำมาสรางเปนจุดเดนเชิง
คุณคาทางวัฒนธรรมและพัฒนานวัตกรรมระบบโนตเพลงที่สามารถใชสื่อสารเพื่อบรรเลงรวมกันในรูปแบบของการ
แสดงสะไน ซึ่งสามารถยกระดับจากองคความรูสูการแสดงที่บงบอกอัตลักษณและสถานะภาพทางวัฒนธรรมที่จะชวย
กระตุนจิตสำนึกและจิตวิญญาณทางวฒันธรรมทั้งระดับบุคคลและระดับสังคมได (สุจิตต วงษเทศ, 2532)   
  การศึกษาวิจัยเกี่ยวกับ สะไน : อัตลักษณดนตรีชาติพันธุลุมน้ำโขงสูการสรางสรรคนวัตกรรมการแสดง
พื ้นบาน ในเขตพื้นที่อีสานใตของประเทศไทย เขตพื ้นที ่ลาวตอนใต และเขตพื้นที่เหนือประเทศกัมพูชา ถือวามี
ความสำคัญอยางยิ่งตอการยกระดับองคความรูเกี ่ยวกับอัตลักษณรวมทางวัฒนธรรมและอัตลักษณดนตรีที่เกี่ยวกับ          
สะไนของกลุมชาติพันธุลุมน้ำโขง และยังเปนการยกระดับทุนทางวัฒนธรรมใหสามารถตอบโจทยความตองการของคน
ในยุคปจจุบันที่กำลังโหยหารากเหงาและจิตวิญญาณทางวัฒนธรรมที่สามารถปรับประยุกตใหมีความรวมสมัยกับ        
ยุคปจจุบัน รวมทั้งการตอยอดพัฒนาองคความรูใหเกิดนวตักรรมการแสดงพ้ืนบานใหไดรับการยอมรบัอยางหลากหลาย 
ผานวิถีแหงวัฒนธรรมดนตรีที่จะนำไปสูการเคารพในความหลากหลายและความแตกตางทางวัฒนธรรมรวมถึงการ
พัฒนาทุนทางวฒันธรรมดนตรีชาติพันธุอยางเหมาะสมและยั่งยนื 
 
วัตถุประสงคของการวิจัย            
 1. เพื่อศึกษาอัตลักษณรวมทางวัฒนธรรมเก่ียวกับสะไนของกลุมชาติพันธุลุมน้ำโขง         
 2. เพื่อศึกษาอัตลักษณดนตรีเก่ียวกับสะไนของกลุมชาติพันธุลุมน้ำโขง  
 3. เพื่อสรางสรรคนวัตกรรมการแสดงดนตรีเก่ียวกับสะไน 
 
การทบทวนวรรณกรรม          
 1. แนวคิดอตัลักษณรวมทางวัฒนธรรมของกลุมชาติพันธุ 
  อภิญญา เฟองฟูสกุล (2546) ไดกลาวถึง อัตลักษณรวมทางวัฒนธรรมของกลุมชาติพันธุมีความหมาย
เปนปจเจกที่เชื่อมตอและสัมพันธระหวาง คน และผลผลิตของสังคมที่เรียกวา “วัฒนธรรม” เชน ผลงานดานศิลปะ 
ดนตรี การแสดง จารีต ประเพณี ความเช่ือทองถิ่น ศาสนา รวมถึงประวัติศาสตร ซึ่งสิ่งเหลานี้ลวนแตมีความเก่ียวของ
สัมพันธกันกับระบบนิเวศน ภูมินิเวศน และภูมิรัฐศาสตร องคความรูดังกลาวมีความสำคัญตอการนำมาศึกษาอัตลักษณ
รวมทางวัฒนธรรมเชิงสัญลักษณเก่ียวกับสะไนที่จะแสดงใหเห็นถึงสัญลักษณที่สื่อใหเห็นความรูสึกนึกคิดและการรับรูที่
บุคคลมีตอตนเองและสังคมวัฒนธรรมที่ตัวเองเปนสมาชิกวา ฉันคือใครมีรากเหงาเผาพันธุรวมกับใครในสังคมมนุษย
โลก ซึ่งจะเกิดขึ้นจากการมีปฏิสัมพันธระหวางคนกับวัฒนธรรมของสังคมที่รากทางวัฒนธรรมรวมกัน  
 2. แนวคิดเครื่องดนตรี สะไน 
  อัครพล ชูเชิด (2543) ไดกลาวถึง สะไน เปนเครื่องดนตรีประเภทเปาลิ้นเดี่ยว ทำจากเขาควาย ชวง
กลางของเขาควายเจาะรูเสียบลิ้นโลหะขนาดเล็กบาง ๆ อยางลิ้นแคน ในอดีตใชผิวไผทำเปนลิ้น เมื่อเปาใชมือบังคับ
เสียง นำมาเปารวมกับจังหวะกลองกอใหเกิดลีลาทำนองที ่มีความไพเราะสนุกสนาน ชาวเยอมีความเชื่อวาสะไน
เช่ือมโยงกับสังขของศาสนาพราหมณ ท้ังยังมีความเชื่อในความศักดิ์สิทธิ์ของเสียงสะไน วาสื่อสารกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์เหนือ
ธรรมชาติ ปจจุบันแมจะมีแนวโนมของความเปลี่ยนแปลง  



วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) | 771 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

  เชิดศักดิ์ ฉายถวิล (2554) ไดกลาวถึง สะไน เปนเครื่องดนตรีและเครื่องเปาศักดิ์สิทธิ์อยางหนึ่งของกลุม
ชาติพันธุเยอในพ้ืนที่อีสานใตและยังมีสะไนของกลุมชาติพันธุท่ีอาศัยอยูในพื้นท่ีประเทศพื้นเพ่ือนบาน ไดแก เขมร และ
ลาว มีความเปนมาอยางและมีความสัมพันธกับวิถีชีวิตทั้งดานความบันเทิงในงานบุญแขงเรือของชาวลาวและชาวเยอ และ
พิธีกรรมศักดิ์สิทธิ์โดยเฉพาะพิธีจับชางปาของชาวกูยและชาวเขมร สะไนของกลุมชาติพันธุเยอมีเอกลักษณที่สำคัญ คือ 
บรรเลงโดยใชวิธกีารดูดลมเขาอยางเดียวยังไมมีระบบโนตเพลงและเสกลเสียงดนตรีที่ไดมาตรฐานตามหลักดนตรีสากล  
  จากการศึกษาขอมูลเกี่ยวกับ “สะไน” สรุปไดวา “สะไน” มีบทบาทหนาที่สำคัญทางสังคม คือ ดานความ
บันเทิงในพิธีกรรมและความศักดิ์สิทธิ์ของพิธีกรรม ที่ปรากฏใหเห็นการนำมาใชในของกลุมชาติพันธุเยอ กลุมชาติพันธุลาว 
กลุมชาติพันธุเขมรและกลุมชาติพันธุกุยหรือสวยในพื้นที่อีสานใต และในเขตพื้นที่ประเทศลุมน้ำโขงคือประเทศลาว 
และประเทศกัมพูชา ขอมูลดังกลาวขางตนจะเปนฐานองคความรูสำคัญเก่ียวกับการศึกษาประวัติเก่ียวกับสะไนเพ่ือขาย
ผลการศึกษาขอมูลเพิ่มเติมเกี่ยวกับอัตลักษณวัฒนธรรมรวมรากของเครื่องดนตรีสะไนกลุมชาติพันธุลุมน้ำโขง  
 2. แนวคิดนวัตกรรมดนตรีชาติพันธุ 
  ศักดิ์ชัย หิรัญรักษ (2535) ที่ไดกลาวถึง อัตลักษณดนตรีประเภทเครื่องลมในตระกูลลมปะทะแผนลิ้น 
หมายถึง เสียงที่เกิดจากลมไปปะทะกับแผนลิ้นหรือแถบลิ้นเปนลักษณะของลมอิสระ เกิดการเปลี่ยนแปลงจากแรงลม
เปนการสั่นสะเทือนของอากาศ (ลม) แลวจึงเกิดเปนเสียง ที่สงผลตอคุณภาพเสียงเชิงสุนทรียภาพและเสียงเชิงพิธกีรรม
ตามหลักมานุษวิทยาการดนตรี   
  สุจิตต วงษเทศ (2532) ไดกลาวถึง อัตลักษณรวมของวัฒนธรรมดนตรีไทยและประเทศในกลุมลุมน้ำ
โขงหรือบรรพชนคนอุษคเนย วามีรากเหงาเกาแกรวมกัน นับตั้งแตมีการคิดสรางสรรคผลงาน “วัฒนธรรมดนตรีไมไผ” 
ทั้งที่เปนตัวเครื่องดนตรีและจุดกำเนิดเสียงที่เรียกวา “ลิ้น” ถือวาเปนแมแบบเครื่องดนตรีในตระกูลไมไผในดินแดน
สุวรรณภูม ิ“วัฒนธรรมฆองและลิ้นแคน” จึงเปนสัญลักษณรวมกัน หรือเครือญาติกลุมชาติพันธุเฉพาะภูมิภาคอุษาคเนย  
  อัญชลี กิ๊บบินส (2561) ไดนำเสนออัตลักษณดนตรีที่ไมเพียงแตสรางสุนทรียะใหกับผูฟง แตยังมีการ
ถายทอดจิตวิญญาณผานเครื่องดนตรีนั้น ๆ นักดนตรีจำเปนตองเขาใจและเรียนรูจิตวิญญาณ เครื่องดนตรีจะชวยหลอ
หลอมจิตใจของผูคนและเปนตัวแทนอัตลักษณทางวฒันธรรมของกลุมคนนั้น ๆ  
  จากการศึกษานวัตกรรมดนตรีชาติพันธุจึงเปนการนำเอาเอกลักษณทางดนตรี วัฒนธรรม และเครื่อง
ดนตรีพื้นถิ่นของกลุมชาติพันธุมาสรางสรรคในรูปแบบใหม ๆ ใหมีความหลากลายที่สามารถสะทอนรากเหงาทาง
วัฒนธรรมกลุ มชาติพันธุ ที ่พรอมปรับตัวใหอยู รวมกับสังคมสมัยใหมแบบไมทิ ้งรากเกาไดอยางเหมาะสม ผาน
องคประกอบทางดนตรี เชน ทฤษฎีดนตรี บทเพลง เครื่องดนตรี ทวงทำนอง ประวัติศาสตรดนตรี จารีตประเพณีและ
พิธีกรรมเก่ียวกับดนตรี บทบาทหนาที่ของดนตรีกับสังคมและวัฒนธรรม มีเปนหลักในการสรางสรรคนวัตกรรมดนตรี
เก่ียวกับสะไน เชน การสรางสรรคนวัตกรรมบทเพลงดั้งเดิม การสรางนวัตกรรมการบรรเลงรูปแบบใหม ๆ เปนตน  
 

กรอบแนวคิดการวิจัย 
        

 
 

ภาพท่ี 1 กรอบแนวคิดในการวิจัย 

สะไน : อัตลักษณดนตรีชาติพันธุลุมน้ำโขง 

 
อัตลักษณรวมทางวัฒนธรรมเก่ียวกับสะไน 

นวัตกรรมการแสดงดนตรีพ้ืนบานสะไน 

อัตลักษณเครื่องดนตรีสะไน 

 

กลุมชาติพันธุกูย (สวย) 
กลุมชาติพันธุเขมร 
กลุมชาติพันธุเยอ 
กลุมชาติพันธุลาว 
กลุมชาติพันธุบร ู

 

 



772 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

วิธีการดำเนินการวิจัย 
 งานวิจัยนี้ใชระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ในการเก็บรวบรวมขอมูลและเรียบเรียง
ดวยวิธีการพรรณนา วิเคราะห (Descriptive Analysis) เนนการวิจัยภาคสนาม (Field Research) ผสมผสานกับการ
วิจัยและพัฒนา (Research and Development)  
              1. พื้นท่ีการวิจัย  
  โดยเลือกพื้นที่วิจัยที่มีวัฒนธรรมกลุมชาติพันธุที่มีการใชสะไนเปนเครื่องดนตรีไดแก กลุมชาติพันธุเขมร 
กลุมชาติพันธุกูยหรือสวย กลุมชาติพันธลาว และกลุมชาติพันธุเยอในพื้นที่จังหวัดศรีสะเกษและจังหวัดสุรินทร กลุม
ชาติพันธุบูร กลุมชาติพันธุสวย ประเทศลาว กลุมชาติพันธุกูย-เขมร ประเทศกัมพูชา   
 2. ผูใหขอมูล  
  โดยเลือกกลุ มตัวอยางแบบเจาะจง (Purposive Sampling) จากกลุมผู รู  (Key Informants) ไดแก
ปราชญชาวบาน ผู เชี ่ยวชาญเกี ่ยวกับความเชื่อเรื ่องสะไน 5 คน ผูเชี ่ยวชาญเรื่องการประดิษฐสะไน 5 คน และ
ผูเช่ียวชาญเรื่องการบรรเลงสะไน 5 คน นักวิชาการดนตรี 2 คน  
  3. เคร่ืองมือท่ีใชในการวิจัย 
  3.1 การศึกษาโดยใชแบบสำรวจ โดยการลงพ้ืนที่สำรวจขอมูลจริงจากพ้ืนการวิจัย เก่ียวกับประวัติและ
บริบทชุมชน ผสมผสานการสังเกตแบบมีสวนรวม (Participant Observation) และการสังเกตแบบไมมีสวนรวม (Non 
Participant Observation) ที ่สอดคลองกับหลักการทำงานตามแนวทางทฤษฎีมานุษยวิทยาดนตรี เพื ่อใหเขาใจ
เบื้องตนเกี่ยวกับพื้นที่ศึกษา (Area) ประวัติศาสตร วัฒนธรรม ขนบธรรมเนียมประเพณี คานิยม ความเชื่อ โดยรวม 
เก่ียวกับประวัติเก่ียวกับสะไน 
  3.2. การสัมภาษณ โดยใชวิธีการสัมภาษณเชิงลึก (In-depth Interview) คือการสนทนาแบบตัวตอตัว
ที ่ เจาะลึกเปนพิเศษ และใชคำถามปลายเปด (Open-ended questions) เพื ่อใหผู ใหข อมูลเลาความคิดเห็น 
ประสบการณ ความรูสึก แรงจูงใจ หรือเหตุผลเบื้องหลังอยางละเอียดและลึกซึ้ง เพื่อทำความเขาใจประเด็นที่สนใจ
อยางถองแท ซึ่งตางจากการถาม-ตอบแบบใช/ไมใช ชวยใหไดขอมูลเชิงคุณภาพ (Qualitative Data) ที่มีมิติและ
ซับซอน โดยเนนการสรางความสัมพันธที่ดีและถามเจาะลึก “ทำไม” และ “อยางไร” จะทำใหไดขอมูลอัตลักษณรวม
ทางวัฒนธรรมที่สมบูรณ 
   3.2. การพัฒนาองคความรูสูผลงานสรางสรรคเกี่ยวกับนวัตกรรมการแสดงดนตรีพื้นบานสะไน เปน
การตอยอดองคความรูที่ไดจากงานภาคสนามเกี ่ยวกับอัตลักษณรวมทางวัฒนธรรม อัตลักษณโครงสรางของเครื่อง
ดนตรี คีตลักษณ ที่สามารถนำมาพัฒนานวัตกรรมดนตรีในรูปแบบของบทเพลงหรือโนตเพลงที่สามารถนำมาบรรเลง
รวมกัน 
 4. การเก็บรวบรวมขอมูล 
  ระยะที่หนึ่ง การเก็บรวบรวมองคความรูจากเอกสาร งานวิจัยที่เกี่ยวของ เพื่อหาองคความรูที่แสดง
ถึงอัตลักษณรวมและวัฒนธรรมรวมรากของกลุมชาติพันธุ ทุนทางวัฒนธรรมที่สอดคลองสัมพันธกับเครื่องเปาสะไน          
ทั้งในประเทศและตางประเทศ 
  ระยะที่สอง การเก็บรวบรวมขอมูลพื้นฐานทางวัฒนธรรมเกี่ยวกับประวัติศาสตรและอัตลักษณทาง
วัฒนธรรมของกลุมชาติพันธุที่เก่ียวของและความสัมพันธกับวัฒนธรรมเครื่องเปาสะไน   
  ระยะที่สาม การเก็บรวบรวมขอมูลภาคสมานตามหลักทฤษฎีมานุษยวิทยาดนตรี โดยใชกระบวนการ
สังเกต การสัมภาษณ การพัฒนานวัตกรรมการแสดงดนตรีพ้ืนบาน   
  ระยะที่สี่ การพัฒนาขยายผลองคความรูสูการสรางสรรคนวัตกรรมดนตรีพ้ืนบาน 
 5. การวิเคราะหขอมูล 
  ดวยการวิเคราะหเนื้อหาจากขอมูลที่ไดจากการลงพื้นที่สำรวจภาคสนาม การสัมภาษณเชิงลึก ทำการ
จัดหมวดหมูขอมูลที่มีความสัมพันธกันและวิเคราะหเชื่อมโยงของหมวดหมูกำหนดเปนกรอบแนวคิดในการวิเคราะห 
โดยนำเสนอกรอบแนวคิดที ่มีความสัมพันธกันเพื่ออธิบายอัตลักษณรวมทางวัฒนธรรมที ่มีความสัมพันธกัน และ       
อัตลักษณทางดนตรีที่เปนเอกลักษณของแตละพื้นที่ สวนขอมูลท่ีไดจากการสัมภาษณจะทำการสรุปรวบยอดความคิดท่ี



วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) | 773 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

ไดจากการสนทนาทั้งแบบที่เปนทางการและแบบที่ไมเปนทางการ และนำมาเพื่อตรวจสอบความถูกตอง เพื่อตอยอด
ขอมูลจากพื้นที่สู การสังเคราะหขอมูลเกี่ยวกับบทเพลง ทวงทำนอง เทคนิคการบรรเลง เพื่อการนำมาสรางสรรค
นวัตกรรมการแสดงดนตรีพื้นบานเก่ียวกับสะไน 
  
ผลการวิจัย 
 1. ผลการวิจัยอัตลักษณรวมทางวัฒนธรรมเกี่ยวกับสะไนของกลุมชาติพนัธุลุมน้ำโขง 
  สะไน ถือเปนอารยธรรมเครื่องเปาเขาสัตวโบราณที่พบหลักฐานปรากฏใหเห็นในภาพสลักบนผนังของ
ปราสาทขอม สะไน มีชื่อเรียกแตกตางกันตามสำเนียงและภาษาถิ่นของแตละกลุมชาติพันธุ ไดแก สะเนง สะโนง ตะโล 
และ ซึ่ง เตริว (Sừng Trâu) สะไนเปนวัฒนธรรมเครื่องเปาที่นิยมทำจากเขาสัตวโดยเฉพาะเขาควายและงาชางที่มีการ
นำมาใชกับพิธีกรรมศักดิ์สิทธิ์เกี่ยวกับการจับชางปาของกลุมชนพื้นเมืองในแถบลุมน้ำมูลตอนกลางและชนพื้นเมืองใน
พื้นที่ประเทศลาวตอนใต และพื้นที่กัมพูชาตอนเหนือ (ดังภาพที่ 2) โดยอัตลักษณรวมทางวัฒนธรรมกลุมชาติพันธุ    
ลุมน้ำโขงเก่ียวกับสะไน คือ ความเช่ือเก่ียวกับการใชเขาควายเปนสื่อสัญญาณติดตอกับเทพเจาหรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ประจำ
เผาและยังมีการนำมาสรางสรรคในดานความบันเทิงทางสังคมที่กลาวไดวาเปนวัฒนธรรมดนตรีที่ถือเปนเสียงแหง
เผาพันธุที่อยูเหนือคำวาดนตรีทั่วไป สุนทรียภาพทางดนตรีที่เกิดจากเสียงสะไนจึงเปนอีกมิติทางเสียงที่มีความสัมพันธ
กับวิถีวัฒนธรรมอันเปนจารีตประเพณีที่เกี่ยวของกับประวัติศาสตรรากเหงาเผาพันธุ และเปนจุดสำคัญของอตัลักษณ
รวมทางวัฒนธรรมเครื่องดนตรีสะไน 
  กลุมชาติพันธุในพื้นที่อีสานใตประเทศไทย พื้นประเทศลาวตอนใต และประเทศกัมพูชาตอนเหนือใน
อดีตถือวามีความสัมพันธกันในฐานะหัวเมืองที่อยูในเขตพื้นที่การปกครองของสยามเรียกวา หัวเมืองเขมรปาดงและ
มณฑลลาวกาวตอมาเรียก “มณฑลอีสาน” จึงมีความสัมพันธดานการเมืองการปกครองบางอยางที่เปนอัตลักษณรวม
ทางวัฒนธรรม เชน วัฒนธรรมการสงเครื่องบรรณาการหรือสวยสาอากรที่เปนชางปาและชางเผือกใหกับสยาม การใช
สะไนเปนเครื่องเปาศักดิ์ในพิธีกรรมจับชางปาของกลุมชาติพันธุกูยหรือสวย กลุมชาติพันธุเขมร ในพื้นที่อีสานใต พื้นที่
ลาวตอนใต และพื้นที่กัมพูชา จึงมีบทความสำคัญตอวิถีชีวิตที่มีอัตลักษณรวมทางวฒันธรรมของกลุมชาติพันธุลุมน้ำโขง 
สะไน จึงมีอัตลักษณรวมทางวัฒนธรรมของกลุมชาติพันธุลุมน้ำโขงที่สำคัญคือ การนับถือเสียงเขาควายวาเปนเสียง
ศักดิ์สิทธิ์ กลุมชาติพันธุลุมน้ำโขงจึงนิยมทำสะไนจากเขาควาย บางวัฒนธรรมใชงาชางมาทำสะไนเพ่ือแสดงถึงฐานันดร
ทางสังคมหรือตำแหนงของผูครอบครอง 
  วัฒนธรรมการบรรเลงสะไนของกลุมชาติพันธุคนเลี้ยงชางในพิธีกรรมคลองชางไดแก กลุมชาติพันธกูย
หรือสวย และกลุมชาติพันธุเขมรในอดีตมักจะไมนิยมนำมาใชเปาหรือบรรเลงเพื่อความบันเทิง เพราะถือวาเสียงสะไน
เปนเสียงศักดิ์สิทธิ์ที่ใชสื่อสารกับพลังเหนือธรรมชาติที่เรียกวา “ผีปะกำ” แตในวัฒนธรรมกลุมชาติพันธุบูร กลุมชาติ
พันธุลาว และกลุมชาติพันธุเยอ เสียงสะไนเปนเสียงศักดิ์สิทธิ์ที่ใหความบันเทิงที่ใชสื่อสารกับ ผีบรรพชน ดวงวิญญาณ
ของวีรชนผูกลาประจำเผา แมยานางเรือซวง (เรือแขง) นาค (ไมใชพญานาค) หรือผีประจำลุมน้ำ ปจจุบันสะไนถูก
นำมาใชบรรเลงเปนเสียงดนตรีที่มีความแสดงถึงอัตลักษณทางวัฒนธรรมกลุมชาติพันธุลุมน้ำโขงไดอยางโดดเดน 
  ผลการศึกษาจากภาคสนามยังพบวา วัฒนธรรมการเปาสะไนของกลุมชาติพันธุเยอลุมน้ำมูลในพื้นท่ี
อำเภอราษีไศล จังหวัดศรีสะเกษ นิยมในวิธีการดูดลมเขาเพื่อสรางเสียงสะไนและทวงทำนอง สวนกลุมวัฒนธรรมชาว
กูย ลาวลุม กลุมชาติพันธุบรู กลุมชาติพันธุกะตู กลุมชาติพันธุตะโอย ในพื้นท่ีแขวงสะวันเขต และกลุมวัฒนธรรมเขมร 
ประเทศกัมพูชา นิยมวิธกีารเปาลมออกเพ่ือสรางเสียงและทวงทำนอง บางวัฒนธรรมถือวาเสียงสะไนเปนเสียงศักดิ์สิทธิ์
หามเปาเลนในฤดูกาลตองหาม แตบางวัฒนธรรมถือวาเสียงสะไนเปนเสียงแหงความสุข ความบันเทิงที่นิยมนำบรรเลง
ประกอบเขากับเครื่องดนตรีอื่น ๆ ไดแก กลอง ฉิ่ง ฉาบ และแคน นิยมบรรเลงในงานบวงสรวงบรรพชนในแตละพื้นท่ี 
เชน บวงสรวงพระยากะตะศิลา บวงสรวงปูดงภูมิดิน ในพื้นที่อำเภอราษีไศล จังหวัดศรีสะเกษ และงานแหขี้ตะบอง  
พิธีบวงสรวงพอกะดวดวรีชนเผาบรู แขวงสวันเขต ยังนิยมเปาหรือดูดขบวนแหงกองบุญหรือกองกันหลอนในงานบุญ
เดือนสี่ (บุญผะเหวด) งานบุญเดือนหกแหกลองตุม (บุญบั้งไฟ) 

 



774 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

 

 
 

ภาพท่ี 2 ลักษณะเครื่องเปาสะไนที่พบในพ้ืนที่ประเทศลุมน้ำโขง 
ที่มา: เชิดศักดิ์ ฉายถวิล (2567ก) 

  
 2. ผลการวิจัยอัตลักษณดนตรีเกี่ยวกับสะไนของกลุมชาติพนัธุลุมน้ำโขง 
  ผลการศึกษาลักษณะโครงสรางลิ้นแคนกับลิ้นสะไน ดังภาพที่ 3 
   

 
                                                              ลิ้นแคนจะเนนความบางใชโลหะ เงิน - ทองแดง 
                                                                                     ยิ่งบางยิ่งด ี          

      
              (ลักษณะของแผนลิ้น) 
               (ในตระกูลลิ้นแคน)  
                                                                

                                             
                                                                                                                 
                                                                         หนาประมาณ  0.5 ซ.ม.       
           ลิ้นสะไนนิยมใชไมไผตองมีความหนา  

                  
 
                (ลักษณะของแผนสะไน) 
 

ภาพท่ี 3 ลักษณะโครงสรางลิ้นแคนกับลิ้นสะไน 
ที่มา: เชิดศักดิ์ ฉายถวิล (2567ข) 



วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) | 775 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

  จากภาพที่ 3 “สะไน” เปนเครื่องดนตรีประเภทเปาลิ้นเดี่ยว ที่มีโครงสรางที่ไมซับซอนแตเต็มไปดวย 
ภูมิปญญาไทย วัสดุหลักคือ เขาควาย ที่ถูกนำมาเจาะรูและติดลิ้นที่ทำจากไมไผคลายลิ้นแคน เมื่อเปาแลวจะมีเสียงท่ี 
กองกังวาน ชัดเจน และทรงพลัง และเหตุผลที่ตองใช เขาควาย ก็เพราะวาโพรงภายในเขาควายมีความลึกพอเหมาะ 
ทำใหสามารถอุมเสียงไดดีกวาเขาสัตวชนิดอ่ืน ๆ เสียงของสะไนจึงมีความกังวานไกล และสามารถสื่อสารหรือสง
สัญญาณไดอยางชัดเจน สะไนมีอัตลักษณดนตรีที่เกี่ยวของกับเทคนิคการบรรเลงที่สามารถบรรเลงไดทั้งแบบเปาและ
ดูดสลับกัน และเทคนิคการบรรเลงแบบใชวิธีการดูดลมเขาอยางเดียว ดังการบรรเลงสะไนของกลุมชาติพันธุลุมน้ำโขง 
ดังภาพที่ 4 

 

 

 

 
 

ภาพท่ี 4 การบรรเลงสะไนของกลุมชาติพันธุลุมน้ำโขงในพื้นที่อีสานใต ลาวใต และประเทศกัมพูชา 
ที่มา: เชิดศักดิ์ ฉายถวิล (2567ค) 

 



776 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

  จากภาพที่ 4 จะเห็นวาลักษณะการบรรเลงสะไนของกลุมชาติพันธุลุมน้ำโขงในพื้นที่อีสานใต ลาวใต 
และประเทศกัมพูชา ถือไดวา สะไน เปนเครื่องดนตรีประเภท “เครื่องลม” (Aerophones) โดยทั่วไปแลว หมายถึง
เครื่องดนตรีที่ใชลมเปาออกจากรางกายหรือดูดลมเขาเพื่อใหเกิดเสียง หรืออีกความหมายหนึ่งคือเครื่องดนตรีที่เสียง
เกิดจากหลักการที่วา “อากาศ” (ลม) ถูกเปลี่ยนแปลงทำใหเกิดการสั่นสะเทือนผิดจากสภาพปกติธรรมดา ในทาง
มานุษยวิทยาการดนตรีนั้น จะศึกษาเสียงอันเกิดจากความตั้งใจของมนุษยหรือความตองการของเสียงเปนที่ตั้ง แมวา
เสียงนั้นจะไมมีทำนองแตเปนเสียงที่มนุษยไดสรางขึ้นหรือตั้งใจเพื่อใชประกอบพิธีกรรม หรือตอบสนองตออารมณ 
ความรูสึกของมนุษยในแตละเผาพันธุ และเปนเสียงท่ีเขาใจโดยสัญชาตญาณ 
  ลิ้นสะไน ที่พบในการลงพื้นที่เก็บขอมูลภาคสนาม ทุกพื้นที่จะนิยมทำลิ้นสะไนจากไมไผ ซึ่งถือวาเปน
จากธรรมชาติทั้งวัสดุที่ทำลิ้น และวัสดุที่ทำตัวหรือลำโพงสะไน ลิ้นสะไนถือวามีผลอยางยิ่งตอวิธีการบรรเลงสะไนของ
แตละกลุมชาติพันธุ ผลจากการศึกษาเก็บรวบรวมขอมูลภาคสนามสามารถวิเคราะหจัดหมวดหมูรูปแบบการใชเขาสัตว
มาทำเปนเครื่องเปาโดยพิจารณาจากวิธีการประดิษฐผานโครงสรางของจุดกำเนิดเสียงท่ีเปนลิ้นไดสองแบบคือ เปาจาก
ปลายเขา และเปาจากกลางเขาหรือจุดทำลิ้นบริเวณกลางเขาหรือจุดระหวางปลายเขาหรือโคนเขา และยังสามารถ
วิเคราะหเทคนิคการทำใหการเกิดเสียงไดสามวิธคีือ การเปาลมออกผานลิ้นสะไนอยางเดียว การเปาลมออกและดูดลม
เขาผานลิ้นสะไน และการดูดลมเขาอยางเดียว ซึ่งเทคนิควิธีการทั้งสามวิธีขางตนมีผลจากวิธีการประดิษฐสะไนให
สามารถรองรับเทคนิคการบรรเลงผาน “ลมออก” ที่เรียกวา “การเปา” และ ผาน “ลมเขา” ที่เรียกวา “การดูด”     
สะไน จัดเปนเครื ่องดนตรีประเภท Free Aerophones ในตระกูลเครื ่องลมปะทะแผนลิ ้น (Interruptive Free 
Aerophones) หมายถึง เสียงที่เกิดจากลมไปปะทะกับแผนลิ้นหรือแถบลิ้น เกิดการเปลี่ยนแปลงจากแรงลมเปนการ
สั่นสะเทือนของอากาศ (ลม) แลวจึงเกิดเปนเสียง ที่สงผลตอคุณภาพเสียงเชิงสุนทรียภาพและเสียงเชิงพิธีกรรมตาม
หลักมานุษวิทยาการดนตร ี
 3. ผลการวิจัยการสรางสรรคนวัตกรรมการแสดงดนตรีชาติพันธุเกี่ยวกับสะไน 
  งานวิจัยครั้งนี้ยังไดพัฒนานวัตกรรมเครื่องดนตรีพื้นบานสะไนโดยการปรับระดับเสียงสะไนใหมีระบบ
โนตที่ชัดเจนจากอดีตที่มีการรับรูวาสะไนมีเสียงสามระดับคือ “เสียงสูง เสียงกลาง และเสียงต่ำ” แลวนำเสียงทั้งสาม
ระดับ (สูง กลาง ต่ำ) มาสรางสรรคเปนทวงทำนองตามจินตนาการของผูบรรเลง งานวิจัยครั้งนี้จึงไดสรางนวัตกรรม
ระดับเสียงของสะไนที่มีรากวัฒนธรรมทางเสียงแบบดั้งเดิมใหมีเสียงที่ตรงกับมาตรฐานดนตรีสากลดังรายละเอียด
ตอไปนี้ 
   “เสียงสูง” คือเสียงที่บรรเลงโดยการดูดหรือเปาลมเขาผานลิ้นสะไนแบบเปดปลายเขาและปาก
ลำโพงเพื่อใหลมผานเขาผานออกไดอยางอิสระ พัฒนาใหเปนเสียงที่มีความถี่และระดับเสียงที่ตรงกับโนตดนตรีสากล
เปนเสียง มี (E) 
   “เสียงกลาง” คือเสียงที่บรรเลงโดยการดูดหรือเปาลมเขาผานลิ้นสะไนแบบปดปลายเขา แตเปด
ปากลำโพงเพื่อใหลมผานเขาผานออกไดอยางอิสระ ควบคุมระดับเสียงจากการใชนิ้วหัวแมมือปดปลายเขา พัฒนาให
เปนเสียงท่ีมีความถี่และระดับเสียงท่ีตรงกับโนตดนตรีสากลเปนเสียง เร (D) 
   “เสียงต่ำ” คือเสียงที่บรรเลงโดยการดูดหรือเปาลมเขาผานลิ้นสะไนแบบเปดปลายเขา แตปดปาก
ลำโพงดวยฝามือขางที่ถนัด หนึ่งสวนสามของปากลำโพง เพื่อปดทางลมเขาหรือออกบริเวณที่ใชมือปดปากลำโพง  
พัฒนาใหเปนเสียงท่ีมีความถี่และระดับเสียงท่ีตรงกับโนตดนตรีสากลเปนเสียง โด (C) (ยังไมสมบูรณ) 
 การนำสะไนมาพัฒนาเปนนวัตกรรมเครื่องดนตรีโดยการพัฒนาตัวเครื่องดนตรีใหสามารถปรับระดับเสียง
และการสรางสรรคเมโลดี้ทางดนตรี เพ่ือใหเปนบทเพลงที่สามารถเรียนรูถายทอดฝกปฏิบัติไดผานตัวโนตแบบโนตไทย
และโนตสากล ซึ่งผลการวิจัยสามารถสรางนวัตกรรมเครื่องดนตรีสะไนใหสามารถบรรเลงเทียบเสียงไดตามบันไดเสยีงที่
เหมาะสมจำนวนสามบันไดเสียง คือ บันไดเสียงเอไมเนอร บันไดเสียงจีไมเนอร และดีไมเนอร และสามารถกำหนดตัว
โนตดนตรีจากฐานเสียงเดิมที่สามารถบรรเลงไดจากจุดกำเนิดเสียงของสะไนที่ตองควบคุมมาตรฐานในเรื่องของวัสดุที่
นำมาใชทำตัวสะไน ซึ่งสามารถดัดแปลงจากเขาสัตวที่นิยมทำจากเขาควาย เปนวัสดุที่ทำจากไม งาชาง เรซิ่น หรือดิน
เผาก็ได แตคุณภาพเสียงและความทนทานจะแตกตางกัน  



วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) | 777 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

 ในการวิจัยครั้งนี้ไดเลือกใชวัสดุชนิดเดิมจากอัตลักษณทางวัฒนธรรมสะไน คือ เขาควาย เพื่อนำมาพฒันา
นวัตกรรมเครื่องดนตรีใหมีระดับเสียงท่ีบรรเลงออกมาตรงกับบันไดเสียงดนตรีสากล ซึ่งรากวัฒนธรรมเดิมของเสียงสะ
ไนมีอัตลักษณการกำเนิดเสียงท่ีเหมือนกันคือตองเปาออกสลับกับการดูดลมเขา เพือ่ใหเกิดเสียงท่ีมีระดับเสียงแตกตาง
กันและใชเทคนิคการปดกันปากลำโปงเพื่อปรับระดับและทิศทางลมเขาออกใหเกิดมิติทางเสียงที่สามารถปรับระดับ
บันไดเสียงจากเดิมที ่ไมสามารถจัดเปนตัวโนตทางดนตรีไดใหระดับเสียงของสะไนมีระดับเสียงใกลเคียงกับกับ
เสียงดนตรีสากลในระดับโนตดนตรี โด (C) เร (D) มี (E) มากที่สุด และสรางสรรคเปนนวัตกรรมการแสดงดนตรีกลุม
ชาติพันธุสะไนที่มีจำนวน 200 ตัว 
 

 
 

ภาพท่ี 5 การพัฒนาโครงสรางสะไนและการสรางสรรคนวตักรรมการแสดงดนตรีชาติพันธุสะไน 
ที่มา: เชิดศักดิ์ ฉายถวิล (2567ง) 

 

 
 

ภาพท่ี 6 การพัฒนานวัตกรรมดนตรีจากทวงทำนองและเสียงเปาดั่งเดิมใหเปนโนตดนตร ี
ที่มา: เชิดศักดิ์ ฉายถวิล (2567จ) 

  
สรุปผลการวิจัยและอภิปรายผล 
 สะไนเปนเครื่องเปาศักดิ์สิทธิ์และเปนเครื่องดนตรีท่ีอัตลักษณรวมทางวัฒนธรรมของกลุมชาติพันธุลุมน้ำโขงที่ 
ในพ้ืนที่ลุมน้ำมูลโขงที่อาศัยอยูในพื้นที่อีสานใตประเทศไทย ประเทศลาวตอนใต และประเทศกัมพูชา ไดแก กลุมชาติพันธุกูย



778 | วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

หรือสวย กลุมชาติพันธุเขมร กลุมชาติพันธลาว กลุมชาติพันธุเยอ กลุมชาติพันธุบรู กลุมชาติพันธุกะตูมีการบรรเลงทั้ง
ในมิติดานวัฒนธรรมความเชื่อในพิธีกรรมจับชางปาและมิติความบันเทิงในงานบุญประเพณีสำคัญ สอดคลองกับ เชิดศักดิ์ 
ฉายถวิล (2554) ไดกลาวถึงวัฒนธรรมดนตรี สะไน เปนเครื่องเปาเปนเภทลิ้นเดี่ยวและเปนเครื่องดนตรีและเครื่องเปา
ศักดิ์สิทธิ์อยางหนึ่งของกลุมชาติพันธุลุมน้ำโขงที่ปรากฏใหเห็นในพื้นที่อีสานใตและประเทศพื้นเพื่อนบาน ไดแก เขมร 
และลาว มีความเปนมาอยางและมีความสัมพันธกับวิถีชีวิตทั้งดานความบันเทิงในงานบุญแขงเรือของชาวลาวและ          
ชาวเยอ และพิธีกรรมศักดิ์สิทธิ์โดยเฉพาะพิธีจับชางปาของชาวกูยและชาวเขมร อัตลักษณดนตรีสำคัญของ สะไน คือ 
เปนเครื่องเปาประเภทลิ้นเดี่ยว ที่นิยมทำจากเขาควายซึ่งบงบอกถึงการมีอัตลักษณรวมทางวฒันธรรมเก่ียวกับการนับถือ
เขาควายเปนสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่กลุมชาติพันธุในพื้นท่ีลุมน้ำโขงมีความเช่ือวาเสียงท่ีเกิดจากเขาสัตวโดย เฉพาะเขาควาย คือ 
เสียงศักดิ์สิทธิ์เพราะควายคือสัตวที่สามารถสื่อสารกับเทพเจาหรือผีบรรพชนของกลุมชาติพันธุลุมน้ำโดย สอดคลองกับ
การศึกษาของ อัครพล ชูเชิด (2543) ไดกลาวถึง สะไนกลุมชาติพันธุเยอ วาเปนเครื่องดนตรีประเภทเครื่องเปาลิ้นเดี่ยว 
นิยมทำจากเขาควาย กลุมชาติพันธุเยอมีความเชื่อวาเสียงสะไนสื่อสารกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์เหนือธรรมชาติได ผลการวิจัยยัง
พบวา สะไน เปนเครื่องเปาโบราณของสังคมวัฒนธรรมคนจับชางในภูมิภาคลุมน้ำมูลและลุมน้ำโขงที่ปรากฏรองรอย
หลักฐานทางวัฒนธรรมเครื่องดนตรีที่มีลิ้นทำจากไมไผ สอดคลองกับ สุจิตต วงษเทศ (2532) ไดกลาวถึง อัตลักษณรวม
ของวัฒนธรรมดนตรีประเทศในกลุมลุมน้ำโขงหรือบรรพชนคนอุษาคเนย วามีรากเหงาเกาแกรวมกัน นับตั้งแตมีการคิด
สรางสรรคผลงาน “วัฒนธรรมดนตรีไมไผ” ผลงานที่สำคัญคือ “ลิ้นแคน” ถือวาเปนแมแบบเครื่องดนตรีในตระกูลไมไผ
ในดินแดนสุวรรณภูมิ สะไน ยังจัดเปนเครื่องดนตรีประเภท ลมอิสระ (Free Aerophones) ในตระกูลเครื่องลมปะทะ
แผนลิ้น (Interruptive Free Aerophones) ซึ่งมีความสอดคลองกับผลการศึกษาของ ศักดิ์ชัย หิรัญรักษ (2535) ที่ได
กลาวถึงเครื่องลมในตระกูลลมปะทะแผนลิ้น หมายถึง เสียงที่เกิดจากลมไปปะทะกับแผนลิ้นหรือแถบลิ้นเปนลักษณะ
ของลมอิสระ เกิดการเปลี่ยนแปลงจากแรงลมเปนการสั่นสะเทือนของอากาศ (ลม) แลวจึงเกิดเปนเสียงที่สงผลตอ
คุณภาพเสียงเชิงสุนทรียภาพและเสียงเชิงพิธีกรรมตามหลักมานุษวิทยาการดนตรีและสุนทรียภาพแหงเสียงที่สามารถ
สรางความเพลิดเพลินจากพิธีกรรมของชุมชน สอดคลองกับ สุจิตต วงษเทศ (2532) ไดอธิบายวา สุนทรียศาสตรหรือ
ปรัชญาแหงความงามนั้น จะไมพนไปจากจิตของมนุษยอันเปนพื้นฐานเดิม การเกิดความงามก็ตองเกิดกับอารมณไป
เกาะอยูกับจิตผานเสียงเชิงสุนทรียภาพและบางครั้งผานเสียงในพิธีกรรมสำคัญของชุมชน การสรางสรรคผลงาน
นวัตกรรมการแสดงดนตรีกลุมชาติพันธุเก่ียวกับสะไนใหสัมพันธกับคานิยมของสังคม 
 กลาวโดยสรุปโดยการนำสะไนมาพัฒนาเปนนวัตกรรมเครื่องดนตรีใหมีอัตลักษณที่หลากหลายโดยการ
พัฒนาตัวเครื่องดนตรีใหสามารถปรับระดับเสียงและการสรางสรรคเมโลดี้ทางดนตรี เพื่อใหเปนบทเพลงที่สามารถ
เรียนรูถายทอดฝกปฏิบัติไดผานตัวโนตแบบโนตไทยและโนตสากล ความหลากหลายของอัตลักษณทางวัฒนธรรมที่ไม
จำกัดเพียงอัตลักษณเดียว 
 
ขอเสนอแนะ 
 ในการวิจัยครั้งนี้มีขอเสนอแนะ ดังน้ี  
  1. ควรทำการศึกษาเพ่ิมเติมในประเด็นกระบวนการประดิษฐหรือสรางสรรคเครื่องดนตรีสะไนของกลุม
ชาติพันธุลุมน้ำโขงใหมีศึกยภาพในการบรรเลงท่ีหลากหลาย  
  2. ควรศึกษาถึงรูปแบบลักษณะการบรรเลงดนตรีสะไนของกลุ มชาติพันธุล ุ มน้ำโขงที ่สามารถ
ปรับเปลี่ยนรูปแบบลักษณะการบรรเลงที่หลากหลาย  
  3. ควรขยายขอบเขตการวิจัยโดยศึกษาวัฒนธรรมดนตรีของกลุมชาติพันธุลุมน้ำโขงที่รอยตอระหวาง
ประเทศไทย ประเทศลาว ประเทศกัมพูชา และประเทศเวียดนามตอนกลาง เพื่อเปนประโยชนตองานวิชาการทั้งทาง
มนุษยวิทยาดนตรี ชาติพันธุวิทยา และวัฒนธรรมศึกษา เปนตน เพื ่อขยายผลการศึกษาไปในเชิงลึกในการสราง
ความสัมพันธกับประเทศเพ่ือนบานและยกระดับทุนทางวัฒนธรรมดานดนตรีของกลุมชาติพันธุลุมน้ำโขง 
  
 
 



วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุมแมน้ำมูล ปที่ 14 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2568) | 779 

Arts and Culture Journal of the Lower Moon River Vol. 14 No. 3 (September – December 2025) 

กิตติกรรมประกาศ 
 งานวิจัยเรื่อง สะไน : อัตลักษณดนตรีชาติพันธุลุมน้ำโขงสูการสรางสรรคนวัตกรรมการแสดงพ้ืนบาน สำเรจ็
ลุลวงไดเพราะไดรับความรวมมือจากบุคคลและองคกรตาง ๆ ที่ใหความรวมมือในการประสานงานและถายทอดองค
ความรูเกี่ยวกับสะไนของกลุมชาติพันธุทุงกุลาในพื้นที่ลุมน้ำมูลตอนกลางจังหวัดศรีสะเกษและจังหวัดสุรินทร ไดแก 
บรมครูดานการคลองชาง ปราชญชาวเยออำเภอราศีไศล วงโปงลางผกาลำดวน สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดศรีสะเกษ 
หอการคาจังหวัดศรีสะเกษ และศูนยคชศึกษาจังหวัดสุรินทร ขอขอบคุณภาคีเครือขายระหวางประเทศ ไดแก แผนก
พัวพันระหวางประเทศแขวงจำปาสัก วิทยาลัยครูปากเซ วิทยาลัยครูสาละวัน ประเทศสาธารณรัฐประชาธิปไตย
ประชาชนลาว วทิยาลัยครูเสียมเรียบ ประเทศกัมพูชา ขอนอมคารวะตอดวงวญิญาณบรรพชนผูสรางสรรคผลงานดาน
ศิลปะและวัฒนธรรมอันทรงคุณคาคุณที่ไดสืบทอดตอมาจนถึงปจจุบัน ขอขอบคุณความเมตตาและไมตรีที่มิตรสหาย 
ครูบาอาจารย ปราชญชาวบาน และเหลาศิลปนทุกทานไดถายทอดความรูจนผลงานวิจัยครั้งนี้สำเร็จลงดวยความ
สมบูรณ  
  
เอกสารอางอิง 
เชิดศักดิ์ ฉายถวิล. (2554). สะไนง เครื่องดนตรีชาวเยอ. ศรีสะเกษการพิมพ.  
เชิดศักดิ์ ฉายถวิล. (2567ก). ลักษณะเครื่องเปาสะไนที่พบในพ้ืนที่ประเทศลุมน้ำโขง [ภาพถาย]. การจัดเก็บสวนบุคคล. 
เชิดศักดิ์ ฉายถวิล. (2567ข). ลักษณะโครงสรางลิ้นแคนกับลิ้นสะไน [ไดอะแกรม]. การจัดเก็บสวนบุคคล. 
เชิดศักดิ์ ฉายถวิล. (2567ค). การบรรเลงสะไนของกลุมชาติพันธุลุมน้ำโขงในพื้นที่อีสานใต ลาวใต และประเทศกัมพูชา 

[ภาพถาย]. การจัดเก็บสวนบุคคล.  
เชิดศักดิ์ ฉายถวิล. (2567ง). การพัฒนาโครงสรางสะไนและการสรางสรรคนวัตกรรมการแสดงดนตรีชาติพันธุสะไน 

[ภาพถาย]. การจัดเก็บสวนบุคคล. 
เชิดศักดิ ์ ฉายถวิล. (2567จ). การพัฒนานวัตกรรมดนตรีจากทวงทำนองและเสียงเปาดั ่งเดิมใหเปนโนตดนตรี 

[ภาพถาย]. การจัดเก็บสวนบุคคล. 
ณรงคชัย ปฎกรัชต. (2557). สารานุกรมเพลงไทย. สำนักพิมพมหาวิทยาลัยมหิดล. 
นิยพรรณ (ผลวัฒนะ) วรรณศิริ. (2550). มานุษยวิทยาสังคมและวัฒนธรรม. เอ็กซเปอรเน็ท. 
ปราโมทย ดานประดิษฐ. (2549). ขอควรคำนึงและขอบขายของการศึกษาดนตรี. วารสารศิลปะและวัฒนธรรมลุม

แมน้ำมูล, 1(ปการศึกษา 2549), 59 - 68. https://doi.org/10.14456/acj.2006.7. 
พิพัฒนพงศ มาศิริ. (2559). แนวคิดในการศึกษาอัตลักษณทางดนตรี. MFU Connexion : Journal of Humanities 

and Social Sciences, 5(1), 146 - 165. 
ศักดิ์ชัย หิรัญรักษ. (2535). โครงสรางทางกายภาพของเครื่องลมไทย และ การจัดแบงหมวดหมู [วิทยานิพนธปริญญา

มหาบัณฑิตไมไดตีพิมพ]. มหาวิทยาลัยมหิดล. 
สำนักวิชาการและมาตรฐานการศึกษา. (2562). ประวัติศาสตรรวมรากอุษาคเนย : สานเสวนาเพ่ือความเขาใจระหวาง

วัฒนธรรมและสันติวัฒนธรรม. สำนักงานคณะกรรมการการศึกษาขั้นพื้นฐาน. 
สุจิตต วงษเทศ. (2532). รองรำทำเพลง : ดนตรีและนาฏศิลปชาวสยาม. มติชน. 
สุรพล เนสุสินธุ. (2555). แคนของกลุมชาติพันธไตในภูมิภาคลุมน้ำโขง : แหลงกำเนิด การแพรกระจาย และ แนว

ทางการพัฒนา [วิทยานิพนธปริญญาดุษฎีบัณฑิตไมไดตีพิมพ]. มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 
อภิญญา เฟองฟูสกุล. (2546). อัตลักษณ : การทบทวนทฤษฎีและกรอบแนวคิด. สำนักงานคณะกรรมการวจิัยแหงชาต.ิ 
อัครพล ชูเชิด. (2543). การศึกษาเครื่องดนตรีสไนของเมืองคง จังหวัดศรีสะเกษ [วิทยานิพนธปรญิญามหาบัณฑิต, 

จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย]. Chulalongkorn University Intellectual Repository. 
https://digiverse.chula.ac.th/Info/item/dc:50839.  

อัญชลี ก๊ิบบินส. (2561). คัมภีรพิณ ดนตรีแหงลมปราณและจิตวิญญาณ. วารสารขวงผญา, 13, 68 - 98.  


