
การพัฒนาศักยภาพการบูรณาการศาสตร์ร่วมสมัยกับการรักษาโรค ตามหลักพุทธจริยศาสตร์ 

Developing the potential of integrating contemporary science with disease 
treatment according to Buddhist ethics 

ดร.ธนวิชญ์ กิจเดช1 
Dr.Thanawit Kitdet 

พระมหาศรีพยัคฆ์ สิริวิญฺญู, ดร. 2 
Phramaha Sriphayak Kongphan, Dr. 

พระมหาสงกรานต์ จันทาพูน3 
Phramaha Songkran Chantapoon  

นางสาวเอื้องฟ้า ตุระวิพาค4 
Miss Auangfa Turawipak 

 

บทคัดย่อ 
คนทุกคนบนโลกใบนี้คงไม่มีใครที่จะปฏิเสธการรักษาด้วยระบบแพทย์และสาธารณสุขที่ใช้กันอยู่ทั่ว

ทุกมุมโลก เพราะมีส่วนสำคัญยิ่งในการที่จะบรรเทาความทุกข์และความเจ็บป่วยของมวลมนุษยชาติช่วยให้

รอดพ้นจากความตาย ความพิการ รวมถึงความเจ็บปวดไม่สบายอันเนื่องมาจากหลายสาเหตุและหลายปัจจัย

ที่มาจากโรคภัยไข้เจ็บ จนกล่าวได้ว่าตลอดช่วงเวลาชีวิตของคนๆนึ่งตั้งแต่เกิดจนหมดลมหายใจของคนส่วน

ใหญ่ต้องอาศัยและพ่ึงพิงกับระบบสุขภาพ 

การแสวงหาทัศนะความจำเป็นพื้นฐานแบบอ่ืนในการทำความเข้าใจโลกและชีวิตในเรื่องของการดูแล

ด้านสุขภาพและความเจ็บป่วยจึงเป็นความพยายามในการที่จะแก้ไข้ปัญหาด้านสุขภาพ ซึ่งสำหรับคนไทยแล้ว

นั้นที่มีพุทธศาสนาเป็นเบ้าหลอมทางวัฒนธรรมมาอย่างช้านาน ที่ทำให้ใครหลายๆคนนั้นต้องหันกลับมา

ทบทวนทัศนะหลักของพระพุทธศาสนาที่มีกรอบในการมองโลกและชีวิตที่โดดเด่นและมีความชัดเจน ที่อาจจะ

ก่อให้เกิดมุมมองใหม่ๆ ในการทำความเข้าใจและหาแนวทางและคำตอบในการขัดการกับวิกฤติปัญหาด้าน

สุขภาพที่เกิดขึ้นในยุคปัจจุบันด้วยการเยี่ยวยาและการรักษาโรค ทั้งทางกายและทางใจ 

 
1 วิทยาลัยสงฆ์เชียงราย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
2 วิทยาลัยสงฆ์เชียงราย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
3 วิทยาลัยสงฆ์เชียงราย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
4 วิทยาลัยสงฆ์เชียงราย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
E-mail: Thanawitkitdet@gmail.com 



2 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

คำสำคัญ : โรคภัยไข้เจ็บ, ความพิการ, ความเจ็บปวด, ระบบการแพทย์, พุทธศาสนา, สุขภาพ 
 

Abstract 
No one in the world would refuse treatment with the medical and public health 

systems that are used all over the world because they play a very important role in 
alleviating the suffering and illness of mankind, helping them escape death, disability, and 
discomfort due to many causes and factors from diseases. It can be said that throughout a 
person’s life, from birth until death, most people depend on and rely on the health system. 
No one in the world would refuse treatment with the medical and public health systems 
that are used all over the world because they play a very important role in alleviating the 
suffering and illness of mankind, helping them escape death, disability, and discomfort due 
to many causes and factors from diseases. It can be said that throughout a person’s life, 
from birth until death, most people depend on and rely on the health system. 

The search for another fundamental perspective to understand the world and life in 
terms of health care and illness is an attempt to solve health problems. For Thai people, 
Buddhism has been a cultural crucible for a long time. This has caused many people to 
revisit the main perspective of Buddhism, which has a distinctive and clear framework for 
viewing the world and life. This may create new perspectives in understanding and finding 
ways and answers to counteract the current health crisis by healing and treating both 
physical and mental illnesses. 

 
Keyword : Disease, Disability, Pain, Medical System, Buddhism, Health 
 
 

 
 
 
 
 
 
 



3 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

บทนำ 
 ในพุทธศาสนา พระพุทธองค์ได้แบ่งโรคออกเป็น 2 อย่างด้วยกันคือ โรคทางกายกับโรคทางใจ ทั้ง 2 
โรคนี้ พระพุทธองค์ตรัสว่า “คนที่ไม่มีโรคทางกายเป็นเวลานานๆ ก็ยังพอหาได้ แต่คนที่ไม่มีโรคทางใจ แม้เพียง
ชั่วขณะนั้นหาได้ยากเต็มที จะมีก็แต่พระอรหันต์เท่านั้นที่ ไม่มีโรคทางใจ” โดยนัยนี้ พระพุทธองค์ให้
ความสำคัญกับโรคทางใจมากกว่าโรคทางกาย ในแง่จุดมุ่งหมายสูงสุดของพุทธศาสนา สุขภาพกายเป็นเพียง
บันไดให้เราไต่ไปสู่จุดหมาย ไม่ใช่เป็นจุดหมายปลายทางแต่อย่างใด เพราะในที่สุดแล้วมนุษย์ควรจะมีชีวิตที่
สมบูรณ์ด้วยการมีสุขภาพจิตที่สมบูรณ์ ส่วนสุขภาพกายเป็นพ้ืนฐานที่จะช่วยให้เราเข้าถึงชีวิตที่ดีงามขึ้นไป 
ไม่ใช่จุดหมายสูงสุดในพุทธศาสนา 

ในสมัยพุทธกาล การจัดการสุขภาพโดยเฉพาะในหมู่พระภิกษุสงฆ์ เน้นไปที่การจัดการทั้งสุขภาพกาย
และสุขภาพใจ เพราะกายและใจนั้นสัมพันธ์กัน เมื่อใจมีปีติ กายย่อมสงบ เมื่อกายสงบ ย่อมได้รับความสุข 
และเมื่อมีความสุข จิตย่อมตั้งมั่น ในทางกลับกันถ้าจิตใจไร้ปีติ กายก็ย่อมไม่สงบ เมื่อกายไม่สงบ จะหา
ความสุขและสมาธิได้อย่างไร ดังจะเห็นได้จากการบำเพ็ญทุขรกิริยาของพระพุทธองค์ก่อนตรัสรู้ ทรงทรมาน
พระวรกายนานาวิธี มีการกลั้นลมหายใจและอดอาหาร จนทำให้กายไม่สงบ เครียด ระส่ำระสาย หาความสุข
ไม่ได้ จิตก็ไม่เป็นสมาธิ ฟุ้งซ่าน จนพระองค์ต้องหันมาเดินทางสายกลาง การจัดการสุขภาพในความหมายนี้
ย่อมต้องสมดุลกันทั้งกายและใจ  

หลักฐานที่จารึกไว้ในคัมภีร์พระไตรปิฎก กล่าวไว้ว่าความเจ็บไข้ได้ป่วยของพระภิกษุนั้นมีทั้งระดับ
ธรรมดา ระดับปานกลาง กระทั่งระดับรุนแรง ส่วนการดูแลรักษามีด้วยกันหลายวิธี ทั้งโดยวิธีทางการแพทย์ 
โดยธรรมะ และโดยการป้องกันการเกิดโรคด้วยข้อปฏิบัติสุขอนามัยในวัตร 14  

การดูแลรักษาด้วยวิธีทางการแพทย์ หมายถึงการรักษาด้วยยา บางครั้งอาศัยพระภิกษุดูแลกันเอง 
บางครั้งพระพุทธเจ้าก็ลงมาดูแลด้วยพระองค์เอง และบางครั้งก็อาศัยหมอชาวบ้านมาช่วยดูแล ขึ้นอยู่กับ
สถานการณ์ในเวลานั้น ยาที่ใช้ส่วนมากเป็นยาพ้ืนบ้าน ในเภสัชชขันธกะ พระวินัยปิฎกเล่มที่ 5 ได้พรรณนาถึง
ยาชนิดต่าง ๆ ที่ใช้กันอยู่ในสมัยนั้น เช่น 

 
ชนิดที่เป็นรากไม้ ได้แก่ ขมิ้น ขิงสด ว่านน้ำ ว่านเปราะ อุตพิต ข่า แฝก แห้วหมู เหง้าบัว  รากบัว เป็น

ต้น 
น้ำฝาดที่เป็นยา  ได้แก่ น้ำฝาดสะเดา น้ำฝาดโมกมัน น้ำฝาดขี้กา น้ำฝาดบอระเพ็ด น้ำฝาดกระถิน

พิมาน เป็นต้น 
ยาชนิดที่ใช้ใบ ได้แก่ ใบสะเดา ใบโมกมัน ใบขี้กา ใบแมงลัก ใบฝ้าย เป็นต้น 
ยาชนิดที่ใช้ผล ได้แก่ ลูกพิลังคะ ดีปลี พริก สมอไทย สมอพิเภก มะขามป้อม ผลโกศ เป็นต้น 
ยาชนิดที่ใช้ยางไม้ ได้แก่ หิงคุ ยางเคี่ยวจากหิงคุ ยางเคี่ยวจากเปลือกหิงคุ ยางจากยอดตันตกะ ยาง

จากใบตันตกะ ยางจากการเคี่ยวก้านตันตกะ กำยาน เป็นต้น 



4 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

นอกจากยาที่ได้จากธรรมชาติแล้ว ยังมียาที่ได้จากคน สัตว์ เช่น การใช้สมอดองน้ำปัสสาวะโค หรือน้ำ
ปัสสาวะคน การใช้อุจจาระของคนผสมเป็นตัวยาแก้พิษ 

ยังปรากฎหลักฐานว่า ในสมัยพุทธกาลนั้นรู้จักวิธีการผ่าตัดแล้ว ในคัมภีร์วินัยปิฎก มหาวรรค เล่มที่ 5 
ได้พรรณนาถึงการผ่าตัดไว้คร่าวๆ ว่า “หมอตรวจดูอาการของคนไข้เสร็จแล้ว สั่งให้คนที่เหลือออกไป ขึงม่าน 
จับคนไข้มัดไว้กับเสา จากนั้นก็ผ่าหนังท้อง นำเนื้องอกท่ีลำไส้มาตรวจดู ตัดเนื้องอกในลำไส้ออก สอดลำไส้กลับ
ไว้ตามเดิมแล้วเย็บหนังท้องแล้ว ทายาสมานแผล” 

พระพุทธเจ้า = ได้รับการยกย่องว่าเป็นนายแพทย์ผู้ที่เชียวชาญที่ได้ค้นพบตำหรับการรักษาโรค คือ
พระธรรมคำสอน ซึ่งสามารถรักษาได้ทั้งโรคที่เกิดขึ้นระยะสั้นและระยะยาว 

พระธรรม = คือ ตัวยาหรือ พระโอสถที่ใช้ในการรักษาร่างกายและจิตใจให้หายป่วยจากโรค ตำหรับ
ยาพระโอสถนี้มีไว้สำหรับคนทุกระดับชาติที่เกิดความเจ็บป่วยทั้งทางกายและทางจิตใจ 

พระสงฆ์ = คือคนที่ป่วยหรือได้รับการรักษาแล้วหายป่วย จากนั้นได้ปฏิบัติหน้าที่คอยเป็นบุรุษ
พยาบาลในหารเข้าช่วยเหลือคนป่วยอ่ืนๆในโลกในนี้  

โดยภาพรวมทั่วไป โรคหลักๆมีอยู่ 2 โรค คือ โรคทางกาย และ โรคทางใจ เมื่อสืบสาวถึงสาเหตุ ของ
โรคภัยไข้เจ็บที่เกิดขึ้นแล้ว ล้วนแต่ มาจากตัวกิเลส ทั้งสิ้น  

สรุป ก็คือ กิเลสคือสาเหตุของโรคภัยไข้เจ็บ วิธีการรักษาแก้โรคที่พระพุทธเจ้าตรัสสอนไว้คือ ใช้ ศีล 
สมาธิและปัญญา ซึ่งกระจายออกเป็นรูปแบบของกิจกรรมต่างๆที่เรียกว่า การปฏิบัติธรรมๆเหล่านี้จะทำให้กาย
ไม่ทำชั่ว ทำให้จิตใจไม่คิดชั่ว เมื่อกายสะอาดและจิตสะอาด โรคภัยไข้เจ็บก็ไม่เบียดเบียน แม้โรคภัยจะเกิดขึ้นก็
สามารถหายได้ ด้วยการเจริญสมาธิและการเจริญวิปัสสนาล้วนแต่ทำให้เกิดภูมิคุ้มกันร่างกายทั้งสิ้น 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

สุขภาพที่ดี 

ดูแลสุขภาพร่างกายได้ดี 

ดูแลสุขภาพจิตใจได้ดี 

ดูแลสุขภาวะอารมณ์ได้ดี 

มีสภาพแวดล้อมและสังคมได้ดี 



5 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

สาเหตุของโรคภัยไข้เจ็บและวิธีการป้องกันและการรักษา 
โรคในทางพระพุทธศาสนามีอยู่ทั้งหมด 4 แบบ โรคที่ 1 ก็คือโรคทางกาย ใช้คำว่ากายิโก โรโค 

หมายถึง โรคที่เกิดจากการติดเชื้อภายนอกทำให้ร่างกายเจ็บป่วยและส่งผลกระทบถึงใจ อันที่ 2 ก็คือโรคทาง
ใจคือเจตสิโก โรโค โรคท่ีเกิดจากการถูกกิเลสครอบงำจิตใจจนเกิดการเจ็บป่วยทางร่างกายก็หมายความว่าเป็น
คนที่เครียดจากการถูกกิเลสอย่างใดอย่างหนึ่งครอบงำเช่นความอิจฉาริษยาความอาฆาตโทสะหรือความวิตก
กังวลสารพัดอย่างจนกระทั่งกลายเป็นคนเป็นโรคซึมเศร้าขึ้นมาในที่สุดก็สามารถที่จะทำให้ร่างกายเกิดพิกล
พิการขึ้นมาได้ ประเด็นที่ 3 ก็คือโรคเกิดแต่กรรม กรรมพันธุ หมายถึงโรคท่ีติดตัวมาแต่กำเนิดเพราะเกิดมาปุ๊ป
ก็มีโรคติดตัวมาเลยยกตัวอย่างเช่นพิกลพิการอย่างนี้ในขณะที่คนอ่ืนก็ไม่พิการด้วยก็แสดงว่าเป็นโรคที่ติดตัวมา
ตั้งแต่กำเนิดหรืออาจจะเป็นโรคกรรมพันธุ์อย่างอ่ืนก็ได้ ประเด็นที่ 4 ก็คือโรคเวียนว่ายตายเกิดสังสารทุกข์โดย
ที่สุดแล้วในพระพุทธเจ้าตรัสว่าสังสารทุกข์หรือการเวียนว่ายตายเกิดคือแบบคือโรคอย่างแท้จริงซึ่งจะหยุดได้ก็
ต่อเมื่อเราบรรลุนิพพานเท่านั้นพูดได้ง่ายก็ถือว่าถึงแม้ว่าร่างกายคนเราเนี่ยจะไม่มีอาการเจ็บไข้ได้ป่วยด้วยโรค
อย่างอ่ืนๆ แต่ถ้ายังมีการเวียนว่ายตายเกิดก็ยังถือว่ามีโรคอยู่เหมือนเดิมโรคทางกายหมายถึงโรคที่เกิดตามส่วน
ต่างๆ ร่างกายซึ่งสามารถส่งผลกระทบต่อจิตได้เช่นเดียวกันโรคทางกายมีทั้งกรรมพันธุ์และปัจจัยต่างๆ ใน
ปัจจุบันเช่นติดเชื้อแบคทีเรียไวรัสหรือโรคเชื้อโรคต่างๆ เป็นโรคทางกายทั้งสิ้นโรคทางจิตอันเกิดจากกาย
บกพร่องเมื่อกายมีปัญหาขึ้นมาเมื่อกายติดโรคขึ้นมาหรือเจ็บไข้ได้ป่วยขึ้นมาก็ส่งผลกระทบถึงจิตด้วยซึ่งฝรั่งเขา
เรียกว่า Psychosomatic หมายถึงว่าโรคคือมันเกี่ยวพันกันระหว่างกายกับจิตนะครับเมื่อพระพุทธเจ้าสวมบท
พระกระยาหารนะครับร่างกายซูบผอมจิตใจพระองค์ก็กระสับกระส่ายทำสมาธิไม่ได้จนต้องออกมาเน้นทางสาย
กลางนะครับซึ่งเป็นช่วงที่เวลาเราอ่านพุทธประวัติก็จะรู้ว่ามันเป็นช่วงที่พระพุทธเจ้าบำเพ็ญเพียรภาวนาเพ่ือจะ
ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎกบางตอนพระพุทธเจ้าก็ตรัสไว้ว่าทุกครั้งที่ร่างกายเดือดร้อนหรือร่างกายมี
ปัญหาก็ให้ทุกคนระมัดระวังอย่าให้จิตเดือดร้อนตามเพราะว่าขอให้มันเดือดร้อนเฉพาะร่างกายอย่าให้
เดือดร้อนถึงใจด้วย 

ยกตัวอย่างเช่นเวลาเราเจ็บป่วยอย่างรุนแรงเป็นโรคกระเพาะอย่างนี้เป็นต้น โรคกระเพาะเนี่ยมันเป็น
โรคทางกายเมื่อเป็นขึ้นมาแล้วถ้าใครมีประสบการณ์ในการอบรมจิต ก็จะสามารถควบคุมจิตใจของตนเองแยก
กายออกจากจิตแยกจิตออกจากกายได้สามารถได้รับผลกระทบจากโรคภัยไข้เจ็บที่กำลังเป็นอยู่น้อยลงแต่ถ้า
เป็นปุถุชนธรรมดาที่ไม่เคยฝึกจิตมาก่อนเลยพอมีปัญหาโรคกระเพาะเรื้อรังอย่างรุนแรงก็จะส่งผลกระทบถึงจิต
จิตก็จะเศร้าสลดห่อเหี่ยวซึมเศร้าไปด้วยอย่างช่วยไม่ได้ 

ในสมัยพุทธกาลมีอุบาสกคนหนึ่งต้องการจะฟังธรรมะของพระพุทธเจ้าเดินทางมาไกลครับหิวมากพอ
มาถึงที่พักของพระพุทธเจ้า อยากจะฟังธรรมพระพุทธเจ้าก็บอกให้อุบาสกอุบาสิกาจัดหาอาหารให้เขากินก่อน
ก่อนที่เขาจะฟังธรรมหลังจากที่รับประทานอาหารเสร็จแล้วเขามานั่งฟังธรรมของพระพุทธเจ้าเขาก็สามารถฟัง
ธรรมเข้าใจและก็ตรัสรู้ได้ ก็คือเป็นพระโสดาบันได้ดวงตาเห็นธรรมเป็นพระโสดาบันสาเหตุที่พระพุทธเจ้าให้
อุบาสกอุบาสิกาจัดหาอาหารในเขารับประทานกินก่อนเพราะว่าในระหว่างที่เข้าเดินทางไกลมาถึงที่พักของ
พระพุทธเจ้านั้นเนี่ยเขาเกิดอาการเหนื่อยล้าและหิวมากแล้วร่างกายเขาเนี่ยหิวมากแล้วเหนื่อยล้าแล้วร่างกายท่ี



6 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

เหนื่อยล้าแบบนี้จิตใจมันไม่สงบจิตใจไม่ค่อยเป็นสมาธิฟังธรรมก็ไม่ค่อยรู้เรื่องพระพุทธเจ้าจึงให้อุบาสก
อุบาสิกาจัดหาอาหารให้เขารับประทานจนอ่ิมหนำสำราญก่อนหลังจากอ่ิมหนำสำราญเสร็จแล้วเมื่อ
พระพุทธเจ้าเทศน์อะไรไปจิตใจเขาก็เป็นสมาธิและสามารถรับได้หมดจนกระทั่งในที่สุดก็ได้ดวงตาเห็นธรรม
เป็นพระโสดาบันอันนี้แสดงให้เห็นว่าโรคทางกายเนี่ยสามารถทำให้จิตใจแปรปรวนได้ถ้าเราไม่เคยมีโอกาสได้
ฝึกสมาธิมาก่อนฝึกจิตมาก่อนหรือปฏิบัติธรรมมาก่อนสำหรับชาวบ้านที่ไม่เคยฝึกอบรมสมาธิมาก่อนเวลาเกิด
โรคภัยไข้เจ็บเนี่ยก็จะกระทบถึงจิตใจด้วยทำให้จิตใจสลดทำให้จิตใจซึมเศร้าไปด้วยแต่ถ้าเป็นพระอรหันต์หรือ
เป็นพระที่ปฏิบัติธรรมอยู่เป็นประจำอยู่แล้วเนี่ยแม้จะเกิดโรคภัยไข้เจ็บแม้จะเกิดการผ่าตัดร่างกายจิตใจก็ไม่
ค่อยกระทบกระเทือนเท่าไหร่เพราะท่านฝึกจิตเป็นประจำแล้วอันนี้คือคือความต่าง 

ประเด็นที่ 2 เป็นเรื่องของโรคทางจิตอันนี้เข้ามาสู่หัวข้อที่ 2 โรคทางจิตอันนี้พระอาจารย์ผู้ทรงความรู้
ก็เคยเล่าให้ฟังแล้วในสมัยยังทรงศึกษาพระธรรมคำสอน ก็คือได้มีนักวิจัยชาวยุโรปประมาณ 3 กลุ่มไปทำวิจัย
โรคที่ชาวบ้านเป็นกันมากและก็วิธีการรักษาโรคโดยนักวิจัยในยุโรปเราเนี่ยแบ่งเป็น 3 ทีมมีงบประมาณวิจัย
เยอะแล้วก็มีการศึกษาวิจัยทั้งในฝรั่งเศสทั้งในอังกฤษทั้งในประเทศศรีลังกาประเทศไหนที่มีคนเจ็บไข้ได้ป่วย
เยอะที่สุดนะครับเขาก็จะไปศึกษาที่นั่นไปดูสิว่าโรคท่ีชาวบ้านเป็นกันมากคืออะไรและมีวิธีการรักษาอย่างไรจึง
จะเป็นวิธีการรักษาที่ดีที่สุดนะครับแต่พอไปศึกษาดูข้อเท็จจริง เข้าปรากฏว่าโรคเกือบทุกอย่าง เช่นโรคมะเร็ง
โรคหัวใจโรคไข้หวัด โรคไมเกรนจิตเภทหรือโรคจิตต่างๆ เนี่ยล้วนเกิดขึ้นมาจากจิตใจที่เครียด ทั้งสิ้น นี่คือโรค
ทางจิตนะครับพระพุทธเจ้าเคยตรัสไว้ด้วยซ้ำไปว่าคนที่ไม่มีโรคทางกายนี่พอจะหาได้แต่ไม่มีใครสักคนหนึ่งที่ไม่
มีโรคทางจิตหมายถึงว่าถูกกิเลสครอบงำ โรคไมเกรนก็เป็นส่วนหนึ่งที่เป็นโรคทางจิตเพราะว่ามนุษย์คิดกันมาก
ในที่สุดก็กลายเป็นโรคไมเกรน แต่วิธีการปฏิบัติทางจิตเนี่ย คือการเจริญสติการทำสมาธิเนี่ยคือการทำให้จิต
ปลอดจากอารมณ์ทุกอย่างการทำสมาธิก็คือการมีคำบริกรรมเป็นคำเดียวเช่นเรามีคำบริกรรมว่า “พุทโธ” เรามี
คำบริกรรมว่าสัมมาอรหังเรามีคำบริกรรมว่ายุบหนอพองหนอหรืออะไรก็แล้วแต่เรายึดเป็นคำบริกรรมในการใช้
ชีวิตตามธรรมดา เราเนี่ยจิตใจเราฟุ้งซ่านเราคิดไป 108 แต่พอเรามาทำสมาธิปุ๊ปเนี่ยเราจะพยายามปฏิบัติให้
จิตของเราเนี่ยอยู่กับคำบริกรรมอย่างใดอย่างหนึ่งเท่านั้น 

ยกตัวอย่างเช่นเราบริกรรมพุทโธพุทโธพุทโธเมื่อเราบริกรรมพุทโธมากๆ เข้ามากๆ เข้ามากๆ เข้าจิตที่
มันเคยตกไปอยู่ตามอารมณ์ต่างๆมันก็จะกลับมาสู่พุทโธพออยู่ที่พุทโธจนกระทั่งในที่สุดเมื่อจิตเป็นอันหนึ่งอัน
เดียวกันกับพุทโธเขาเรียกว่าจิตรวมก็เกิดข้ึนพอจิตรวมเกิดขึ้นปุ๊ปเนี่ยจิตมันจะไม่ไหลไปตามอารมณ์ต่างๆ ที่มัน
เข้ามาสู่ชีวิตประจำวันของเรามันก็กลายเป็นความสงบขึ้นมาพอจิตมีความสงบขึ้นมาปุ๊ปเกิดอะไรขึ้นจิตมันก็ไม่
ส่งอารมณ์ต่างๆ ไปสู่สมองให้สมองเครียดพอสมองไม่เครียดสมองก็ไม่เป็นไมเกรน นี่คือเหตุผลที่ว่าทำไมการฝึก
สมาธิหรือการฝึกเจริญสติจึงสามารถช่วยรักษาไมเกรนได้เพราะว่าเมื่อสามารถระงับอารมณ์ต่างๆ ที่เข้ามาสู่จิต
จิตกลั่นกรองอารมณ์จนกระทั่งจิตอยู่กับอารมณ์ใดอารมณ์หนึ่งเพียงอารมณ์เดียวเขาเลือกเป็นเอกคคตาสงบไป
ตลอดจิตก็ไม่ได้ส่งอารมณ์ท่ีเป็นพิษไปสู่สมองสมองก็ไม่เครียดเมื่อสมองไม่เครียดสมองก็ไม่เป็นปัญหาคือไม่เป็น
ไมเกรนไม่เป็นอะไร 



7 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

ต่อไปวิธีการฝึกสมาธิมันจึงเป็นวิธีการแก้ปัญหาให้แก่คนที่เป็นโรคจิตเภทหรือเป็นโรคซึมเศร้าหรือเป็น
โรคเครียดรวมทั้งไมเกรนถึงรากถึงโคนทีเดียวนะครับนะนี่คือผลการวิจัยของฝรั่งเขามองเห็นว่าจริงๆ แล้ว
สาเหตุของโรคภัยไข้เจ็บส่วนใหญ่แล้วมันมาจากความเครียดและในที่สุดแล้ววิธีการกำจัดความเครียดเพ่ือไม่
ต้องการให้เกิดโรคภัยไข้เจ็บอ่ืนๆ ก็คือต้องหันมาฝึกจิตเท่านั้นซึ่งสอดคล้องกับหลักการทางพระพุทธศาสนา 

สรุปง่ายๆ ก็คือขั้นแรกร่างกายจะเกิดอาการเกร็งตามมาขั้นที่ 2 ร่างกายก็จะเกิดอาการตึงเครียด
ระยะแรกเป็นชั่วคราวระยะหลังจะกลายเป็นถาวรเมื่อความเครียดฝังแน่นจนทำให้ร่างกายเกิดอาการตึงเครียด
เป็นระยะเวลานานระบบภูมิคุ้มกันภัยในร่างกายจะลดลงทำให้เกิดติดเชื้อเป็นโรคต่างๆ ง่ายขึ้น 

 

การแพทย์แบบอายุรเวทในอินเดียโบราณ 
อายุรเวทคือแพทย์ทางเลือก Alternative Medicine ที่ตรงกันข้ามกับ Traditional Medicine 

เมื่ อ ใดก็ ตามที่  Alternative Medicine มาคู่ กั บ  Traditional Medicine หมายความว่ า  Alternative 
Medicine เป็นแพทย์ทางเลือกซึ่งเป็นกระแสรองแต่ว่า Traditional Medicine ก็คือแพทย์แผนใหม่ซึ่งเป็น
กระแสหลักในปัจจุบันอีกคู่หนึ่งก็คือ Alternative Medicine และ Conventional Medicationถ้ามีการใช้
สองคำขึ้นมาก็แปลว่ามีการอธิบายเห็นข้อแตกต่างระหว่างแพทย์ทางเลือกกับแพทย์กระแสหลักนะครับ แต่ใน
บริบทนี้เขาใช้คำว่า Alternative Medicine และ Conventional Medication Conventional Medication 
ก็คือแพทย์สมัยใหม่ในปัจจุบันที่ใช้รักษากันอย่างแพร่หลาย อีกคู่หนึ่งก็คือ Traditional Medicine และ 
Modern Medicine Traditional Medicine ก็หมายถึงแพทย์ที่รักษากันตามประเพณีแต่โบราณ ซึ่งตรงกัน
ข้ามกับ Modern Medicine จะเห็นว่าวงการแพทย์ในปัจจุบันมี การใช้คำเพ่ือให้ดูแตกต่างระหว่างแพทย์
กระแสหลักกระแสรอง คือใช้คำว่า Traditional Medicine Conventional Medication หรือ Modern 
Medicine ให้หมายถึงการแพทย์สมัยใหม่ ส่วน Alternative Medicine และก็ Traditional Medicine ใช้
หมายถึง การแพทย์แบบทางเลือก ซึ่งในความเป็นจริงแล้วไม่น่าจะเป็นอย่างนั้นเพราะ Traditional Medicine 
มันเป็นการแพทย์ที่มีมาก่อนแพทย์สมัยใหม่ 

ยกตัวอย่างเช่นในประเทศไทยเรามีคณะแพทยศาสตร์ศิริราชพยาบาลก็จริงแต่คณะแพทยศาสตร์ศิริ
ราชพยาบาลนี้เดิมทีก็มีรากฐานมาจากการรักษาแบบสมุนไพรเดิม แล้วก็มาพัฒนาต่อแต่การพัฒนานี้ไม่ได้ทำ
วิจัยคือไม่ได้ทำวิจัยยาสมุนไพรต่างๆ ในประเทศไทยเพ่ือต่อยอดแต่กลับกลับมาเน้นเอายาที่ฝรั่งเขาวิจัยรักษา
มาเป็นบรรทัดฐานในการพัฒนาทำให้เกิดคณะแพทยศาสตร์ทั่วประเทศ เพราะฉะนั้นเราจึงจำเป็นต้องพยายาม
พัฒนาองค์ความรู้ใหม่ทางด้านสมุนไพรให้กว้างขวางยิ่งขึ้น ทีนี้เรามาพูดถึงอินเดียก่อนพุทธกาลว่าเขามีวิธีการ
รักษาคนไข้ยังไง 

สมัยก่อนพุทธกาลนั้นการแพทย์เขาจะเรียกเป็นรวมๆ ว่าเป็น Magico-religious healing ก็คือเป็น
การรักษาแบบใช้อิทธิปาฏิหาริย์และไสยศาสตร์ประกอบกันหลายคนก็สงสัยว่าทำไมในภาคอีสานก็ดี ใน
ประเทศเขมรก็ดี หรือประเทศกัมพูชาเขามักจะใช้คาถาอาคมควบคู่ไปกับการรักษาคนไข้คำตอบก็คือมันเป็น
มรดกที่ตกทอดมาจากอินเดีย ตั้งแต่คนอินเดียอพยพมาอยู่แถบสุวรรณภูมิหรือเอเชียอาคเนย์นะครับ ก็มีการ



8 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

นำวิชาแพทย์ นำภาษา นำศาสนา นำความเชื่อมาด้วย เพราะฉะนั้นวิธีการรักษาพยาบาลนั้นบางทีก็มีการใช้
คาถาอาคมมาผสมด้วย 

ส่วนประกอบสำคัญของคัมภีร์อถรรพเวทและฤคเวทก็คือว่าสาเหตุของโรคมาจากปีศาจมาจากปีศาจ 
มาจากมาร ซึ่งทำให้คนเราเกิดโรคภัยไข้เจ็บเพราะฉะนั้นวิธีการรักษาโรคภัยไข้เจ็บ มันจึงมีการจำเป็นจะต้อง
ท่องมนต์บทมนต์หรือมันตรา เพ่ือให้ทวยเทพมาขับไล่ปีศาจให้ออกจากร่างเมื่อเราจำเป็นต้องอัญเชิญเทวดามา
ขับไล่พวกผีปีศาจเราจึงมีพิธีกรรมแบบพราหมณ์เข้ามาเกี่ยวข้องมีการใช้คาถาอาคมเข้ามาเกี่ยวข้องเพราะว่า
เราใช้อาคมไปบังคับเทวดาให้มาไล่ภูติ ผี ปีศาจ อันนี้ก็คือความเชื่อในสมัยก่อนพุทธกาลซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของ
อายุรเวช ก็มีตัวอย่างหลายอย่างในคัมภีร์อถรรพเวท คนไทย คนกัมพูชาที่นับถือศาสนาพราหมณ์ฮินดูก็เอา
คาถาอาคมนี้มาใช้อย่างเเพร่หลาย ในขณะเดียวกันก็มีการพัฒนาเพ่ิมเติมเข้ามาด้วย ทีนี้คนให้กำเนิดอายุรเวช
เป็นใคร ซึ่งเป็นตำรับยาที่เกิดขึ้นมาก่อนพุทธกาล ไม่มีใครให้รายละเอียดได้ว่า คนให้กำเนิดอถรรพเวทเป็นใคร
เพราะว่า คัมภีร์ฤคเวท ยชุรเวท สามเวท อถรรพเวทซึ่งเป็นคัมภีร์หลักของศาสนาพราหมณ์ฮินดูนั้นไม่ปรากฎ
นามผู้แต่งอย่างชัดเจน 

เพราะฉะนั้นนายแพทย์ที่ชำนาญอายุรเวทที่สำคัญในอินเดียที่มีชื่อเสียงในปัจจุบันในประวัติศาสตร์
อายุรเวทศาสตร์ก็คือจรกะกับสุศรุตะ แต่ประเด็นสำคัญก็คือว่าจรกะกับสุศรุตะนี้มีชีวิตหลังพุทธกาลนะครับก็
คือเขามีการรวบรวมตำราอายุรเวทประมาณ 100 ปีก่อน ค.ศ. หลังจากท่ีพระพุทธเจ้าเสด็จดับขันธ์ปรินิพพาน
ไปแล้วประมาณ 300 ถึง 400 กว่าปีนะครับ เพราะฉะนั้นคัมภีร์อถรรพเวทในปัจจุบันนี้จึงได้รับอิทธิพลจาก
พระพุทธศาสนามาก 
 

ผลจากการใช้ธรรมรักษาโรค 
ในทางพระพุทธศาสนากิเลสที่ทำให้มนุษย์เรามีโรคทางใจเรียกว่านิวรณกิเลส หรือประยุฏฐานกิเลสซึ่ง

มี 5 อย่างก็คือกามฉันท์ พยาบาท ถีนมิทธะ อุททัจจกุกกุจจะ และก็วิจิกิจฉา เพราะฉะนั้นตัวที่ทำให้มนุษย์  
เนี่ยเครียดจริงๆ แล้วก็คือกิเลสไม่ใช่อะไรเลย กามฉันท์ก็คือ ความอยากได้ไม่รู้จักพอ มีสินค้าหลายอย่างเข้ามา
ในชีวิตประจำวันของเรา เกิดความทะเยอทะยานอยากนะครับ เมื่อมีความทะยานอยากมาก ก็มีความโลภมาก
เมื่อมีความโลภมากคุณธรรมต่างๆ เช่นเมตตา กรุณา ความเอ้ือเฟ้ือ เผื่อแผ่  การให้ทานก็ลดลงตามพุทธภาษิต
ที่ว่า โลโภ ธมฺมานํ ปริปนฺโถ ความโลภเป็นอันตรายของธรรมทั้งหลาย พอมันมีความโลภเกิดขึ้นมาปุ๊ปเนี่ย 
คุณธรรมต่างๆ ที่เรามีในจิตใจมันก็หายไป มีความยึดติดในกามอารมณ์มากขึ้นจนกระทั่งประพฤติล่วงศีล 
กาเมสุมิจฉาจารจนกระทั่งไม่สามารถ จะอบรมจิตให้สูงขึ้นมาได้ นี่คือปัญหาของกามฉันท์ ส่วนพยาบาทคือการ
ผูกโกรธ แก้แค้น ต้องการจะแก้แค้นคนอ่ืนเค้า บางคนก็อาจจะเกิดปัญหาความโกรธขึ้นมาในชีวิตประจำวัน
เพราะว่าที่บ้านดื่มสุรา เป็นประจำบันดาลโทสะกันเมาอาละวาดนะทำให้คนใกล้ตัวเกิดปัญหาขึ้นมา เป็นโรค
จิตขึ้นมากลายเป็นคนที่บ่นขึ้นมา บางที่ญาติพ่ีน้องก็จุกจิก เพ่ือนร่วมบางคนก็เป็นคนเจ้าอารมณ์ขี้บ่นเอาแต่ใจ
ตัวเองหลังจากที่เราอยู่ในบริบทแบบนี้นานๆ มากเข้าเราก็กลายเป็นคนที่  ขี้โกรธตามไปด้วยเป็นคนที่อาฆาต
พยาบาทตามไปด้วย แล้วมันก็ทำให้ความสุขในชีวิตลดลง เพราะว่าจิตใจมันถูกพยาบาทหรือโทสะครอบงำเสีย



9 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

แล้ว อีกอันหนึ่งก็คือการเป็นโรคซึมเศร้า โรคซึมเศร้าเนี้ยหมายถึงว่า อาจจะได้แรงกดดันมาจากที่ทำงาน ที่
บ้าน ที่โรงเรียน ไม่ได้รับความรักจากพ่อแม่ แม้แต่คนรักนะครับก็ไม่ได้ปฏิบัติต่อตนเองอย่างดี  ก็ทำให้
กลายเป็นคนเซื่องซึมขึ้นมา อาจจะไม่ได้สิ่งที่ตัวเองหวัง ที่ได้ก็ไม่สมหวังโดยเฉพาะเรื่องการงาน การเงิน เรื่อง
ความรักอย่างนี้เป็นต้น โรคซึมเศร้าเนี้ยถ้าเป็นมากๆ เข้าก็มีปัญหาต่อสุขภาพ สามารถทำให้ฆ่าตัวตายในที่สุด
ได้อุทธัจจกุกกุจจะ คือการฟุ้งซ่าน หมายถึงว่าเราปล่อยให้จิตใจเราคิดฟุ้งซ่านไปตามอารมมณ์ต่างๆ โดยไม่มี
สติยั้งคิด ในที่สุดก็อาจจะกลายเป็นคนวิตกจริต ตกเป็นทาสของอารมณ์ คิดฟุ้งซ่านมากจนกระทั่งควบคุมจิต
ของตัวเองไม่ได้ แล้วก็มีเป็นคนมีนิสัยวิตกกังวลมากเกินเหตุจนกระทั่ง เกิดความหวาดระแวงและหาความสุข
ไม่ได้เลย อันนี้คือกิเลสประการหนึ่งที่ทำให้ มนุษย์เราหาความสุขไม่ได้ ส่วนวิจิกิจฉาคือการเป็นคนขี้สงสัยแล้ว
ก็ไม่ยอมปฏิบัติอะไรเลย สงสัยในพระรัตนตรัยนะครับแล้วก็ไม่พยายามศึกษาว่า พระรัตนตรัยคืออะไรทำไมคน
เคารพนับถือพระรัตนตรัย พวกนี้ทำดีไม่ข้ึน คือสงสัยแล้วไม่ยอมทำอะไรเลย แล้วก็ไม่ยอมไปฟังเทศน์ฟังธรรม 
เพราะแม้จะสงสัย  

แต่ว่าเมื่อทำความดีหรือทำสมาธิไปบ่อยๆ เข้า ความสงสัยที่มันเคยมีมากเข้ามันจะลดปริมาณลง 
ถึงแม้ว่าเราจะสงสัยมากแต่สติมันจะเพ่ิมมากขึ้นมันทำให้สามารถยับยั้งไม่ทำให้ความสงสัยมันพัฒนาไปในทาง
ที่แย่ลง 

โดยสรุปแล้ว ถ้าเรารักษาศีลเจริญสมาธิ สวดมนต์ เจริญวิปัสสนา ร่างกายและจิตใจเราก็เข้มแข็งขึ้น 
อยู่ได้นานเท่าที่อายุขัยของเรากำหนด คือขันธ์ 5 กำหนด ในขณะที่คนอ่ืนๆ เขามีเกณฑ์จะอยู่ได้ประมาณ 80 
ปี 85 ปี เราก็สามารถอยู่เกณฑ์ถึง ถ้าเราดูแลเอาใจใส่ร่างกายและจิตใจของเราอย่างดี  เมื่อตายไปแล้วใน
ขณะที่เราพยายามดูแลร่างกายและจิตใจอย่างดี โดยการรักษาศีล เจริญสมาธิ สวดมนต์ เจริญวิปัสสนา เราก็
สามารถไปเกิดในภพภูมิที่ดี แล้วก็มีร่างกายที่แข็งแรงสมประกอบด้วย แต่ถ้าหากเราเจริญศีลสมาธิ ปัญญา
อย่างสมบูรณ์เราก็เป็นพระอรหันต์ เราก็บรรลุพระนิพพาน ไม่ต้องมีการเวียนว่ายตายเกิดอีก นั้นถือเป็น
หลักการยึดถือและปฏิบัติในคำสอนของพระพุทธเจ้า ผู้เป็นบรรมศาสดาของหมู่มนุษย์ 
 
สมาธิในฐานะเป็นเครื่องมือทำจิตบำบัด (Psychological Therapy) 

เราสามารถใช้สมาธิในการรักษาโรคภัยไข้เจ็บได้ สาระสำคัญเบื้องต้นก็คือ การทำสมาธิเนี่ยมันมี
ประโยชน์ในการฝึกจิตให้พ้นจากกิเลสหรืออารมณ์อารมณ์เชิงลบที่ครอบงำจิตใจเราอยู่อารมณ์เชิงลบที่
ครอบงำจิตใจเราอยู่หลักๆ แล้วเนี่ย ก็คือนนิวรณ์ 5 หรือบางทีก็เรียกกับประยุทธ์ฐานะกิเลสๆที่ครอบงำจิตใจ
เราตั้งแต่เราตื่นขึ้นมาในตอนเช้าจนกระทั่งเราเข้านอน ถ้าเราไม่ระมัดระวังไม่มีสติกิเลสทั้ง 5 คือนิวรณ์ท้ัง 5จะ
สามารถครอบนำเราได้ แต่เมื่อเราถือโอกาสไปเจริญสติ เช่นไปเดินจงกรม ทำสมาธิเป็นประจำ เราบริกรรม 
พุทโธๆ พุทโธๆ อยู่เรื่อยๆ บ่อยๆ เข้า เมื่อเรานึกถึงพุทโธ มากกว่าคำอ่ืน โดยปกติแล้วเราใช้ชีวิตประจำวันเรา
นึกถึงอะไร งาน ครอบครัว รายได้สารพัดอย่าง เรานึกถึงเป็นประจำทุกวัน นึกถึงไปแล้วเราก็เครียด ถ้าเราไม่
สามารถจะ แก้ปัญหาชีวิตให้แก่ตัวเองได้เราก็เครียดมากขึ้น แต่พอเราบริกรรมพุทโธบ่อยๆ เข้า เราบริกรรม
พุทโธๆ พุทโธๆ มากกว่าคำอ่ืน ที่เรานึกถึง เช้ามาก็พุทโธ เที่ยงมาก็พุทโธ เย็นมาก็พุทโธ มันจะเริ่มกล่อง



10 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

อารมณ์นะครับ คำบริกรรมมันจะเริ่มกล่องอารมณ์ ในที่สุดเราก็จะนึกถึงคำอ่ืนๆ น้อยลง ในที่สุดจิตมันก็อยู่กับ
พุทโธ เกาะกับพุทโธนะ พอจิตมันเกาะกับพุทโธปุ๊บ มันก็จะเริ่มสงบจากอารมณ์ต่างๆ แล้ว ตอนนี้มันก็จะเริ่ม
สงบจากอารมณ์ 1 เปอร์เซ็นต์ 5 เปอร์เซ็นต์ 10 เปอร์เซ็นต์ 15 เปอร์เซ็นต์ 20 เปอร์เซ็นต์ 25 เปอร์เซ็นต์ 30 
เปอร์เซ็นต์นะครับ แล้วก็ถ้าสงบจากอารมณ์ประมาณ 50 เปอร์เซ็นต์ 

หลวงพ่อวิริยังค์ท่านสอนว่าคนจะมีความสุขจะสัมผัสกับความสุข จากการทำสมาธิแล้ว 50 เปอร์เซ็นต์
นะครับการที่เรานั่งสมาธิแล้วจิตใจมันไม่ ไม่มีความสุขเลย ก็เพราะว่าเรายังไม่สามารถสงบจากอารมณ์ได้
ประมาณ 50 เปอร์เซ็นต์ขึ้นไปนั่นเอง หลังจากเราสงบจิตมันจะเดินหน้าต่อไปอีก ก็คือเริ่มเข้าสู่ภวังค์ 60 
เปอร์เซ็นต์ 70 เปอร์เซ็นต์ 80 เปอร์เซนต์ 90 เปอร์เซ็นต์ ค่อยๆ ไต่ขึ้นไปได้เรื่อยๆ ก็คือ ลงสู่ภวังค์ไปได้เรื่อย 
การเข้าภวังค์หมายความว่า จิตเราเนี่ย จะรับอารมณ์จากข้างนอกน้อยลง เราจะรับอารมณ์จากข้างนอกน้อยลง
ก็คืออารมณ์ทางตา หู จมูก ลิ้น กาย เราจะรับน้อยลง เราจะรับอารมณ์ทางกายอย่างเดียว 
พอจิตมันเข้าภวังค์ลึกมากข้ึน ๆ จิตสงบ 

หลวงพ่อวิริยังค์ท่านอธิบายว่า จิตก็เกิดพลัง เค้าเรียกว่าเป็นพลังจิต จิตสงบ จิตเป็นเอกัคคตา จิตเป็น
สมาธิ จิตเป็นสมาธิเสร็จแล้วก็เกิดพลัง เกิดพลังจิต พอเกิดพลังจิตขึ้นมาปุ๊ป ก็เกิดกระแสจิต พอเกิดกระแสจิต
ขึ้นมาปุ๊บ มันก็ไต่ไปสู่ ในระดับขั้นฌาน พอเกิดฌานขึ้นมาปุ๊บ ญาณก็เกิดขึ้นมาตามลำดับ อันนี้ก็คือ
กระบวนการเดินของจิตที่หลวงพ่อวิริยังค์ สิรินฺธโร ท่านเคยอธิบายไว้ 

ในทางการแพทย์ เช่นมีทีเซลล์เกิดขึ้น มีบีเซลล์เกิดขึ้นมีสารเซโรโทนินเกิดขึ้นนะครับ ปกติภูมิคุ้มกัน
ร่างกายเนี่ยมันจะเกิดขึ้น ก็ต่อเมื่อจิตมันสงบไปแล้ว เพราะฉะนั้น ถ้าเราต้องการจะดูแลร่างกายและจิตใจของ
เราให้ปลอดจากโรคภัยไข้เจ็บ เราก็ต้องหันมาทำสมาธิอย่างจริงจัง  

ต่อไปก็เป็นเรื่องของประโยชน์ของสมาธิ ซึ่งหลวงพ่อวิริยังค์ ท่านอธิบายไว้ 12 ข้อ ประการที่ 1 ก็คือ
ควบคุมอารมณ์ได้ดีขึ้น ประการแรกสุดเลย ประโยชน์ของสมาธิคือควบคุมอารมณ์ได้ดีขึ้น ประการที่ 2 ก็คือ
อ่อนโยน จิตอ่อนโยนระงับความร้ายกาจเป็นกุศลและก็เจริญวาสนาบารมี ประการที่ 3 ก็คือมีเหตุมีผลมากขึ้น 
บรรเทาความเครียดได้ เพ่ิมพลังจิตในการทำงาน ทำให้หลับสบายคลายกังวล เรียนเก่งขึ้นเพราะสมองดีขึ้น 
เพ่ือเพ่ิมความสุขวิเศษในชีวิต กำจัดโรคภัยไข้เจ็บก็ได้ สามารถบรรลุนิพพานในปัจจุบันก็ได้ ถ้าเจริญสมาธิได้ผล
อย่างจริงจัง ควบคุมกิเลสคือนิวรณ์ได้นะ ปูทางไปสู่วิปัสสนาหรือปัญญาแล้วก็ก่อนสิ้นลมก็พบทางดี อันนี้ก็เป็น 
เป็นคำอธิบายที่เราพบเห็นกันโดยทั่วไปเมื่อศึกษาคำสอนของหลวงพ่อวิริยังค์ ประเด็นที่ 1 ก็คือควบคุมอารมณ์
ได้ดีนะครับ ทำไมจึงสามารถควบคุมอารมณ์ได้ดี เพราะอะไร ก็เพราะว่าหลังจากท่ีเราทำสมาธิไปแล้ว 
อารมณ์ต่างๆ ที่เคยครอบจิตมันหายไป อารมณ์ท่ี ถูกนิวรณ์ครอบงำปรุงแต่งจิตก็หายไปด้วย และเม่ือทำสมาธิ 
จนกระท่ังจิตสงบมันก็ระงับจากอารมณ์ต่างๆ ไปได้ จิตเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันกับคำบริกรรมก็คือจิตสงบอยู่กับ
คำบริกรรมไม่วอกแวกไปที่อ่ืน คนที่ฝึกสมาธิมาถึงระดับนี้แล้วเนี่ย ความพุ่งซ่านหายไป การตกเป็นเหยื่อของ
อารมณ์หายไป เพราะฉะนั้นถ้าฝึกมันสมาธิมาถึงระดับนี้เป็นประจำไปบ่อยๆ เข้าจะกลายเป็นคนที่ไม่แสดง
อารมณ์ง่ายๆ เวลามีคนอ่ืนมาพูดจาไม่เข้าหู เราก็สามารถอดทนได้  นี่คือเหตุผลที่ว่าทำไมสมาธิช่วยควบคุม
อารมณ์ของเราได้ ประการที่ 2 คนที่ฝึกสมาธิจะมีจิตใจอ่อนโยน ระงับความร้ายกาจเป็นกุศลแล้วก็เจริญ



11 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

วาสนาบารมี สมาธินเนี่ยเป็นสิ่งเดียว ที่จะทำให้คนเกิดการเปลี่ยนแปลงนิสัยใจคอ การเรียนพระพุทธศาสนาที่
ผิดพลาดก็คือ เราไปเข้าใจว่าลำพังเรียนทฤษฎีแล้วนิสัยใจคอคนจะเปลี่ยน ความจริงไม่ใช่ ต้องฝึกปฏิบัติ
จนกระทั่งไปถึงระดับสมาธิ ในคำแล้วฝึกได้สมาธิจริงๆ ถึงจะนิสัยใจคอจะเปลี่ยน สมาธิคมนิวรณ์คือพยาบาท
หรืออีกอันอันหนึ่งก็คือโทสะได้ คนที่เจริญสมาธิเป็นประจำจิตใจก็อ่อนโยน ถ้าฝึกสมาธิไปบ่อยๆ เข้ารักษาศีล
ไปด้วย ฝึกสมาธิไปด้วย จิตใจอ่อนโยนในที่สุดก็ ทำชั่วไม่ขึ้น ไปฆ่าสัตว์ตัดชีวิตไม่ได้ จากท่ีเคยไปตกปลา จากที่
เคยไปฆ่าสัตว์ ยิงนกตกปลา มันจะเกิดความรู้สึกสงสารสัตว์ขึ้นมา ในที่สุดก็จะเลิก ฆ่าสัตว์ตัดชีวิตกลายเป็นคน
อ่อนโยนขึ้นมาได้ คนที่มีจิตใจหยาบกระด้าง ถ้ามาฝึกสมาธิเป็นประจำบ่อยๆ จะกลายเป็นคนสุภาพได้  

พิจารณาในแง่ของทางการแพทย์ก็คือ สมองส่วนที่ทำให้เกิดความหยาบคาย ร้ายกาจหรือหยาบช้า 
มันไม่ทำงานแต่สมองส่วนที่ทำให้เกิด ความคิดในเชิงบวกมันทำงาน นิสัยคนก็เลยเปลี่ยน จะมีแต่สมาธิหรือจิต
ที่มันสงบในระดับลึกเท่านั้น ที่จะเปลี่ยนแปลงโครงสร้างของสมองอย่างนี้ได้เพราะฉะนั้นถ้าเราต้องการจะ
ปลูกฝังคุณธรรม จริยธรรมในประเทศไทยเนี่ยหรือในสังคมโลกเนี่ย รักษาศีลและก็ต้องเข้ามาสู่ระดับของสมาธิ 
ส่วนการเรียนในทางภาคทฤษฎี ก็เรียนเพ่ือให้เกิดความเข้าใจไปเรื่อยๆ แต่สิ่งที่ต้องทำไปพร้อมกันนี่คือ การ
เจริญสติและก็การทำเพ่ือให้ได้สมาธินั่นเอง ผู้ฝึกสมาธิเป็นประจำจึงมีคุณธรรมในระดับหนึ่ง มีคุณธรรมใน
ระดับหนึ่ง มีคุณธรรมกำกับในระดับหนึ่ง ประเด็นต่อไปก็คือ คนฝึกสมาธิมีเหตุมีผลมากขึ้น ทำไมจึงกลายเป็น
คนมีเหตุมีผลมากขึ้น ก็เพราะว่าสมาธิมันช่วยควบคุมอารมณ์ให้ สมองดีขึ้น สติปัญญาดีขึ้น สติปัญญาดีขึ้นจาก
การทำสมาธิ พอสติปัญญาดีขึ้น สมองดีขึ้นควบคุมอารมณ์ได้ การแสดงออกการให้เหตุผลมันก็ดีข้ึน สมองทั้ง 2 
ส่วน คือทางด้านซ้ายด้านขวา โดยเฉพาะด้านซ้ายซึ่งทำให้คนรู้จักใช้เหตุผลมากขึ้น ก็ทำงานดีขึ้นไปด้วย คนที่
ฝึกสมาธิจึงกลายเป็นคนที่มีเหตุมีผลไม่ใช้อารมณ์มีสติ  ในการตัดสินแก้ปัญหาทุกอย่างในชีวิตได้ อันนี้ก็คือ
ตัวอย่าง ความคิดของคนท่ีแตกต่างกันเนื่องจาก ความถนัดของสมองด้านซ้าย ด้านขวาแตกต่างกัน บางคนก็ 
สมองด้านซ้ายทำงานเป็นพิเศษ บางคนก็สมองด้านขวาทำงานเป็นพิเศษ แต่นักวิทยาศาสตร์พบว่า สมองทั้ง
สองส่วนเนี่ย ถ้าฝึกสมาธิ ฝึกจิตจนกระท่ังได้สมาธิลึกๆ ขึ้นไปแล้วเนี่ย มันจะทำงานบรรณสารสอดคล้องกัน ทำ
ให้เป็นคนที่มีสติปัญญามากยิ่งขึ้น ไม่ตกเป็นเหยื่อของอารมณ์ อันนี้คือสาระสำคัญของกันการฝึกสมาธิในคำซึ่ง
มีส่วนพัฒนาสมองให้ดีขึ้น ประเด็นที่ 4 ก็คือบรรเทาความเครียด สมาธินี้สามารถบรรเทาความเครียดได้ หลวง
พ่อวิริยังค์ ท่านอธิบายว่า เมื่อฝึกสมาธิจนกระทั่งสงบจากอารมณ์ประมาณ 50 เปอร์เซ็นต์ คนฝึกจะมีความสุข
มากขึ้น คนฝึกสมาธิจะเริ่มมีความสุขมากขึ้น ตัวเนี่ยมันเป็นตัวที่บ่งบอกว่าคนฝึกสมาธิเนี่ยสามารถบรรเทา
ความเครียด เพราะมีความสุขเกิดขึ้นจากการฝึก แต่เราต้องฝึกจนกระทั่งอารมณ์สงบไปประมาณ 50 สิบ
เปอร์เซ็นต์ ขึ้นไปถึงจะมีความสุขจากการฝึก ถ้าเราฝึกใช้เวลานานแค่ไหนก็แล้ว แต่จิตมันไม่สงบจากอารมณ์
ประมาณ 50 เปอร์เซ็นต์ขึ้นไป เราก็จะไม่มีความสุขจากการฝึก เพราะฉะนั้นเป้าหมายในการฝึกก็คือ  ต้อง
พยายามทำจิตให้สงบจากอารมณ ์อย่างน้อยท่ีสุดประมาณ 50 เปอร์เซ็นต์ ขึ้นไปถึงยังพบความสุข 
 

เอกสารทางวิทยาศาสตร์รับรอง 



12 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

งานวิจัยทั้งด้านวิทยาศาสตร์การแพทย์สมัยใหม่ ชาวยุโรปได้เคยทำวิจัยไปแล้วพบว่า โรคภัยไข้เจ็บ
ส่วนใหญ่ที่คนเป็นกันมาก เกิดมาจากจิตที่เครียด เกิดมาจากจิตที่เครียด ถ้าเราสามารถทำให้จิตใจเราไม่เครียด
ได้ เราก็จะมีปัญหาเรื่องโรคภัยไข้เจ็บน้อยลง ไม่ว่าจะเป็นโรคมะเร็ง  โรคความดันนะครับ โรคหัวใจ อะไรๆ 
สารพัดอย่าง โดยเฉพาะโรคมะเร็ง มันเกิดจาก ความเครียดนะครับมันมี 2 ส่วน ส่วนที่ 1 ก็คือ อาหารเป็นพิษ 
เพราะอาจจะมีสารพิษตกค้าง รับเข้ามาในร่างกายแล้ว อันที่ 2 ก็คือเรามีความเครียดมากๆ ความเครียดมัน
พัฒนาไปเป็นโรคซึมเศร้าจนกระท่ังในที่สุด มันก็ทำให้เม็ดเลือดหรือเป็นกรดมากข้ึน พอเป็นกรดมากขึ้นปุ๊บมัน
ก็เป็นอาหารของมะเร็งอย่างดี เป็นที่อยู่ของมะเร็ง ร่างกายเป็นกรดมากเข้าก็ขยายไปเป็นมะเร็ง เพราะฉะนั้น
ถ้าเราดูแลรักษาร่างกายเราให้ดี กินอาหารที่ถูกสุขลักษณะไม่มีสารพิษตกค้าง ประการที่ 2 เรารักษาอารมณ์ให้
สงบเย็นตลอดเวลา ไม่เครียด เราสามารถป้องกันตัวเองจากโรคมะเร็งได้ในระดับหนึ่ง อันนี้ก็คือสิ่งที่สมาธิ
สามารถช่วยได ้

สรุปได้ว่าสาเหตุของโรคภัยไข้เจ็บที่มนุษย์เป็นกันมากก็คือนิวรณ์ทั้ง 5 นิวรณ์ทั้ง 5 เป็นตัวทำให้จิตใจ
เราเครียด เศร้าหมอง ขุ่นมัว นิวรณ์ที่เกิดในใจ โรคทางใจก็ต้องใช้วิธีการดูแลทางใจ ซึ่งนั่นก็คือต้องใช้ศีล สมาธิ
มาแก้ไข หรือการใช้สติ มาช่วยพัฒนา มีศีลซะก่อน แล้วก็เจริญสติ เจริญสติแล้ว เป้าหมายคือสมาธิ จนกระทั่ง
ได้สมาธิ ถ้าเราสามารถใช้ชีวิตประจำวันแบบนี้ได้ เราก็จะปลอดภัยจากโรคท่ีคนอ่ืนเป็นกันมาก ประเด็นการทำ
ให้บรรลุพระนิพพานในปัจจุบัน ถ้าเราเจริญสมาธิแล้ว เราสามารถบรรลุนิพพานในปัจจุบันได้หลายๆ คนสงสัย
ว่านิพพานคืออะไร จริงๆ แล้วนิพพาน มันมีอยู่ 2 อย่าง ในคำสอนพระพุทธศาสนา ถ้าเราฝึกสมาธิจนกระทั่ง
บรรลุฌาน 4 ได้ เขาเรียกว่าสันทิฏฐิกนิพพาน ก็คือนิพพานที่เราสามารถสัมผัสได้ในปัจจุบัน จิตสงบ จิตเป็น
สมาธิ จิตเป็นเอกัคคตา เกิดจิตสงบเสร็จแล้ว ก็เกิดพลังจิตขึ้นมา เกิดกระแสจิตขึ้นมา นี่คือเราเข้าสู่กระแสของ
ฌานแล้ว เริ่มปฐมฌาน มีวิตก วิจาร ปีติ สุข เอกัคคตาเกิดข้ึน ระดับนี้ขึ้นไปจากปฐมฌาน ทุติยฌาน ตติยฌาน 
จตุตถฌาน เขาเรียกว่า สันทิฏฐิกนิพพาน นิพพานในปัจจุบัน เพราะฉะนั้นการทำสมาธิจึงสามารถทำให้เราไปสู่
นิพพานชั่วคราวได้ ประการต่อไปก็คือการควบคุมกิเลสคือนิวรณ์ กามฉันท์ พยาบาท ถีนมิทธะ อุทธัจจะกุกกุจ
จะ วิจิกิจฉา สามารถควบคุมได้เพราะว่า เมื่อจิตสงบจิตบรรลุขั้นฌานเสร็จก็บรรลุ  มีองค์ฌานเกิดขึ้นมีวิตก มี
วิจาร มีปีติสุข เอกัคคตา  

การทำสมาธิการเจริญสติที่ผ่านมามันสามารถทำให้เรามีชีวิตอยู่ได้โดยปราศจากโรคภัยไข้เจ็บแล้วก็มี 
ความเครียดน้อยในชีวิตประจำวันถ้าเราสามารถทำได้ชีวิตเราจะมี ความเครียดน้อยลงไปก็เจ็บน้อยอายุยืนขึ้น
แต่ว่าสิ่งสำคัญที่สุด ก็คือเรายังไม่ละการปล่อยวาง เรายังทำใจไม่ได้กับการสูญเสีย เช่นเรามีลูกสาวเราจะตาย
จากไปแล้วมีลูกสาว มีลูกชาย มีลูกเขย มีสมบัติมากมายก่ายกองเรายังอาลัยอาวรณ์อยู่  ไม่สามารถจะตัดให้
หายขาดได้ด้วยกำลังของสมาธิมันต้องใช้ วิปัสสนามาช่วยหรือปัญญามาช่วยเราก็มาพิจารณาดูหลังจากที่เราทำ
จิตให้สงบแล้ว เจริญสมถะเจริญสมาธิจิตสงบระดับหนึ่งแล้วเราก็มา มองดูความจริงของชีวิตว่าไม่เที่ยงเป็น
ทุกข์เป็นอนัตตาเกิดมาแล้วต้องตายเกิดแก่เจ็บตายไปเรื่องธรรมดานี่คือวิปัสสนาเข้าใจความจริงของชีวิตมาก
ขึ้นไม่มีใครเกิดข้ึนมาแล้วไม่ตาย อเล็กซานเดอร์มหาราชก็ตายไปแล้วคนดังดังในโลกก็ตายไปเยอะแล้วเราก็ต้อง
ตายเหมือนกัน เพราะนั่นมันก็เลยทำให้เกิดทำใจได้มากข้ึนพอทำใจ  



13 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

คนฝึกสมาธิเมื่อถึงสมาธิลึกแล้วจึงกลายเป็นคนที่ฉลาดมากขึ้นมีสติปัญญามากขึ้น  คนก็แนะนำ
ลูกหลานของตนเองว่าถ้าอยากเรียนเก่ง นักวิจัย MIT ได้ทำวิจัยเป็นทีม แล้วก็สรุปว่าสมองคนเรามีซีกซ้ายซีก
ขวา แต่ละคนๆ เกิดมาความถนัดของสมองแตกต่างกัน เช่นคนที่สมองซีกซ้ายทำงานเป็นกรณีพิเศษก็จะฉลาด
ในเรื่องคณิตศาสตร์เก่งทั้งด้านคณิตศาสตร์ เก่งทั้งด้านวิทยาศาสตร์ มีความเป็นเหตุเป็นผลมากข้ึน ใช้ความคิด
ทางวิทยาศาสตร์มากขึ้น แต่ใครมีสมองซีกขวาทำงานก็จะคิดในทางปรัชญาศาสนามากยิ่งขึ้น  มองในเชิง 
abstract มากยิ่งขึ้น นักวิทยาศาสตร์ MIT ค้นพบว่าเมื่อทำสมาธิลึก เมื่อทำสมาธิเป็นประจำจนกระทั่งบรรลุ
สมาธิลึกได้แล้ว จะสามารถทำให้สมองซีกซ้าย ซีกขวาทำงานด้วยกันอย่างบรรสารสอดคล้อง สามารถทำให้
สมองด้าน ซ้านด้านขวาทำงานร่วมกันอย่างบรรสารสอดคล้อง จนกระทั่งทำให้คนที่มีสมาธิลึก สามารถเข้าใจ
ในสิ่งที่คนอ่ืนไม่เข้าใจได ้

พระพุทธเจ้าจึงสามารถตรัสรู้ อนุตรสัมมาสัมโพธิญาณ ได้ แต่กำลังของสมาธิของคนไม่เท่ากัน 
พระพุทธเจ้าจึงมีความรู้ในอีกระดับหนึ่ง แต่คนทั่วไปมีความรู้ในระดับหนึ่ง เพราะการสั่งสมสมาธิมันไม่เท่ากัน 
แต่ว่าทุกคนก็สามารถเข้าถึงความรู้ที่ตัวเองไม่เคยเข้าถึงมาก่อน 

เพราะฉะนั้นคนที่ฝึกสมาธิเป็นประจำไปบ่อยๆ จะสามารถเข้าถึงศาสตร์ ที่ตัวเองเรียนอยู่ได้ลึกซึ้ง
ยิ่งขึ้น มีงานวิจัยรับรองแน่ใจได้ว่าไม่ผิดพลาด อันนี้ก็เป็นการยืนยันจากทั้งด้าน  Nature Science ก็คือเอา
สมองคนไปสแกนด้วยเครื่อง EEG ในที่สุดก็ แจ้งผลออกมาว่าสามารถพัฒนาสติปัญญาได้จริงจากการฝึกสมาธิ
ประเด็นสุดท้ายก็คือก่อนสิ้นลมพบทางดีนะครับก่อนสิ้นลมพบทางดี คนที่ฝึกสมาธิเป็นประจำ เวลาตายไปแล้ว
จิตจะมีสติอยู่ จะไม่เหมือนคนทั่วไป คนทั่วๆ ไปที่ทำชั่วบ้าง ทำดีบ้างไม่เคยฝึกสมาธิมาเลย จิตเศร้าหมอง ถ้า
จิตเศร้าหมองเสียชีวิตไปทั้งๆ ที่จิตเศร้าหมองก็จะไปเกิดในอบายภูมิ ถ้าจิตผ่องใสก็จะไปเกิดในสุคติภูมิแต่คนที่
ฝึกสมาธิเป็นประจำทุกวันๆมันจะไม่เครียด จิตใจมันก็ไม่เศร้าหมองก่อนที่จะเสียชีวิตไป เพราะมันจะสามารถ
ครองสติเอาไว้ได้ แล้วนี่เป็นข้อแตกต่างระหว่างคนที่ฝึกสติ ฝึกสมาธิ กับคนที่ไม่ได้ฝึก เวลาคนตายจิตเข้าภวังค์
เหมือนกัน คนตายกับคนนอนหลับเข้าภวังค์เหมือน บางทีนอนหลับไปจิตเข้าภวังค์แล้วอาจจะเสียชีวิตไปเลยก็
ได ้

ยกตัวอย่างเช่นมีดาราที่มีชื่อเสียงบางท่าน นอนหลับแล้วก็เสียชีวิตไปเลย นอนหลับในขณะนอนหลับ
จิตเข้าภวังค์ คนตายจิตเข้าภวังค์ก็คือไม่รู้ตัว ภวังค์ก็คือจิตมันไม่รับรู้อารมณ์ภายนอกแล้ว ไม่รู้ตัวแล้วก็คือ
เสียชีวิตไป 

 
สรุป 
  เรื่องของอายุรเวทศาสตร์กับพระพุทธศาสนานั้น ว่าด้วยเรื่องความรู้เพ่ือช่วยให้ชีวิตยืนยาว หรือ
ศาสตร์แห่งการทำให้มีอายุที่ยืนยาว “การแพทย์แบบอายุรเวทศาสตร์  เดิมมีลักษณะเป็น magico-religious 
healing (ไสยศาสตร์และความเชื่อทางศาสนาปนกัน) จึงเห็นได้จากคัมภีร์อถรรพเวทมองว่าสาเหตุหลักที่
แท้จริงของโรคเกิดจากภูตผีปีศาจ จึงต้องบนบานเพ่ือขออำนาจเหล่าสิ่งศักดิสิทธิ์(เทวดา) มาช่วยกำจัด พร้อม
กับการผสมผสานการรักษาอิงกับแพทย์แผนปัจจุบันในการรักษาด้วยยายสมุนไพร 



14 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

คนทุกคนบนโลกใบนี้คงไม่มีใครที่จะปฏิเสธการรักษาด้วยระบบแพทย์และสาธารณสุขที่ใช้กันอยู่ทั่ว

ทุกมุมโลก เพราะมีส่วนสำคัญยิ่งในการที่จะบรรเทาความทุกข์และความเจ็บป่วยของมวลมนุษยชาติช่วยให้

รอดพ้นจากความตาย ความพิการ รวมถึงความเจ็บปวดไม่สบายอันเนื่องมาจากหลายสาเหตุและหลายปัจจัย

ที่มาจากโรคภัยไข้เจ็บ จนกล่าวได้ว่าตลอดช่วงเวลาชีวิตของคนๆนึ่งตั้งแต่เกิดจนหมดลมหายใจของคนส่วน

ใหญ่ต้องอาศัยและพ่ึงพิงกับระบบสุขภาพ การแสวงหาทัศนะความจำเป็นพื้นฐานแบบอื่นในการทำความเข้าใจ

โลกและชีวิตในเรื่องของการดูแลด้านสุขภาพและความเจ็บป่วยจึงเป็นความพยายามในการที่จะแก้ไข้ปัญหา

ด้านสุขภาพ ซึ่งสำหรับคนไทยแล้วนั้นที่มีพุทธศาสนาเป็นเบ้าหลอมทางวัฒนธรรมมาอย่างช้านาน ที่ทำให้ใคร

หลายๆคนนั้นต้องหันกลับมาทบทวนทัศนะหลักของพระพุทธศาสนาที่มีกรอบในการมองโลกและชีวิตที่โดด

เด่นและมีความชัดเจน ที่อาจจะก่อให้เกิดมุมมองใหม่ๆ ในการทำความเข้าใจและหาแนวทางและคำตอบใน

การขัดการกับวิกฤติปัญหาด้านสุขภาพที่เกิดขึ้นในยุคปัจจุบันด้วยการเยี่ยวยาและการรักษาโรค ทั้งทางกาย

และทางใจ 

 

เอกสารอ้างอิง 
Bhishagratna, Kaviraj Kunjalal. An English Translation of the Sushruta Samhita Based on  

Original Sanskrit text. Calcutta: K. K. Bhishagratna, 1907, p. 1.Retrieved 24 April 
2019. 

ในการอบรมสมาธิของพระป่าสายหลวงปู่มัน ภูริทตฺโต เช่น พระธรรมมงคลญาณ (วิริยังค์ สิรินฺธโร)ท่านจะ 
  อธิบายอยู่สม่ำเสมอว่าจะต้องฝึกจิตถึงระดับไหนถึงจะสามารถใช้พลังจิตรักษาโรคภัยไข้เจ็บ 
  ได้และเม่ือพลังจิตพอแล้ว จะรักษาอย่างไร 

 
  
 


