
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม -ธันวาคม 2568) 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 10 No. 2 (July-December 2025) 38 

    ศึกษาวิเคราะห์สตัตฏัฐานสูตรเพื่อการเจรญิวิปัสสนากรรมฐาน 
An Analytical Study of the Sattaṭṭhāna Sutta for the Practice of 

Vipassanā Meditation 
     1พระอนันต์นัทธ์ พุทธพงศ์, สุภาพรรณ เพิ่มพูน 

1Phra Anannat Putthapong, Supapan Permpool 
1คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

1Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
Corresponding Author’s Email: Anannatputthapong@gmail.com 

                      
บทคัดย่อ 

การศึกษาวิจัยเรื่องนี้ มีวัตถุประสงค์ 1) ศึกษาโครงสร้างและเนื้อหาสาระสำคัญของสัตตัฏฐาน
สูตร 2) ศึกษาสัตตัฏฐานสูตรเพื่อการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน 3) วิเคราะห์สัตตัฏฐานสูตรเพื่อการเจริญ
วิปัสสนากรรมฐาน 

ผลการวิจัยพบว่า สัตตัฏฐานสูตรอยู่ในสังยุตตนิกาย ขันธวารวรรค ที่ว่าด้วยฐานะ 7 ประการ มี
เนื้อหาสาระสำคัญที่พระองค์ทรงแสดงถึงการพิจารณาขันธ์  5 ในฐานะ 7 ประการ และการเพ่งพินิจโดยวิธี 3 
วิธี คือ เพ่งพินิจเป็นธาตุ เพ่งพินิจเป็นอายตนะ และเพ่งพินิจเป็นปฏิจจสมุปบาท ซึ่งพระองค์ทรงแสดงตาม
อัธยาศัยของพระองค์เอง และเป็นนิทานวจนะ 

ศึกษาสัตตัฏฐานสูตรเพื่อการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน พบว่า 1) รู้ชัดขันธ์ 5 2) ความเกิดขึ้นแห่ง
ขันธ์ 5 3) ความดับแห่งขันธ์ 5 4) ปฏิปทาที่ให้ถึงความดับแห่งขันธ์ 5 5) คุณแห่งขันธ์ 5 6) โทษแห่งขันธ์ 5 7) 
เครื่องสลัดออกจากขันธ์ 5 และการเพ่งพินิจโดยวิธี 3 วิธี คือ 1. เพ่งพินิจเป็นธาตุ 2. เพ่งพินิจเป็นอายตนะ 3. 
เพ่งพินิจเป็นปฏิจจสมุปบาท 

วิเคราะห์สัตตัฏฐานสูตรเพื่อการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน พบว่า 1) รู้ชัดขันธ์ 5 คือ ไม่เที่ยง เป็น
ทุกข์ เป็นอนัตตา 2) ความเกิดขึ้นแห่งขันธ์ 5 คือ การเชยชม เข้าไปยึดติด 3) ความดับแห่งขันธ์ 5 คือ ไม่
เพลิดเพลิน ไม่เชยชม ไม่เข้าไปยึดติด 4) ปฏิปทาที่ให้ถึงความดับแห่งขันธ์ 5 เป็นมัคคสัจ 5) คุณแห่งขันธ์ 5 
เป็นสมุทยสัจ 6) โทษแห่งขันธ์ 5 เป็นทุกขสัจ 7) เครื่องสลัดออกจากขันธ์ 5 เป็นนิโรธ และวิเคราะห์การเพ่ง
พินิจธาตุ วิเคราะห์การเพ่งพินิจอายตนะ วิเคราะห์การเพ่งพินิจปฏิจจสมุปบาท ซึ่งเป็นการเจริญวิปัสสนา
กรรมฐานเพ่ือบรรลุมรรค ผล นิพพาน 
คำสำคัญ: สัตตัฏฐานสูตร; การเจริญวิปัสสนากรรมฐาน; ขันธ์ 5 

 
Abstract:  

The objectives of this research are 1) to study the structure and essential content 
of the Sattaṭṭhāna Sutta, 2) to study the Sattaṭṭhāna Sutta for practicing Vipassanā 
meditation, and 3) to analyze the Sattaṭṭhāna Sutta for the practice of Vipassanā meditation. 

The result of the study found that the Sattaṭṭhāna Sutta was found in the 
Saṃyutta Nikāya, which is a discourse on the seven aspects, with essential content in which 
the Buddha explains the contemplation of the five aggregates through these seven aspects 
and three methods of contemplation through; contemplation as Elements (Dhātu), 



วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม -ธันวาคม 2568) 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 10 No. 2 (July-December 2025) 39 

contemplation as Sense Bases (Āyatana), and contemplation as Dependent Origination 
(Paṭiccasamuppāda). These teachings were delivered according to the Buddha's own 
disposition and constitute a narrative discourse (Niddāna-vacana).  

The study of the Sattaṭṭhāna Sutta for practicing Vipassanā meditation found 
that 1) clear comprehension of the five aggregates (Khanda), 2) understanding the arising of 
the five aggregates, 3) understanding the cessation of the five aggregates, 4) the path leading 
to the cessation of the five aggregates, 5) the benefits of the five aggregates, 6) the dangers of 
the five aggregates, and 7) the escape from the five aggregates. And three methods of 
contemplation namely 1) contemplating them as elements, 2) as sense bases, and 3) as 
dependent origination. 

The analysis of the Sattaṭṭhāna Sutta for practicing Vipassanā meditation found 
that 1) clear comprehension of the five aggregates as impermanent, suffering, and non-self,  2) 
the arising of the five aggregates through delight and attachment, 3) the cessation of the five 
aggregates through non-delight, non-attachment, and non-clinging, 4) the path leading to the 
cessation of the five aggregates, which is the Truth of Path (Magga-sacca), 5) the benefits of 
the five aggregates, which is the Truth of the Origin of Suffering (Samudaya-sacca), 6) the 
dangers of the five aggregates, which is the Truth of Suffering (Dukkha-sacca); and 7) the means 
of liberation from the five aggregates, which is the Truth of Cessation (Nirodha-sacca). 
Furthermore, there is analysis three methods of the contemplation of elements, sense bases, 
and dependent origination, which is the practice of Vipassanā meditation for attaining 
Enlightenment (Magga), fruition (Phala), and Nibbāna. 
Keywords: Sattaṭṭhāna Sutta, the Practice of Vipassanā Meditation, the Five Aggregates 
(Khanda) 

 
บทนำ 

การเจริญวิปัสสนากรรมฐานก็เพื่อที่จะเข้าถึงซึ่งสภาวะแห่งความหลุดพ้นจากกองทุกข์ทั้งปวงได้
นั้น ต้องอาศัยธรรม 2 ประการที่ควรเจริญ คือ 1. สมถะ 2. วิปัสสนา (Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, 1996) ฉะนั้นการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน ตามหลักธรรมคำสอนในพระพุทธศาสนาอย่างถูกต้อง
นั้น มีความจำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องศึกษาในหลักธรรม อันเป็นคำสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่เป็นหลัก
การศึกษาในด้านพระปริยัติธรรม เพ่ือเป็นแนวทางในการประพฤติปฏิบัติธรรมได้อย่างถูกต้อง ถูกหลักการและ
วิธีการ 9k,หลักธรรมอันเป็นคำสอนในพระไตรปิฎก ที่ส่งผลให้เกิดปัญญารู้ชัดในสภาวธรรมตามความเป็นจริง
และการดำเนินไปของการเกิดความทุกข์และความดับทุกข์ที่เกิดจากรูปนามขันธ์ 5 และความดับแห่งตัณหา 
ความไม่อาลัยในตัณหา (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) อันเป็นปัญญาที่เกิดจาก
การเจริญวิปัสสนากรรมฐาน และการเจริญวิปัสสนากรรมฐานนั้น สามารถที่จะทำให้เข้าถึงความแท้จริงแห่ง
กองทุกข์ได้ และรู้ชัดแห่งการเกิดดับของรูปนามที่ปรากฏตามความเป็นจริงที่มีอยู่ในตัวเราเองนี้ได้ เพ่ือจะเป็น
การตัดภพตัดชาติได้ เป็นทางที่ให้ถึงอสังขตธรรม (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) 



วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม -ธันวาคม 2568) 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 10 No. 2 (July-December 2025) 40 

ดังที่มีหลักคำสอนในสัตตัฏฐานสูตร ว่าด้วยฐานะ 7 ประการ (ว่าด้วยการรู้ขันธ์ 5 โดยฐานะ 7 
ประการ) (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) มีความว่า ภิกษุทั้งหลาย ภิกษุผู้ฉลาดใน
ฐานะ 7 ประการ ผู้เพ่งพินิจโดยวิธี 3 วิธี เราเรียกว่า อุดมบุรุษ ผู้หมดกิเลสโดยสิ้นเชิง อยู่จบพรหมจรรย์ใน
ธรรมวินัยนี้ ภิกษุผู้ฉลาดในฐานะ 7 ประการ เป็นอย่างไร คือ ภิกษุในธรรมวินัยนี้ 1. รู้ชัดรูป ความเกิดขึ้นแห่ง
รูป ความดับแห่งรูป ปฏิปทาที่ให้ถึงความดับแห่งรูป คุณแห่งรูป โทษแห่งรูป และเครื่องสลัดออกจากรูป 2. รู้
ชัดเวทนา ฯลฯ 3. รู้ชัดสัญญา ฯลฯ 4. รู้ชัดสังขาร ฯลฯ 5. รู้ชัดวิญญาณ ความเกิดขึ้นแห่งวิญญาณ ความดับ
แห่งวิญญาณปฏิปทาที่ให้ถึงความดับแห่งวิญญาณ คุณแห่งวิญญาณ โทษแห่งวิญญาณ และเครื่องสลัดออกจาก
วิญญาณ (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) ดังนั ้นการที ่พระผู ้มีพระภาค ทรงนำ
ขั้นตอนหลักการและวิธีการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน ก็เพ่ือความพ้นทุกข์มาเผยแผ่แก่มนุษยโลก คือ การศึกษา
ตามหลักอริยสัจ 4 ได้แก่ ทุกข์  คือ ปัญหาของรูปนามขันธ์ 5 เป็นสิ่งที่บีบคั้น และคอยที่จะสร้างปัญหาต่าง ๆ 
ให้เกิดขึ้น รวมถึงการเจริญวิปัสสนากรรมฐานในการพิจารณาขันธ์ 5 (Phramaha Boonna Asoko, 1999) 
และการเพ่งพินิจพิจารณาซึ่งเป็นการรู้ชัด ความเกิดขึ้น ความดับปฏิปทาที่ให้ถึงความดับ คุณ โทษ และเครื่อง
สลัดออกจากขันธ์ 5 (Phrabuddhaghosathera, 2003) ก็เพ่ือการบรรลุมรรคผล นิพพานต่อไป 

จากหลักการและเหตุผลดังกล่าวมา ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะศึกษาสัตตัฏฐานสูตรเพื่อการเจริญ
วิปัสสนากรรมฐาน ที่พระพุทธองค์ทรงตรัสไว้ เพื่อให้มีความเข้าใจถึงในเนื้อหาหลักการและสาระสำคัญ ที่
เกี ่ยวกับสัตตัฏฐานสูตรเพื่อการเจริญวิปัสสนากรรมฐานว่ามีความเป็นมาอย่างไร มีความสำคัญเพียงใด 
ตลอดจนการน้อมนำหลักธรรมที่ได้ศึกษาวิเคราะห์แล้วจากการวิจัยในครั้งนี้ สามารถนำหลักการและวิธีการไป
ใช้ในการเจริญวิปัสสนากรรมฐานและประพฤติปฏิบัติในการดำรงชีวิตประจำวัน เพ่ือให้สอดคล้องกับหลักธรรม
คำสอนที่พระพุทธองค์ได้ตรัสไว้ในสัตตัฏฐานสูตรต่อไป 

 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาโครงสร้างและเนื้อหาสาระสำคัญของสัตตัฏฐานสูตร                                   
2. เพ่ือศึกษาสัตตัฏฐานสูตรเพ่ือการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน   
3. เพ่ือวิเคราะห์สัตตัฏฐานสูตรเพ่ือการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน  
                                      

วิธีดำเนินการวิจัย 
การวิจัยเรื่อง ศึกษาการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในสัตตัฏฐานสูตร ครั้งนี้เป็นการวิจัยเอกสาร 

(Documentary Research) โดยผู้วิจัยมีวิธีดำเนินการวิจัยดังนี้ 
1. ศึกษาโครงสร้างและเนื้อหาสาระสำคัญของสัตตัฏฐานสูตร ในคัมภีร์ พระไตรปิฎก ฉบับ

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539  
2. ศึกษาสัตตัฏฐานสูตรเพื ่อการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท

ประกอบด้วย พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา และปกรณ์วิเสสต่างๆ และวรรณกรรมต่างๆ ที่เก่ียวข้อง 
3. ศึกษาวิเคราะห์สัตตัฏฐานสูตรเพื่อการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน ที่มีผลต่อการ เจริญวิปัสสนา

กรรมฐานในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 
4. สรุปผลที่ได้จากการวิจัย พร้อมข้อเสนอแนะ และประเด็นที่จะเป็นประโยชน์ต่อการศึกษา

ต่อไป 
 

 



วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม -ธันวาคม 2568) 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 10 No. 2 (July-December 2025) 41 

ผลการวิจัย 
1. ผลการศึกษาโครงสร้างและเนื้อหาสาระสำคัญของสัตตัฏฐานสูตร ผลการวิจัยพบว่า โครงสร้าง

ของสัตตัฏฐานสูตรนั้น เป็นหมวดธรรมที่ปรากฎอยู่ในพระไตรปิฎก เล่มที่ 17 สังยุตตนิกาย ขันธวารวรรค 
มัชฌิมปัณณาสก์ อุปยวรรค มีทั้งหมด 10 พระสูตรด้วยกัน ซึ่งสัตตัฏฐานสูตร พระสูตรที่ว่าด้วยฐานะ 7
ประการ เป็นพระสูตรลำดับที่ 5 ในหมวดนี้ และมีพระสูตรอื่นเช่น อุปยสูตร พีชสูตร อุทานสูตร เป็นต้น ใน
สัตตัฏฐานสูตรนั้นพระผู้มีพระภาคได้ตรัสกับภิกษุทั้งหลาย ซึ่งเก่ียวกับหลักธรรมในการพิจารณาขันธ์ 5 คือ รูป 
เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ที่ว่าด้วยฐานะ 7 ประการ และในการเพ่งพินิจเป็นธาตุ การเพ่งพินิจเป็น
อายตนะ และการเพ่งพินิจเป็นปฏิจจสมุปบาท ซึ่งเป็นพระสูตรที่พระองค์ทรงแสดงตามอัธยาศัยของพระองค์
เอง (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996)   

สำหรับเนื ้อหาสาระสำคัญในสัตตัฏฐานสูตรเป็นพระสูตรที่พระผู้มีพระภาคได้ตรัสแก่ภิกษุ
ทั้งหลาย ถึงหลักการพิจารณาขันธ์ 5 ซึ่งวิธีการพิจารณานั้นให้ภิกษุทั้งหลาย คือ (1) รู้ชัดขันธ์ 5 (2)ความ
เกิดข้ึนแห่งขันธ์ 5 (3) ความดับแห่งขันธ์ 5 (4) ปฏิปทาที่ให้ถึงความดับแห่งขันธ์ 5 (5) คุณแห่งขันธ์ 5 (6) โทษ
แห่งขันธ์ 5 (7) เครื่องสลัดออกจากขันธ์ 5 (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) ซึ่งพระ
พุทธองค์ได้ทรงแสดงถึงเหตุและผล ของคุณและโทษ หลักธรรมที่เป็นเครื่องที่จะสลัดออกและหลักธรรมที่เป็น
เครื่องละด้วย เป็นการเชื่อมโยงถึงที่มาที่ไปของทุกข์ให้เห็นชัดเจน และสามารถทำให้เข้าใจถึงหลักการเจริญ
วิปัสสนากรรมได้แจ่มแจ้ง รวมถึงการเพ่งพินิจ 3 วิธี คือ การเพ่งพินิจเป็นธาตุ การเพ่งพินิจเป็นอายตนะ และ
การเพ่งพินิจเป็นปฏิจจสมุปบาท ซึ่งการเพ่งพินิจทั้ง 3 วิธีนั้น เป็นเพียงสภาวะที่มีแต่รูปกับนาม  และเนื้อหา
สาระสำคัญที่เกี่ยวกับขันธ์ 5 ซึ่งทำให้ทราบได้ว่าขันธ์ 5 นั้นประกอบด้วยอะไรบ้างและสุดท้ายขันธ์ 5 นั้นเป็น
เพียงแค่รูปกับนาม หรือกายกับใจเช่นเดียวกัน รวมถึงหลักธรรมของอริยมรรคมีองค์ 8 สำหรับผู้เจริญวิปัสสนา
กรรมฐานได้ดำเนินเส้นทางสายกลาง เป็นมรรควิธีสำหรับผู้ปฏิบัติเพื่อความพ้นทุกข์ทั้งปวง เพ่ือบรรลุมรรค ผล 
นิพพาน 

2. ศึกษาสัตตัฏฐานสูตรเพื่อการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน ผลการวิจัยพบว่า สัตตัฏฐานสูตรเพ่ือ
การเจริญวิปัสสนากรรมฐานนั ้น เป็นการพิจารณาขันธ์ 5 ในฐานะ 7 ประการ (Mahachulalongkorn 
rajavidyalaya University, 1996) มีดังนี ้

1) รู้ชัดขันธ์ 5 คือ ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดถึงขันธ์ 5 ที่มีสภาวะที่ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และ
เป็นอนัตตาตามความเป็นจริงว่า ขันธ์ 5 นั้นไม่เท่ียง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา รู้สภาวะอย่างนี้เป็นการรู้ชัดขันธ์ 5  

2) ความเกิดขึ้นแห่งขันธ์ 5 คือ เกิดจากที่ผู้ปฏิบัตินั้นเพลิดเพลิน เชยชม ยึดติดในขันธ์ 5 เมื่อ
เพลิดเพลิน เชยชม ยึดติดขันธ์ 5 ความเกิดข้ึนแห่งขันธ์ 5 จึงเกิดข้ึน 

3) ความดับแห่งขันธ์ 5 คือ ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานไม่เพลิดเพลิน ไม่เชยชม ไม่ยึดติดในขันธ์ 5 
เมื่อผู้ปฏิบัติไม่เพลิดเพลิน ไม่เชยชม ไม่ยึดติดในขันธ์ 5 ความเพลิดเพลินในขันธ์ 5 จึงดับ 

4) ปฏิปทาที่ให้ถึงความดับแห่งขันธ์ 5 คือ อริยมรรคมีองค์ 8 นั่นเอง ซึ่งมี สัมมาทิฏฐิ สัมมา
สังกัปปะสัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ สัมมาวายามะ สัมมาสติ สัมมาสมาธิ เป็นปฏิปทาให้ถึงความ
ดับแห่งขันธ์ 5 

5) คุณแห่งขันธ์ 5 คือ ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานสามารถรู้แจ้งด้วยการละสุขโสมนัสที่อาศัยขันธ์ 
๕ เกิดข้ึน การละสุขโสมนัสได้นั้นนี้เป็น คุณแห่งขันธ์ 5 

6) โทษแห่งขันธ์ 5 คือ ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานสามารถรู้แจ้งด้วยการกำหนดรู้ว่าสภาพที่ขันธ์ ๕ 
ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มีความแปรผันเป็นธรรมดา การรู้ด้วยการกำหนดลักษณะนี้เป็น โทษของขันธ์ 5 



วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม -ธันวาคม 2568) 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 10 No. 2 (July-December 2025) 42 

7) เครื่องสลัดออกจากขันธ์ 5 คือ ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานสามารถรู้แจ้งด้วยธรรมเป็นที่กำจัด
ฉันทราคะ ธรรมเป็นที่ละฉันทราคะในขันธ์ 5 การรู้แจ้งด้วยธรรมเป็นที่กำจัดและเป็นที่ละนี้ เป็นเครื่องสลัด
ออกจากขันธ์ 5 (Somdetphrabuddhaghosacarya (P. A. Payutto), 2018) 

สำหรับการเพ่งพินิจโดยวิธี 3 วิธีในการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน คือ วิธีที่ 1 การเพ่งพินิจเป็นธาตุ 
18 คือ ทวาร 6 อารมณ ์6 และตัวรู้ 6 รวมธาตุ 18 ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานเพ่งพินิจพิจารณาธาตุ 18 นั้นสัก
ว่าเป็นเพียงแค่รูปกับนาม วิธีที่ 2 การเพ่งพินิจเป็นอายตนะ 12 คือ อายตนะภายใน 6 อายตนะภายนอก 6 ก็
เป็นเพียงแค่รูปกับนาม และส่วนวิธีที่ 3 การเพ่งพินิจเป็นปฏิจจสมุปบาท คือ การเกิดขึ้นร่วมกันของธรรม 12 
ประการซึ่งมีอวิชชาเป็นต้น ทั้งสายเกิดและสายดับ เป็นการเพ่งพินิจเพียงสักว่ารูปกับนามเช่นเดียวกัน ซึ่งการ
เพ่งพินิจทั้ง 3 วิธีนั้น เป็นการเพ่งพินิจเพื่อที่จะพิจารณาเป็นสภาวะรูปธรรมกับนามธรรมหรือรูปกับนาม ซึ่งมี
ความสัมพันธ์กับขันธ์ 5 โดยตรง 

3. วิเคราะห์สัตตัฏฐานสูตรเพื่อการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน ผลการวิจัยพบว่า การวิเคราะห์
สัตตัฏฐานสูตรเพ่ือการเจริญวิปัสสนากรรมฐานนั้น มีดังนี ้

1. การเจริญวิปัสสนากรรมฐานในพิจารณาเวทนาในฐานะ 7 ประการ มีดังนี ้
1) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดว่ารูปนั้นไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และเป็นอนัตตาตามความเป็นจริง รู้

ชัดว่ารูปมีสภาวะที่สิ้นไป มีสภาวะที่เป็นภัย และรูปมีสภาวะที่ไม่มีแก่นสาร เป็นของว่าง เปล่าหาสาระไม่ได้เลย 
เป็นการรู้ชัดรูป 

2) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดความเกิดข้ึนแห่งรูป คือ รู้ชัดว่าความเพลิดเพลิน การเชยชม เข้า
ไปยึดติดในรูป ทำให้เกิดอุปาทานนั้น เป็นการรู้ชัดความเกิดข้ึนแห่งรูป 

3) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดความดับแห่งรูป คือ รู้ชัดว่าความไม่เพลิดเพลิน การไม่เชยชม 
ไม่เข้าไปยึดติดในรูป อุปาทานจึงดับ เป็นการรู้ชัดความดับแห่งรูป 

4) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดปฏิปทาที่ให้ถึงความดับแห่งรูป คือ รู้ชัดทางที่จะทำให้ถึงความ
ดับแห่งรูป คือ อริยมรรคมีองค์ 8 นั่นเอง เป็นมัคคสัจ 

5) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดคุณแห่งรูป คือ การรู้ชัดเห็นแจ้งแล้วสามารถละสุขโสมนัสที่
อาศัยรูปนั้นเกิดขึ้นมีความงาม ความเปล่งปลั่งเป็นคุณแห่งรูป และไม่พึงติดใจในรูป นี้เป็นคุณแห่งรูป เป็นส
มุทยสัจ  

6) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดโทษแห่งรูป คือ การรู้ชัดเห็นแจ้งสามารถที่จะกำหนดพิจารณา
สภาพที่ว่ารูปไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มีความผันแปรไปเป็นธรรมดา นี่เป็นโทษของรูป เป็นทุกขสัจ  

7) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดเครื่องสลัดออกจากรูป คือ การรู้ชัดเห็นแจ้งด้วยธรรมที่สามารถ
เป็นเครื่องกำจัดฉันทราคะ และรู้ชัดเห็นแจ้งธรรมที่สามารถเป็นเครื่องละฉันทราคะในรูป ธรรมที่รู้ชัดนี้ก็จะ
เป็นเครื่องที่จะสลัดออกจากรูป เป็นนิโรธ (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) 

2. การเจริญวิปัสสนากรรมฐานในพิจารณาเวทนาในฐานะ 7 ประการ มีดังนี ้
1) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดว่าเวทนานั้นไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และเป็นอนัตตาตามความเป็น

จริง รู้ชัดว่าเวทนามีสภาวะที่สิ้นไป มีสภาวะที่เป็นภัย และเวทนามีสภาวะที่ไม่มีแก่นสาร เป็นของว่าง เปล่า หา
สาระไม่ได้เลย เป็นการรู้ชัดเวทนา 

2) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดความเกิดขึ้นแห่งเวทนา คือ รู้ชัดว่าความเพลิดเพลิน การเชยชม 
เข้าไปยึดติดในเวทนา ทำให้เกิดอุปาทานนั้น เป็นการรู้ชัดความเกิดข้ึนแห่งเวทนา 

3) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดความดับแห่งเวทนา คือ รู้ชัดว่าความไม่เพลิดเพลิน การไม่เชย
ชม ไม่เข้าไปยึดติดในเวทนา อุปาทานจึงดับ เป็นการรู้ชัดความดับแห่งเวทนา และอริยมรรคมีองค์ 8 ได้แก่ 1. 



วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม -ธันวาคม 2568) 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 10 No. 2 (July-December 2025) 43 

สัมมาทิฏฐิ 2. สัมมาสังกัปปะ 3. สัมมาวาจา 4. สัมมากัมมันตะ 5. สัมมาอาชีวะ 6.สัมมาวายามะ 7. สัมมาสติ 
8. สัมมาสมาธิ เป็นข้อปฏิบัติให้ถึงความดับแห่งเวทนา 

4) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดปฏิปทาที่ให้ถึงความดับแห่งเวทนา คือ รู้ชัดทางที่จะทำให้ถึง
ความดับแห่งเวทนา คือ อริยมรรคมีองค์ 8 (Phrapanditabhivong, 2017) นั่นเอง เป็นมัคคสัจ 

5) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดคุณแห่งเวทนา คือ การรู้ชัดเห็นแจ้งแล้วสามารถละสุขโสมนัสที่
อาศัยเวทนานั้นเกิดขึ้น และไม่คิดมุ่งเบียดเบียนตน ไม่คิดมุ่งเบียดเบียนผู้อื่น และไม่พึงติดใจในเวทนา นี้เป็น
คุณแห่งเวทนา เป็นสมุทยสัจ 

6) ผู ้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดโทษแห่งเวทนา คือ การรู้ชัดเห็นแจ้งสามารถที่จะกำหนด
พิจารณาสภาพที่ว่าเวทนาไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มีความผันแปรไปเป็นธรรมดา นี่เป็นโทษของเวทนา เป็นทุกขสัจ  

7) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดเครื่องสลัดออกจากเวทนา คือ การรู้ชัดเห็นแจ้งด้วยธรรมที่
สามารถเป็นเครื่องกำจัดฉันทราคะ และรู้ชัดเห็นแจ้งธรรมที่สามารถเป็นเครื่องละฉันทราคะในเวทนา ธรรมที่รู้
ชัดนี้ก็จะเป็นเครื่องที่จะสลัดออกจากเวทนา เป็นนิโรธ  (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 
1996) 

3. การเจริญวิปัสสนากรรมฐานในพิจารณาสัญญาในฐานะ 7 ประการ มีดังนี ้
1) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดว่าสัญญานั้นไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และเป็นอนัตตาตามความเป็น

จริง รู้ชัดว่าสัญญามีสภาวะที่สิ้นไป มีสภาวะที่เป็นภัย และสัญญามีสภาวะที่ไม่มีแก่นสาร เป็นของว่าง เปล่า 
หาสาระไม่ได้เลย เป็นการรู้ชัดสัญญา 

2) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดความเกิดข้ึนแห่งสัญญา คือ รู้ชัดว่าความเพลิดเพลิน การเชยชม 
เข้าไปยึดติดในสัญญา ทำให้เกิดอุปาทานนั้น เป็นการรู้ชัดความเกิดข้ึนแห่งสัญญา 

3) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดความดับแห่งสัญญา คือ รู้ชัดว่าความไม่เพลิดเพลิน การไม่เชย
ชม ไม่เข้าไปยึดติดในสัญญา อุปาทานจึงดับ เป็นการรู้ชัดความดับแห่งสัญญา และอริยมรรคมีองค์ 8 ได้แก่ 1. 
สัมมาทิฏฐิ 2. สัมมาสังกัปปะ 3. สัมมาวาจา 4. สัมมากัมมันตะ 5. สัมมาอาชีวะ 6.สัมมาวายามะ 7. สัมมาสติ 
8. สัมมาสมาธิ เป็นข้อปฏิบัติให้ถึงความดับแห่งสัญญา 

4) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดปฏิปทาที่ให้ถึงความดับแห่งสัญญา คือ รู้ชัดทางที่จะทำให้ถึง
ความดับแห่งสัญญา คือ อริยมรรคมีองค์ 8 นั่นเอง เป็นมัคคสัจ 

5) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดคุณแห่งสัญญา คือ การรู้ชัดเห็นแจ้งแล้วสามารถละสุขโสมนัสที่
อาศัยสัญญานั้นเกิดขึ้น และไม่พึงติดใจในสัญญา นี้เป็นคุณแห่งสัญญา เป็นสมุทยสัจ 

6) ผู ้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดโทษแห่งสัญญา คือ การรู้ชัดเห็นแจ้งสามารถที่จะกำหนด
พิจารณาสภาพที่ว่าสัญญาไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มีความผันแปรไปเป็นธรรมดา นี่เป็นโทษของสัญญาเป็นทุกขสัจ  

7) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดเครื่องสลัดออกจากสัญญา คือ การรู้ชัดเห็นแจ้งด้วยธรรมที่
สามารถเป็นเครื่องกำจัดฉันทราคะ และรู้ชัดเห็นแจ้งธรรมที่สามารถเป็นเครื่องละฉันทราคะในสัญญา ธรรมที่รู้
ชัดนี้ก็จะเป็นเครื่องที่จะสลัดออกจากสัญญา เป็นนิโรธ  (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 
1996) 

4. การเจริญวิปัสสนากรรมฐานในพิจารณาสังขารในฐานะ 7 ประการ มีดังนี ้
1) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดว่าสังขารนั้นไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และเป็นอนัตตาตามความเป็น

จริง รู้ชัดว่าสังขารมีสภาวะที่สิ้นไป มีสภาวะที่เป็นภัย และสัญญามีสภาวะที่ไม่มีแก่นสาร เป็นของว่าง เปล่า หา
สาระไม่ได้เลย เป็นการรู้ชัดสังขาร 



วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม -ธันวาคม 2568) 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 10 No. 2 (July-December 2025) 44 

2) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดความเกิดขึ้นแห่งสังขาร คือ รู้ชัดว่าความเพลิดเพลิน การเชยชม 
เข้าไปยึดติดในสังขาร ทำให้เกิดอุปาทานนั้น เป็นการรู้ชัดความเกิดข้ึนแห่งสังขาร 

3) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดความดับแห่งสังขาร คือ รู้ชัดว่าความไม่เพลิดเพลิน การไม่เชย
ชม ไม่เข้าไปยึดติดในสังขาร อุปาทานจึงดับ เป็นการรู้ชัดความดับแห่งสังขาร และอริยมรรคมีองค์ 8 ได้แก่ 1. 
สัมมาทิฏฐิ 2. สัมมาสังกัปปะ 3. สัมมาวาจา 4. สัมมากัมมันตะ 5. สัมมาอาชีวะ 6.สัมมาวายามะ 7. สัมมาสติ 
8. สัมมาสมาธิ เป็นข้อปฏิบัติให้ถึงความดับแห่งสังขาร 

4) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดปฏิปทาที่ให้ถึงความดับแห่งสังขาร คือ รู้ชัดทางที่จะทำให้ถึง
ความดับแห่งสังขาร คือ อริยมรรคมีองค์ 8 นั่นเอง เป็นมัคคสัจ 

5) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดคุณแห่งสังขาร คือ การรู้ชัดเห็นแจ้งแล้วสามารถละสุขโสมนัสที่
อาศัยสังขารนั้นเกิดข้ึน และไม่พึงติดใจในสังขาร นี้เป็นคุณแห่งสังขาร เป็นสมุทยสัจ 

6) ผู ้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดโทษแห่งสังขาร คือ การรู้ชัดเห็นแจ้งสามารถที่จะกำหนด
พิจารณาสภาพที่ว่าสังขารไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มีความผันแปรไปเป็นธรรมดา นี่เป็นโทษของสังขารเป็นทุกขสัจ 

7) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดเครื่องสลัดออกจากสังขาร คือ การรู้ชัดเห็นแจ้งด้วยธรรมที่
สามารถเป็นเครื่องกำจัดฉันทราคะ และรู้ชัดเห็นแจ้งธรรมที่สามารถเป็นเครื่องละฉันทราคะในสังขาร ธรรมที่รู้
ชัดนี้ก็จะเป็นเครื่องที่จะสลัดออกจากสังขาร เป็นนิโรธ  (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 
1996) 

5. การเจริญวิปัสสนากรรมฐานในพิจารณาวิญญาณในฐานะ 7 ประการ มีดังนี้ 
1) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดว่าวิญญาณนั้นไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และเป็นอนัตตาตามความเป็น

จริง รู้ชัดว่าวิญญาณมีสภาวะที่สิ้นไป มีสภาวะที่เป็นภัย และวิญญาณมีสภาวะที่ไม่มีแก่นสาร เป็นของว่าง 
เปล่า หาสาระไม่ได้เลย เป็นการรู้ชัดวิญญาณ 

2) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดความเกิดขึ้นแห่งวิญญาณ คือ รู้ชัดว่าความเพลิดเพลิน การเชย
ชม เข้าไปยึดติดในวิญญาณ ทำให้เกิดอุปาทานนั้น เป็นการรู้ชัดความเกิดข้ึนแห่งวิญญาณ 

3) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดความดับแห่งวิญญาณ คือ รู้ชัดว่าความไม่เพลิดเพลิน การไม่เชย
ชม ไม่เข้าไปยึดติดในวิญญาณ อุปาทานจึงดับ เป็นการรู้ชัดความดับแห่งวิญญาณ และอริยมรรคมีองค์ 8 ได้แก่ 
1. สัมมาทิฏฐิ 2. สัมมาสังกัปปะ 3. สัมมาวาจา 4. สัมมากัมมันตะ 5. สัมมาอาชีวะ 6.สัมมาวายามะ 7. 
สัมมาสติ 8. สัมมาสมาธิ เป็นข้อปฏิบัติให้ถึงความดับแห่งวิญญาณ 

4) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดปฏิปทาที่ให้ถึงความดับแห่งวิญญาณ คือ รู้ชัดทางที่จะทำให้ถึง
ความดับแห่งวิญญาณ คือ อริยมรรคมีองค์ 8 นั่นเอง เป็นมัคคสัจ 

5) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดคุณแห่งวิญญาณ คือ การรู้ชัดเห็นแจ้งแล้วสามารถละสุขโสมนัส
ที่อาศัยวิญญาณนั้นเกิดขึ้น และไม่พึงติดใจในวิญญาณ นี้เป็นคุณแห่งวิญญาณ เป็นสมุทยสัจ 

6) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดโทษแห่งวิญญาณ คือ การรู้ชัดเห็นแจ้งสามารถที่จะกำหนด
พิจารณาสภาพที่ว่าวิญญาณไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มีความผันแปรไปเป็นธรรมดา นี่เป็นโทษของวิญญาณ เป็นทุกข
สัจ 

7) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานรู้ชัดเครื่องสลัดออกจากวิญญาณ คือ การรู้ชัดเห็นแจ้งด้วยธรรมที่
สามารถเป็นเครื่องกำจัดฉันทราคะ และรู้ชัดเห็นแจ้งธรรมที่สามารถเป็นเครื่องละฉันทราคะในวิญญาณ ธรรมที่
รู้ชัดนี้ก็จะเป็นเครื่องที่จะสลัดออกจากวิญญาณ เป็นนิโรธ (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 
1996) 



วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม -ธันวาคม 2568) 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 10 No. 2 (July-December 2025) 45 

การวิเคราะห์การเพ่งพินิจเป็นธาตุ ผลการวิจัยพบว่า ผู้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานกำหนดพิจารณา
ธาตุ 18 โดยความต่างของธาตุ คือ จักขุธาตุ (ธาตุคือจักขุปสาท) รูปธาตุ (ธาตุคือรูปารมณ์) จักขุวิญญาณธาตุ 
(ธาต ุค ือจ ักข ุว ิญญาณ) เป ็นต ้น และเพ ่งพ ิจารณาธาตุ  18 โดยความเป ็นส ิ ่ งท ี ่ ไม ่กำหนดหมาย 
(Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) ว่าเป็นของเรา ซึ ่งธาตุ 18 นั ้นเป็นอารมณ์ของ
วิปัสสนากรรมฐาน เมื่อพิจารณาเพ่งพินิจเป็นธาตุแล้วก็คงมีเพียงแต่สภาวะของรูปกับนามหรือกายกับใจเท่านั้น 
ธาตุเป็นสภาพที่ไม่ใช่สัตว์ ไม่ใช่บุคคล โดยให้ผู้ที่เจริญวิปัสสนากรรมฐานเข้าใจไม่ใช่ของเรา ไม่ใช่ตัวของเรา
นั่นเอง 

การวิเคราะห์การเพ่งพินิจเป็นอายตนะ ผลการวิจัยพบว่า ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานพิจารณา
อายตนะภายในภายนอก เป็นของสูญเป็นสิ่งที่ไม่น่าพอใจ ไม่ควรที่จะยึดมั่นถือมั่นเป็นตัวเป็นตนของเรา และ
อายตนะนั้นเป็นสิ่งที่ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และเป็นอนัตตา ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานพิจารณาด้วยปัญญาอันชอบ
ตามความเป็นจริงว่าอายตนะภายในภายนอก ทั้งท่ีเป็นอดีตและอนาคตนั้น ซึ่งไม่ใช่เป็นของเรา และเราไม่เป็น
นั่น (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) และนั่นไม่ใช่อัตตาของเรา ไม่ควรที่จะยึดมั่น
ถือมั่นในอายตนะเลย ควรที่จะกำหนดรู้ เพ่ือที่จะคลายกำหนัด เพ่ือความสิ้นทุกข์ต่อไป  

การวิเคราะห์การเพ่งพินิจเป็นปฏิจจสมุปบาท ผลการวิจัยพบว่า ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานจะเพ่ง
พิน ิจปฎิจจสมุปบาท ที ่ม ีความไม่เท ี ่ยง  เป ็นทุกข์ และเป็นอนัตตาหร ือเป ็นตามกฏในไตรล ักษณ์  
(Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996 ) หร ือพ ิจารณาในการ เก ิ ดด ับของนามรู ป
ในปฏิจจสมุปบาทนั้นเป็นเพียงนามรูปเท่านั้น ใช้สติในการกำหนดพิจารณา และการตัดวงจรปฏิจจสมุปบาท  
คือ 1) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานพิจารณาการตัดวงจรปฏิจจสมุปบาทที่ผัสสะ 2) การตัดวงจรปฏิจจสมุปบาท
ด้วยการพิจารณาคุณโทษและการสลัดออกจากขันธ์ 5 ด้วยการตัดกระแสวงจรปฏิจจสมุปบาทสายเกิดทุกข์ 
เกี่ยวกับคุณ โทษ และการสลัดออกจากขันธ์ 5 ที่มีสภาพที่รูปไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มีความแปรผันเป็นธรรมดา 3) 
การตัดวงจรปฏิจจสมุปบาทด้วยการพิจารณาเหตุปัจจัยที่อาศัยกัน ซึ่งเป็นการตัดวงจรปฏิจจสมุปบาทด้วยการ
พิจารณาถึงสิ่งที่สภาวธรรมนั้นที่อาศัยซึ่งกันและกัน 4) การตัดวงจรปฏิจจสมุปบาทด้วยการพิจารณาอาหาร 4 
เป็นการตัดวงจรปฏิจจสมุปบาทที่เกิดจากกวฬิงการาหาร โดยให้พิจารณาถึงการรับประทานอาหารนั้นก็
เพื่อที่จะรักษาธาตุขันธ์ ในการดำรงชีพอยู่ ไม่ติดอกติดใจในรสชาติของอาหาร ทั้งหมดนี้ก็จะเป็นการตัดวงจร
ของความทุกข์ได้ ซึ่งเป็นวิธีการที่จะกำจัดกิเลสและหลุดพ้นจากความทุกข์ทั้งปวงได้  สามารถบรรลุมรรค ผล 
นิพพาน ตามลำดับไป 
 
สรุป 

โครงสร้างของสัตตัฏฐานสูตรนั้น เป็นหมวดธรรมที่ปรากฎอยู่ในพระไตรปิฎก เล่มที่ 17 สังยุตต
นิกาย ขันธวารวรรค มัชฌิมปัณณาสก์ อุปยวรรค มีทั้งหมด 10 พระสูตรด้วยกัน ซึ่งสัตตัฏฐานสูตร พระสูตร
ที่ว่าด้วยฐานะ 7 ประการ มีเนื้อหาสาระสำคัญในสัตตัฏฐานสูตรเป็นพระสูตรที่พระผู้มีพระภาคได้ตรัสแก่ภิกษุ
ทั้งหลาย ถึงหลักการพิจารณาขันธ์ 5 ซึ่งวิธีการพิจารณานั้นให้ภิกษุทั้งหลาย คือ (1) รู้ชัดขันธ์ 5 (2)ความ
เกิดข้ึนแห่งขันธ์ 5 (3) ความดับแห่งขันธ์ 5 (4) ปฏิปทาที่ให้ถึงความดับแห่งขันธ์ 5 (5) คุณแห่งขันธ์ 5 (6) โทษ
แห่งขันธ์ 5 (7) เครื่องสลัดออกจากขันธ์ 5  

สัตตัฏฐานสูตรเพ่ือการเจริญวิปัสสนากรรมฐานนั้น เป็นการเจริญวิปัสสนากรรมฐานด้วยการรู้ชัด
ขันธ์ 5 ในฐานะ 7 ประการ ได้แก่ (1) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานควรรู้ชัดขันธ์ 5 (2) ความเกิดขึ้นแห่งขันธ์ 5 
(3) ความดับแห่งขันธ์ 5 (4) ปฏิปทาที่ให้ถึงความดับแห่งขันธ์ 5 (5) คุณแห่งขันธ์ 5 (6) โทษแห่งขันธ์ 5 (7) 
เครื่องสลัดออกจากขันธ์ 5 ส่วนการเพ่งพินิจโดยวิธี 3 วิธีในการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน คือ วิธีที ่ 1 การ



วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม -ธันวาคม 2568) 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 10 No. 2 (July-December 2025) 46 

พิจารณาเพ่งพินิจเป็นธาตุ คือ ทวาร 6 อารมณ์ 6 และตัวรู้ 6 รวมธาตุ 18 เพ่งพินิจเป็นรูปกับนาม วิธีที่ 2 การ
พิจารณาเพ่งพินิจเป็นอายตนะ คือ อายตนะ 12 เพ่งพินิจเป็นรูปกับนาม และวิธีที่ 3 การพิจารณาเพ่งพินิจ
เป็นปฏิจจสมุปบาท  

การวิเคราะห์สัตตัฏฐานสูตรเพื่อการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน ขันธ์ 5 ในฐานะ 7 ประการนั้น คือ 
1) รู้ชัดขันธ์ 5 คือ รู้ชัดว่าขันธ์ 5 นั้นเป็นสิ่งที่ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และเป็นอนัตตา ตามกฏของพระไตรลักษณ์ซึ่ง
เป็นสิ่งที่ปรากฏชัดแน่นอนตามกฏของธรรมชาติ 2) ความเกิดข้ึนแห่งขันธ์ 5 คือ การเราที่ยึดติดในขันธ์ 5 และ
เพลิดเพลิน ชื่นชมหรือยินดีในขันธ์ 5 ว่าขันธ์ 5 นั้นเป็นตัวเป็นตนของเราเอง ความเกิดขึ้นแห่งขันธ์ 5 นั้นจึง
ปรากฏ 3) ความดับแห่งขันธ์ 5 คือ การที่เราไม่ยึดติดในขันธ์ 5 ไม่เพลิดเพลิน ไม่ชื่นชมและไม่ยินดีในขันธ์ 5 
ว่าขันธ์ 5 นั้นไม่ใช่ตัวไม่ใช่ตน ความดับแห่งขันธ์ 5 ก็จะปรากฏ 4) ปฏิปทาที่ให้ถึงความดับแห่งขันธ์ 5 คือ การ
ที่เราดำเนินตามทางสายกลาง ประพฤติปฏิบัติตามอริยมรรคมีองค์ 8 นั้นเป็นปฏิปทาให้ถึงความดับแห่งขันธ์ 5 
นั่นเอง 5) คุณแห่งขันธ์ 5 คือ การรู้ การเห็นแจ้งแล้วสามารถละสุขโสมนัสที่อาศัยขันธ์ 5 นั้นเกิดขึ้นได้ ก็จะ
เป็นคุณแห่งขันธ์ 5 6) โทษแห่งขันธ์ 5 คือ การรู้ การเห็นแจ้ง กำหนดพิจารณาสภาพที่ว่าขันธ์ 5 ไม่เที่ยง เป็น
ทุกข์ มีความผันแปรไปเป็นธรรมดา ซึ่งเป็นโทษของขันธ์ 5 7) เครื่องสลัดออกจากขันธ์ 5 คือ การรู้ การเห็น
แจ้งด้วยธรรมที่เป็นเครื่องกำจัดฉันทราคะ และธรรมที่เป็นเครื่องละฉันทราคะในขันธ์ ๕ ธรรมนี้ก็จะเป็นเครื่อง
ที่จะสลัดออกจากขันธ์ 5 
 
องค์ความรู้จากการวิจัย 

สัตตัฏฐานสูตรเพื่อการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน คือ ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานควรรู้ขันธ์ 5 ใน
ฐานะ 7 ได้แก่ 1) ผู้เจริญวิปัสสนากรรมฐานควรรู้ชัดรูป 2) รู้ชัดความเกิดข้ึนแห่งรูป 3) รู้ชัดความดับแห่งรูป 4) 
รู้ชัดปฏิปทาที่ให้ถึงความดับแห่งรูป 5) รู้ชัดคุณแห่งรูป 6) รู้ชัดโทษแห่งรูป 7) รู้ชัดเครื่องสลัดออกจากรูป คือ 
ส่วนเวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณก็มีนัยเช่นเดียวกัน ส่วนการเพ่งพินิจขันธ์  5 โดยวิธี 3 วิธีในการเจริญ
วิปัสสนากรรมฐาน คือ วิธีที่ 1 การเพ่งพินิจธาตุ 18 คือ ทวาร 6 อารมณ์ 6 และวิญญาณ 6 รวมธาตุ 18 วิธีที่ 
2 การเพ่งพินิจอายตนะ 12 และวิธีที่ 3 การเพ่งพินิจปฏิจจสมุปบาท คือ การเกิดขึ้นร่วมกันของธรรม 12 
ประการมีอวิชชาเป็นต้นซึ่งมีความสัมพันธ์กับขันธ์ 5 สามารถนำไปประยุกต์และปรับใช้กับการสอนกรรมฐาน 
และปรับพฤติกรรมบุคคลให้เหมาะสมเพื่อพัฒนาชีวิตให้ดียิ่งขึ้นไป  
 
ข้อเสนอแนะ 

ในการวิจัยครั้งนี้ ควรมีการนำเนื้อหาของหลักธรรมในพระสูตรต่าง ๆ ที่เชื่อมโยงกับงานวิจัยเชิง
ปริมาณและคุณภาพ ดังนั้นหากมีเรื่องที่จะศึกษาในประเด็นเดียวกันนี้ ควรศึกษาในประเด็นของรายละเอียดใน
หลักธรรมต่าง ๆ ดังนี้ 

(1) ศึกษาวิเคราะห์รูปแบบการเจริญเมตตาเจโตวิมุตติในเมตตากถา 
(2) ศึกษารูปแบบการปฏิบัติกรรมฐานอนุสสติฏฐาน 6 ในมหากัจจานสูตร 
(3) ศึกษาวิเคราะห์เปรียบเทียบการปฏิบัติกรรมฐานระหว่างจตุธาตุววัตถานกับธาตุมนสิการปัพ

พะในพระไตรปิฎก 
 
 
 



วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม -ธันวาคม 2568) 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 10 No. 2 (July-December 2025) 47 

References  
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tipitaka: Mahachulalongkornrajavidyalaya 

edition. Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya University Press. 
Phrabuddhaghosathera. (2003). Visuddhimagga (Somdetphrabuddhacarya [Aj Asapamahathera], Trans.) 

(6th ed.). Bangkok: Prayurawong Printing. 
Somdetphrabuddhaghosacarya (P. A. Payutto). (2018). Dictionary of Buddhism: Compilation of 

Dhamma edition (41st ed.). Bangkok: Phalidhamm. 
Phrapanditabhivong. (2017). Realization in This Life (Phra Khru Phawana Samanawat Wi. & Phra 

Sawang Tikkhaviro, Eds. and Trans.). Bangkok: Sahadhamma Co., Ltd. 
Phramaha Boonna Asoko. (1999). Tipitaka: The Path to Liberation edition. Bangkok: Silp Siam 

Packaging and Printing. 
 


