
1 
 





ก 

 

วารสารพุทธอาเซียนศึกษา Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) 

ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2567 ISSN: 2539-XXXX 

 

วัตถุประสงค ์

เพื่อเผยแพร่ผลงานทางวิชาการและผลงานวิจัยที่เกี ่ยวกับอาเซียนศึกษา ในมิติของศาสนา การศึกษา 

สังคม เศรษฐกิจ การเมืองและศิลปวัฒนธรรม ของคณาจารย์ นักวิชาการ นักวิจัยและบุคคลทั่วไปในประเทศกลุ่ม

สมาชิกอาเซียน และประเทศที่เก่ียวข้องกับอาเซียน 

 

หมายเหตุ 

1. วารสารพุทธอาเซียนศึกษา (Buddhist ASEAN Studies Journal: BASJ) รับบทความทั้งภาษาไทย

และภาษาอังกฤษบทความทุกบทความทางกองบรรณาธิการจะทำการตรวจสอบความสมบูรณ์และความถูกต้อง

ตามรูปแบบ แล้วจึงส่งให้ผู้ทรงคุณวุฒิ (Peer review) จากทั้งภายนอกและภายในมหาวิทยาลัยพิจารณา ทั้งนี้ 

บทความที่ส่งถึงกองบรรณาธิการ ขอสงวนสิทธิ์ไม่ส่งคืน 

2. ทัศนะหรือข้อคิดเห็น ภาพประกอบหรือตารางใดๆของบทความที่ปรากฏในวารสารฉบับนี้เป็นของ

ผู้เขียนแต่ละท่านเป็นความรับผิดชอบส่วนตัวของผู้เขียน ไม่ใช่ความรับผิดชอบของกองบรรณาธิการและศูนย์

อาเซียนศึกษา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

3. บทความจะต้องไม่คัดลอกผลงานของผู้อื่น ไม่เคยตีพิมพ์เผยแพร่ที่ใดมาก่อน และไม่อยู่ระหว่างการ

พิจารณาของวารสารฉบับอ่ืน หากตรวจสอบพบว่ามีการตีพิมพ์ซ้ำซ้อนหรือพบว่าคัดลอกผลงานผู้อ่ืน ถือเป็นความ

รับผิดชอบของผู้เขียนแต่เพียงผู้เดียว 

 

สำนักงาน ศูนย์อาเซียนศึกษา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เลขที่ 79 หมู่ 1 ตำบลลำไทร อำเภอวังน้อย จังหวัดพระนครศรีอยุธยา 

โทรศัพท ์035-248505 

 อีเมล ์  mcuasean@gmail.com 

พิสูจน์อักษร/ศิลปกรรม พระปลัดอภิเชษฐ์ สุภทฺรวาที ดร.สุรัตน์ คําโสภา   

พระก้องเกียรติ สุวฑฺฒนปญฺโญ 

จำนวนที่พิมพ์  พิมพ์ที่ 

เผยแพร่ออนไลน์



ข 

 

คณะกรรมการที่ปรึกษา 

พระพระพรหมวัชรธีราจารย์, ศ.ดร. อธิการบดี 
พระเทพปวรเมธี, รศ.ดร.   รองอธิการบดีฝ่ายบริหาร 
พระปัญญาวัชรบัณฑิต, รศ.ดร.  รองอธิการบดีฝ่ายวิชาการ 
พระมหาสุรศักดิ์ ปจฺจนฺตเสโน, ผศ.ดร. รองอธิการบดีฝ่ายกิจการต่างประเทศ 
พระเทพวัชราจารย์, รศ.ดร.  ผู้อำนวยการสถาบันพระไตรปิฎกศึกษา 
พระครูปริยัติรัตนคุณบัณฑิต, รศ.ดร. ผู้อำนวยการสถาบันภาษา 
พระเมธีวรญาณ, ผศ.ดร.   คณบดีคณะพุทธศาสตร์ 
รศ.ดร.เกียรติศักดิ์ สุขเหลือง  ผู้ช่วยอธิการบดีฝ่ายวิชาการ 
รศ.ดร.สุมาลี ไชยศุภรากุล   คณะกรรมการผู้ทรงคุณวุฒิ ศูนย์อาเซียนศึกษา 
รศ.ดร.ชัยวัฒน์ มีสันฐาน   คณะกรรมการผู้ทรงคุณวุฒิ ศูนย์อาเซียนศึกษา 
ดร.สุภาพรรณ เพ่ิมพูล   คณะกรรมการผู้ทรงคุณวุฒิ ศูนย์อาเซียนศึกษา 
 
บรรณาธิการ    พระมหาจีรวัฒน์ กนฺตวณฺโณ, รศ.ดร.   
ผู้ช่วยบรรณาธิการ   ดร.สุรัตน์ คำโสภา พระสวณัฐกร ฐิตปรกฺกโม    
กองบรรณาธิการ 
พระครูสังฆวิริยะกิจ, ผศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหาเกรียงศักดิ์ อินฺทปญฺโญ, ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหาเสรีชน นริสฺสโร, ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระปลัดอภิเชษฐ์ สุภทฺรวาที  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหาขวัญชัย ปุตฺตวิเสโส  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
รศ.ดร.วาสนา แก้วหล้า   มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์ 
ผศ.ดร.อัจศรา ประเสริฐสิน     มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ 
ผศ.ดร.จตุภูมิ เขตจตุรัส   มหาวิทยาลัยขอนแก่น 
ดร.ลำพอง กลมกูล   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
ผศ.ดร. สมชาย ดำเนิน   มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ดร.กาญจนา ตระกูลวรกุล        มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ 
อาจารย์ศิริโสภา สันติทฤษฎีกร  มหาวิทยาลัยแม่โจ้ 
อาจารย์สาวิณี รอดสิน   มหาวิทยาลัยราชภัฏอุตรดิตถ์ 
อาจารย์ชลิดา แย้มศรีสุข   มหาวิทยาลัยราชภัฏภูเก็ต 



ค 

 

อาจารย์อาทร พร้อมพัฒนภัค  มหาวิทยาลัยกรุงเทพ 
Johan Richard Weintre, Ph.D.  Jame Cook University, Australia 
Alvin Aguilar Sario, Ph.D.  University of Santo Tomas, Philippines  
Hadje Cresencio Sadje   University of London, UK 
Dr. John Johnston   The University of Arizona 
 

จริยธรรมการตีพิมพ์บทความลงในวารสาร 

จากการที่วารสารเป็นสื่อกลางในการติดต่อสื่อสารผลงานวิจัย ตลอดจนข้อค้นพบใหม่ๆระหว่างนักวิจัย

และสังคมภายนอก ดังนั้น เพื่อให้การสื่อสารทางวิชาการเป็นไปอย่างมีคุณภาพ ถูกต้อง โปร่งใสสอดคล้องกับ

มาตรฐานการตีพิมพ์นานาชาติและจริยธรรมในการตีพิมพ์บทความตามข้อกําหนดของ  Committee on 

Publication Ethics (COPE) วารสารพุทธอาเซียนศึกษา(Buddhist ASEAN Studies Journal: BASJ) ของศูนย์

อาเซียนศึกษามหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย จึงได้กำหนดจริยธรรมของการตีพิมพ์เผยแพร่ผลงาน 

ดังนี้ 

 

บทบาทและหน้าที่ของผู้นิพนธ์ (Duties of Authors) 

1. ผู้นิพนธ์ต้องรับรองว่าผลงานที่ส่งมานั้นเป็นผลงานใหม่ที่ไม่เคยตีพิมพ์เผยแพร่ที่ใดมาก่อนและไม่มีการ

ส่งบทความเพื่อการตีพิมพ์ไปที่วารสารฉบับอ่ืนๆ ในเวลาเดียวกันกับที่ส่งวารสารฉบับนี้ 

2. ผู้นิพนธ์ต้องอ้างอิงแหล่งที่มาของข้อมูลทุกครั้ง เมื่อผู้นิพนธ์นําผลงานเหล่านั้นมาใช้ในผลงานของตน ไม่

มีการทำผิดจริยธรรมการวิจัย ในทุกประเด็น เช่น การคัดลอกข้อมูลโดยไม่มีอ้างอิง หรืออ้างอิงไม่ถูกต้อง 

(Plagiarism) รวมทั้งจัดทำรายการอ้างอิงท้ายบทความให้มีความสอดคล้องถูกต้องตรงกันกับในเนื้อหา 

3. ผู้นิพนธ์ต้องรับรองว่าผลงานมีความถูกต้อง รายงานข้อมูลและผลที่เกิดขึ้นจริง ไม่บิดเบือนข้อมูล หรือ

ให้ข้อมูลที่เป็นเท็จ และรับผิดชอบต่อความคิดเห็นหรือข้อสรุปในบทความที่นํามาตีพิมพ์ โดยเนื้อหาและข้อมูลใน

บทความ ต้องไม่มีการแสดงความส่อเสียด ให้ร้ายหรือทำให้บุคคล กลุ่มบุคคลหน่วยงานใด ๆ ได้รับความเสียหาย

เดือดร้อน 

4. ผู้นิพนธ์ต้องเขียนบทความให้ถูกต้องตามรูปแบบที่กำหนดไว้ใน “คำแนะนําสำหรับผู้เขียนบทความ” 

โดยได้ตรวจสอบคําผิด การเว้นวรรค การข้ึนย่อหน้า หัวข้อ รวมถึงการใช้ภาษาต่าง ๆ ได้อย่างถูกต้องทั้งหมดและมี

รูปแบบการตีพิมพ์ทั้งบทความเป็นไปตามข้อกําหนดของวารสารนี้ สำหรับการใช้ภาษาอังกฤษและภาษาไทยใน

บทความ ได้มีการตรวจสอบความถูกต้องทางหลักไวยากรณ์อย่างดีแล้ว 



ง 

5. ผู้นิพนธ์และผู้นิพนธ์ร่วมที่มีชื่อปรากฏในบทความ จะต้องเป็นผู้ที่มีส่วนร่วมในการดำเนินการเขียน

บทความจริงและรับรู้ถึงการจัดส่งบทความเพื่อตีพิมพ์ในวารสารฉบับนี้ มิได้จ้างวานให้ผู ้หนึ่งผู ้ใดที่ไม่มีส่วน

เกี่ยวข้องในผลงานเป็นผู้เขียนให้ 

6. ผู้นิพนธ์ต้องระบุแหล่งทุนที่สนับสนุนในการทำวิจัยนี้ หรือต้องระบุผลประโยชน์ทับซ้อนที่เกิดขึ้นอย่าง

ชัดเจน (ถ้ามี) สำหรับการกล่าวขอบคุณผู้มีส่วนช่วยเหลือในกิตติกรรมประกาศนั้น สามารถทำได้ โดยผู้เขียน

บทความควรขออนุญาตจากผู้ที่ผู้เขียนประสงค์จะขอบคุณให้รับทราบก่อน 

 

บทบาทและหน้าที่ของบรรณาธิการวารสาร (Duties of Editors) 

1. บรรณาธิการวารสารมีหน้าที่พิจารณาคุณภาพของบทความ เพื ่อตีพิมพ์เผยแพร่ในวารสารที่ตน

รับผิดชอบ โดยให้มีระเบียบวิธีวิจัยที่ถูกต้อง ผลงานน่าเชื่อถือ มีความใหม่ ชัดเจน สอดคล้องของเนื้อหากับ

นโยบายของวารสารเป็นสำคัญ และต้องรักษามาตรฐาน รวมถึงพัฒนาวารสารให้มีคุณภาพมีความทันสมัยอยู่เสมอ 

2. บรรณาธิการต้องมีการตรวจสอบบทความในด้านการคัดลอกผลงานผู้อื่น (Plagiarism) อย่างจริงจัง 

เพ่ือให้แน่ใจว่าบทความท่ีลงตีพิมพ์ในวารสารไม่มีการคัดลอกผลงานของผู้อื่น หากตรวจพบ การคัดลอกผลงานของ

ผู้อื่น ในกระบวนการประเมินบทความ บรรณาธิการต้องหยุดกระบวนการประเมินและติดต่อผู้นิพนธ์หลักทันที 

เพ่ือขอคําชี้แจง เพ่ือประกอบการ “ตอบรับ” หรือ “ปฏิเสธ” การตีพิมพ์บทความ 

3. หากบรรณาธิการตรวจพบว่า บทความมีการลอกเลียนบทความอื่นโดยมิชอบ หรือมีการปลอมแปลง

ข้อมูล ซึ่งสมควรถูกถอดถอนแต่ผู้เขียนปฏิเสธที่จะถอนบทความ บรรณาธิการสามารถดำเนินการถอนบทความได้

โดยไม่ต้องได้รับความยินยอมจากผู้เขียน ซึ่งถือเป็นสิทธิและความรับผิดชอบต่อบทความของบรรณาธิการ 

4. บรรณาธิการต้องไม่ปฏิเสธการตีพิมพ์บทความ เหตุจากความสงสัยหรือความไม่แน่ใจ และต้องให้

โอกาสแก่ผู้นิพนธ์ หาหลักฐานมาพิสูจน์ข้อสงสัยนั้น ๆ เสียก่อน โดยต้องปฏิบัติต่อผู้นิพนธ์ด้วยความเป็นธรรม 

ปราศจากอคติหรือความลำเอียง ไม่ทำให้ผู้นิพนธ์ต้องได้รับความอับอายจากการปฏิสัมพันธ์กับผู้นิพนธ์ทั้งทางวาจา

หรือทางลายลักษณ์อักษร 

5. บรรณาธิการต้องไม่เปิดเผยข้อมูลของผู้นิพนธ์ และผู้ประเมินบทความแก่บุคคลอื่น ๆ ที่ไม่เกี่ยวข้อง

ในช่วงระยะเวลาของการประเมินบทความ 

6. บรรณาธิการต้องไม่มีผลประโยชน์ทับซ้อนกับผู้นิพนธ์ ผู้ประเมิน และทีมบริหาร 

 

 

 



จ 

 

บทบาทและหน้าที่ของผู้ประเมินบทความ (Duties of Reviewers) 

1. ผู้ประเมินบทความควรประเมินบทความในสาขาวิชาที่ตนมีความเชี่ยวชาญ โดยพิจารณาความสำคัญ

ของเนื้อหาในบทความที่จะมีต่อสาขาวิชานั้น ๆ คุณภาพของการวิเคราะห์และความเข้มข้นของผลงาน ไม่ควรใช้

ความคิดเห็นส่วนตัวที่ไม่มีข้อมูลรองรับมาเป็นเกณฑ์ในการตัดสินบทความ 

2. ผู้ประเมินบทความต้องมีวินัยและตรงต่อเวลาในระยะเวลาของการประเมินบทความ โดยต้องให้

ข้อเสนอแนะหรือคำแนะนําตามหลักวิชาการเท่านั้นและห้ามใช้ภาษาหรือถ้อยคําที่ทำให้ผู้นิพนธ์อ่านแล้วรู้สึกอับ

อาย 

3. ผู้ประเมินบทความต้องรักษาความลับและไม่เปิดเผยข้อมูลบางส่วนหรือทุกส่วนของบทความที่ส่งมา

เพื่อพิจารณาแก่บุคคลอื่นๆ ที่ไม่เกี่ยวข้องในช่วงระยะเวลาของการประเมินบทความและจนกว่าบทความนั้นจะ

ได้รับการตีพิมพ์ลงในวารสาร (Confidentiality) 

4. ผู้ประเมินบทความต้องระบุผลงานวิจัยที่สำคัญ ๆ และสอดคล้องกับบทความที่กําลังประเมินแต่ผู้นิพนธ์

ไม่ได้อ้างถึงเข้าไปในการประเมินบทความด้วย เพื่อให้บทความเกิดคุณค่าในเชิงวิชาการเพิ่มขึ้นนอกจากนี้ หากมี

ส่วนใดของบทความที่มีความเหมือน หรือซ้ำซ้อนกับผลงานชิ้นอ่ืน ๆ ผู้ประเมินบทความต้องแจ้งให้บรรณาธิการ

ทราบด้วย 

5. ผู้ประเมินบทความต้องไม่มีผลประโยชน์ทับซ้อนกับผู้นิพนธ์บรรณาธิการ และทีมบริหาร 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ฉ 

 

บทบรรณาธิการ 
 

ศูนย์อาเซียนศึกษา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย จัดทำวารสารพุทธอาเซียนศึกษา 

(Buddhist ASEAN Studies Journal: BASJ) เพื ่อเผยแพร่ผลงานทางวิชาการและผลงานวิจัยที ่เกี ่ยวข้องกับ

อาเซียนศึกษา ในมิติของศาสนา การศึกษา สังคม เศรษฐกิจ การเมืองและศิลปวัฒนธรรม ของคณาจารย์ 

นักวิชาการ นักวิจัยและบุคคลทั่วไปในประเทศกลุ่มสมาชิกอาเซียน และประเทศที่เก่ียวข้องกับอาเซียน โดยทำการ

เผยแพร่ปีละ 2 ฉบับ (ราย 6 เดือน) ได้แก่ ฉบับที่ 1 ระหว่างเดือนมกราคม –เดือนมิถุนายน และ ฉบับที่ 2 ระหว่าง

เดือนกรกฎาคม –เดือนธันวาคม 

วารสารพุทธอาเซียนศึกษา (Buddhist ASEAN Studies Journal: BASJ) มุ่งเน้นและส่งเสริมให้คณาจารย์ 

นักวิชาการ นักวิจัย นิสิตนักศึกษาและบุคคลทั่วไปได้เผยแพร่ผลงานวิชาการ งานวิจัยและองค์ความรู้ที่ก่อให้เกิด

ประโยชน์ในการพัฒนาชุมชน สังคมและประเทศชาติ กองบรรณาธิการวารสารพุทธอาเซียนศึกษา หวังเป็นอย่าง

ยิ่งว่าวารสารฉบับนี้จะเป็นประโยชน์อย่างยิ่งในการจุดประกายความคิดและเปิดโลกทัศน์ทางวิชาการ ให้แก่ผู้สนใจ

ทั่วไป หากผู้อ่านมีข้อเสนอแนะหรือติชมประการใด กองบรรณาธิการขอน้อมรับไว้ด้วยความขอบคุณยิ่ง 

 

 

พระมหาจีรวัฒน์ กนฺตวณฺโณ, รศ.ดร. 

บรรณาธิการ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ช 

 

สารบัญ 
เรื่อง              หน้า 

คณะกรรมการกลั่นกรองบทความ.................................................................................................... ..............ข 

จริยธรรมการตีพิมพ์บทความลงในวารสาร........................................................................................... ..........ค 

บทบรรณาธิการ................................................................................................................. .............................ฉ 

 

พุทธนวัตกรรมในการสร้างแหล่งเรียนรู้ที่ยั่งยืน............................................................................................1 

(ปารินันท์ ปางทิพย์อำไพ) 

พุทธมหายาน : ความเชื่อและศรัทธาในเจ้าแม่กวนอิม................................................................................8 

(พระก้องเกียรติ สุวฑฺฒนปญฺโญ) 

การบริหารกิจการคณะสงฆ์ไทยในยุควูก้า.....................................................................................................21 

(พระครูปลัดพนานันท์ ฐิตเมโธ, พระครูโสภณธรรมวิศิษฏ์, พระมหาพัฒนวิสิฐ ฐิตญาโณ,  

พระก้องเกียรติ สุวฑฺฒนปญฺโญ) 

ศิลปะและการสร้างภูมิคุ้มกันทางความรักวิถีพุทธของวัยรุ่น ในยุค Disruption.......................................34 

(ดร.ธนวิชญ์ กิจเดช, พระมหาสงกรานต์ จันทาพูน, พระเกียรติกร  พรมรัตน์, 

นางสาวเอ้ืองฟ้า ตุระวิพาค) 

การพัฒนาศักยภาพการบูรณาการศาสตร์ร่วมสมัยกับการรักษาโรค ตามหลักพุทธจริยศาสตร์.................48 

(ดร.ธนวิชญ์ กิจเดช, พระมหาศรีพยัคฆ์ สิริวิญฺญู, ดร., พระมหาสงกรานต์ จันทาพูน,  

นางสาวเอ้ืองฟ้า ตุระวิพาค) 

English Reading Comprehension of Students at International Theravada Buddhist  

Missionary University.............................................................................................................................63 

      (Sucarita, Dr. Veerakarn Kanokkamalade) 

 

ภาคผนวก 

คำแนะนําสำหรับผู้นิพนธ์บทความ................................................................................................ ................73 

ขั้นตอนการดําเนินงานวารสารพุทธอาเซียนศึกษา................................................................................... .....81 

แบบประเมินบทความตีพิมพ์ลงในวารสารพุทธอาเซียนศึกษา......................................................................82 



 

 

พุทธนวัตกรรมในการสร้างแหล่งเรียนรูท้ี่ยั่งยืน 
Buddhist Innovation for sustainable learning 

environments 
ปารินันท์ ปางทิพย์อำไพ1 
Parinun Pangthipampai1 

บทคัดย่อ 

       บทความนี้นำเสนอแนวคิดการสร้างแหล่งเรียนรู ้ที ่ยั ่งยืนตามหลักพุทธธรรม โดยการประยุกต์ใช้พุทธ
นวัตกรรมที่เน้นการพัฒนาจิตใจและปัญญาควบคู่กับการศึกษาและความรู้ทางวิชาการ การศึกษาเพ่ือความยั่งยืนนี้
ผสานหลักธรรม เช่น อิทธิบาท 4 และไตรสิกขา เข้ากับการพัฒนาหลักสูตรและการจัดการศึกษา เพื่อให้ผู้เรียนมี
สติ สมาธิ และปัญญาในการดำเนินชีวิตอย่างมีคุณธรรม และมีความรับผิดชอบต่อสังคมและสิ่งแวดล้อม การศึกษา
เพื่อความยั่งยืนตามหลักพุทธธรรมจึงไม่เพียงแต่ช่วยพัฒนาความรู้ทางวิชาการ แต่ยังช่วยสร้างมนุษย์ที่มีคุณธรรม
จริยธรรม มีสติปัญญาในการรับมือกับความทุกข์และการเปลี่ยนแปลงในชีวิต พร้อมทั้งส่งเสริมการพัฒนาสังคม
และสิ่งแวดล้อมอย่างยั่งยืนในระยะยาว 
คำสำคัญ: พุทธนวัตกรรม, แหล่งเรียนรู้, ความยั่งยืน 

Abstract  
       This article presents the concept of creating sustainable learning environments based on 
Buddhist principles through the application of Buddhist innovation. This approach emphasizes the 
development of both mental and intellectual aspects alongside academic knowledge. 
Sustainable education incorporates key Buddhist teachings, such as the Four Paths to Success 
(Iddhipada) and the Threefold Training (Trisikkha), into curriculum development and educational 
management. This integration fosters mindfulness, concentration, and wisdom in students, 
cultivating moral responsibility towards society and the environment. Sustainable education 
based on Buddhist principles not only enhances academic knowledge but also nurtures 
individuals with ethics and wisdom, capable of addressing suffering and life changes, while 
promoting the long-term sustainable development of society and the environment. 
Keywords: Buddhist innovation, learning environments, sustainable

 
1 มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
E-mail: angela.norahs@gmail.com 





2 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

บทนำ  

       พุทธนวัตกรรม (Buddhist Innovation) คือ การประยุกต์ใช้หลักธรรมและคำสอนในพุทธศาสนาเพ่ือนำไปสู่
การเปลี่ยนแปลงหรือพัฒนาในด้านต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นด้านการศึกษา สังคม หรือคุณธรรมและศีลธรรม แนวคิดนี้
มุ่งเน้นที่การปรับเปลี่ยนและพัฒนาให้เหมาะสมกับบริบทปัจจุบัน โดยคำนึงถึงความยั่งยืนและประโยชน์สูงสุดแก่
สังคม การสร้างแหล่งเรียนรู้ที่ยั่งยืนมีความสำคัญและจำเป็นอย่างยิ่ง เนื่องจากการศึกษาและการพัฒนาความรู้
ไม่ได้จำกัดอยู่เพียงในห้องเรียน แต่ต้องตอบสนองต่อการเปลี่ยนแปลงทางสังคม เทคโนโลยี และสิ่งแวดล้อมที่
เกิดข้ึนอย่างรวดเร็ว การนำหลักธรรมและคำสอนในพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้ในการศึกษา พัฒนาหลักสูตรที่
เน้นการพัฒนาจิตใจควบคู่ไปกับความรู้ทางวิชาการ ส่งเสริมจิตสำนึกทางสังคมและความเมตตาในบริบทของการ
พัฒนามนุษยศาสตร์ และสร้างแหล่งเรียนรู้ที่เน้นการพัฒนาอย่างยั่งยืนด้วยหลักธรรมพุทธศาสนา 
 

เนื้อหา  
       การใช้หลักธรรมทางพุทธศาสนาในการสร้างแหล่งเรียนรู้เป็นการบูรณาการหลักศีลธรรมและจริยธรรมเข้า
กับการศึกษา เพื่อให้เกิดการพัฒนาทั้งในด้านปัญญาและจิตใจอย่างสมดุล การพัฒนาแหล่งเรียนรู้ในลักษณะนี้ไม่
เพียงมุ่งเน้นที่การส่งเสริมความรู้และทักษะทางวิชาการ แต่ยังเน้นการพัฒนาคุณธรรม จริยธรรม และการดำเนิน
ชีวิตตามแนวทางที่มีความรับผิดชอบต่อสังคมและสิ่งแวดล้อม หลักการสำคัญในการสร้างแหล่งเรียนรู้ที่ยั่งยืนตาม
พุทธศาสนา ได้แก่ 
       อิทธิบาท 4 (Mahachulalongkornrajvijyalai, 2006) คือ หลักธรรมในพุทธศาสนาที่เป็นพื ้นฐานของ
ความสำเร็จในการทำสิ่งต่าง ๆ ประกอบด้วยองค์ธรรม 4 ประการที่ช่วยให้บุคคลบรรลุถึงเป้าหมายและความสำเร็จ
ในชีวิต ทั้งทางโลกและทางธรรม ซึ่งสามารถนำไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน การทำงาน การศึกษา และการ
พัฒนาตนเอง อิทธิบาท 4 ประกอบด้วย ฉันทะ (ความพอใจ/ความรักในสิ่งที่ทำ) หมายถึง ความพอใจ ความยินดี 
หรือความรักในสิ่งที่ทำ มีความปรารถนาที่จะทำสิ่งนั้นด้วยความเต็มใจและไม่รู้สึกเบื่อหน่าย ผู้ที่มีฉันทะจะทำงาน
หรือทำกิจกรรมด้วยความมุ่งมั่นเพราะมีความชอบในสิ่งที่ทำ และเม่ือทำสิ่งที่ตนรัก จะเกิดความตั้งใจและทุ่มเทใน
การทำงานให้สำเร็จ ตัวอย่างเช่น ถ้าผู้เรียนมีความพอใจและสนใจในวิชาที่เรียน เขาจะมุ่งมั่นตั้งใจและพยายาม
เรียนรู้จนประสบความสำเร็จ วิริยะ (ความเพียรพยายาม) หมายถึง ความเพียร ความตั้งใจในการทำสิ่งใดสิ่งหนึ่ง
โดยไม่ย่อท้อ แม้จะพบเจออุปสรรคหรือความยากลำบากก็ตาม ผู้ที่มีวิริยะจะไม่ยอมแพ้ต่ออุปสรรค และมุ่งมั่นทำ
สิ่งต่าง ๆ อย่างต่อเนื่อง ไม่ว่าจะยากเพียงใด วิริยะจึงเป็นตัวกระตุ้นให้บุคคลก้าวข้ามความล้มเหลวและพัฒนาไปสู่
ความสำเร็จ ตัวอย่างเช่น นักกีฬาที่ฝึกซ้อมอย่างหนัก แม้จะเหนื่อยล้า แต่ยังฝึกฝนต่อไปจนกว่าจะพัฒนาทักษะ
ของตนเองและบรรลุเป้าหมาย จิตตะ (ความตั้งใจ/การเอาใจใส่) หมายถึง ความใส่ใจ ตั้งใจ และเอาจริงเอาจังใน
การทำสิ่งหนึ่งสิ่งใด โดยไม่ฟุ้งซ่านหรือแบ่งใจไปที่เรื่องอื่น มีสมาธิอยู่กับงานที่ทำอย่างเต็มที่ ผู้ที่มีจิตตะจะทำงาน



3 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

อย่างตั้งใจ มุ่งมั่นในการทำงานชิ้นนั้นโดยไม่ถูกรบกวนจากสิ่งรอบข้าง และสามารถรักษาสมาธิได้ตลอดระยะเวลา
ของการทำงาน ตัวอย่างเช่น นักศึกษาที่ใส่ใจในการทำวิจัยอย่างละเอียดรอบคอบ และมุ่งมั่นทำงานวิจัยอย่าง
ต่อเนื่องจนสำเร็จ วิมังสา (การไตร่ตรอง/การพิจารณาอย่างรอบคอบ) หมายถึง การพิจารณา การคิดไตร่ตรอง
อย่างรอบคอบในสิ่งที่ทำ รวมถึงการตรวจสอบ วิเคราะห์ข้อดีข้อเสียและผลลัพธ์จากการกระทำ เพ่ือปรับปรุงแก้ไข
ให้ดีขึ้น ผู้ที่มีวิมังสาจะคิดอย่างรอบคอบก่อนลงมือทำ ตลอดจนตรวจสอบผลที่เกิดขึ้นจากการกระทำและปรับปรุง
ให้ดียิ่งขึ้น วิมังสาจึงช่วยในการตัดสินใจและการพัฒนางานอย่างมีประสิทธิภาพ ตัวอย่างเช่น ผู้บริหารที่ประเมินผล
การทำงานของทีมอย่างละเอียด และปรับปรุงกลยุทธ์ในการดำเนินงานให้มีประสิทธิภาพมากขึ้น 
       ไตรสิกขา (Mahachulalongkornrajvijyalai, 2006) คือหลักธรรมสำคัญในพุทธศาสนาที่สอนเกี ่ยวกับ
กระบวนการฝึกฝนและพัฒนาตนเองทั้งในด้านจริยธรรม การฝึกจิตใจ และการพัฒนาปัญญา ซึ่งถือเป็นหลักสำคัญ
ในการดำเนินชีวิตเพื่อการหลุดพ้นจากความทุกข์ โดยไตรสิกขาประกอบด้วย 3 ประการ ได้แก่ ศีล สมาธิ และ
ปัญญา โดยศีล (การรักษากาย วาจาให้เรียบร้อย) หมายถึง การฝึกฝนให้มีความประพฤติที่ดีงามทั้งทางกายและ
วาจา ไม่ทำสิ่งที่เป็นโทษหรือเป็นภัยต่อผู้อื่นและตนเอง การมีศีลหมายถึงการควบคุมตนเองให้มีจริยธรรมและ
ความถูกต้องในการดำรงชีวิต การรักษาศีลหมายถึงการละเว้นจากการกระทำที่ไม่ดี เช่น การฆ่าสัตว์ การลักทรัพย์ 
การพูดเท็จ การประพฤติผิดในกาม และการเสพสิ่งมึนเมา ศีลจึงเป็นรากฐานสำคัญของการพัฒนาคุณธรรมใน
ตนเอง การรักษาศีลช่วยให้จิตใจสงบ ปลอดจากความรู้สึกผิด และเสริมสร้างความสัมพันธ์ที่ดีในสังคม ในขณะที่
สมาธิ (การฝึกจิตใจให้มั่นคง) หมายถึง การฝึกจิตให้มีความมั่นคงและตั้งอยู่ในความสงบ ไม่วอกแวกหรือสับสน 
สมาธิทำให้จิตมีพลัง สามารถจดจ่อและควบคุมความคิดอารมณ์ได้ การฝึกสมาธิอาจทำได้โดยการนั่งสมาธิ การเดิน
จงกรม หรือการปฏิบัติวิธีอื่น ๆ ที่ช่วยให้จิตใจสงบและมีความตั้งมั่น การเจริญสติ (การรู้ตัวทั่วพร้ อม) เป็นส่วน
สำคัญของการฝึกสมาธิ ทำให้แก้ไขปัญหาในชีวิตได้อย่างมีประสิทธิภาพ เสริมสร้างสติปัญญา ช่วยลดความเครยีด
และความวิตกกังวล ส่วนปัญญา (การรู้แจ้งในความจริง) หมายถึง ความรู้ที่เข้าใจความจริงของชีวิตและธรรมชาติ
อย่างถูกต้องตามหลักเหตุผล โดยเฉพาะการเข้าใจเรื่อง อริยสัจ 4 (ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค) ปัญญาเป็นความรู้ที่
เกิดจากการเห็นความจริงตามสภาพของมัน ไม่ถูกครอบงำด้วยอคติหรือความหลงผิด การพัฒนาปัญญาต้องอาศัย
การพิจารณาและการไตร่ตรองด้วยเหตุผลตามหลักธรรม เช่น การฝึกพิจารณาทุกข์และสาเหตุของมัน การเห็น
ความไม่เทีย่งของสิ่งต่าง ๆ ปัญญาช่วยให้เรามีความเข้าใจที่ถูกต้องและตัดสินใจได้อย่างถูกต้อง 
       อริยสัจ 4 (Mahachulalongkornrajvijyalai, 2006) คือ หลักธรรมสำคัญในพุทธศาสนาที่พระพุทธเจ้าตรัสรู้
และใช้ในการอธิบายความจริงของชีวิต ประกอบด้วยความจริงเกี่ยวกับความทุกข์ สาเหตุของความทุกข์ การดับ
ทุกข์ และวิธีการปฏิบัติเพื่อให้พ้นทุกข์ อริยสัจ 4 จึงเป็นแนวทางในการเข้าใจธรรมชาติของชีวิตและการแก้ไข
ปัญหาที่เกิดขึ้น ทุกข์ (ความทุกข์) หมายถึง ความไม่สบายกาย ไม่สบายใจ หรือความไม่สมบูรณ์ในชีวิต เป็นสภาพ
ธรรมดาของมนุษย์ที่เกิดขึ้นอยู่ตลอดเวลา ไม่ว่าจะเป็นทุกข์ทางกาย เช่น ความเจ็บปวด ความชรา ความตาย หรือ
ทุกข์ทางใจ เช่น ความเศร้า ความผิดหวัง การพลัดพรากจากสิ่งที่รัก สมุทัย (สาเหตุของทุกข์) หมายถึง สาเหตุที่ทำ



4 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

ให้เกิดทุกข์ สาเหตุหลักของทุกข์ในทางพุทธศาสนาคือ ตัณหา หรือความทะยานอยาก ความยึดติดในสิ่งต่าง ๆ 
ตัณหามี 3 ประการ ได้แก่ กามตัณหา (ความอยากในกาม) , ภวตัณหา (ความอยากในความเป็นอยู ่) , และ 
วิภวตัณหา (ความอยากให้สิ่งต่าง ๆ หายไป) ความปรารถนาที่จะมีสิ่งของที่ต้องการ หรือการอยากหลีกเลี่ยงสิ่งที่ไม่
ชอบ สิ่งเหล่านี้เป็นรากฐานของความทุกข์ นิโรธ (ความดับทุกข์) หมายถึง ความดับทุกข์ หรือการหลุดพ้นจาก
ความทุกข์ การดับทุกข์เกิดขึ้นเมื่อบุคคลสามารถละหรือปล่อยวางตัณหา ความยึดติดในสิ่งต่าง ๆ เมื่อตัณหาหมด
ไป ทุกข์ก็จะดับลง เมื่อเลิกยึดติดในความต้องการหรือปล่อยวางความคาดหวัง จะไม่มีความทุกข์จากสิ่งนั้น มรรค 
(ทางแห่งการดับทุกข์) หมายถึง หนทางที่นำไปสู่การดับทุกข์ ซึ่งก็คือ มรรคมีองค์ 8 หรือเส้นทางปฏิบัติที่ ถูกต้อง 
เพื่อให้บุคคลสามารถดับตัณหาและเข้าถึงความสงบและความหลุดพ้น มรรคมีองค์ 8 ประกอบด้วย สัมมาทิฏฐิ 
(ความเห็นชอบ) สัมมาสังกัปปะ (ความดำริชอบ)สัมมาวาจา (การพูดชอบ) สัมมากัมมันตะ (การกระทำชอบ) 
สัมมาอาชีวะ (การเลี้ยงชีพชอบ) สัมมาวายามะ (ความเพียรชอบ) สัมมาสติ (ความระลึกชอบ) สัมมาสมาธิ (ความ
ตั้งมั่นชอบ) 
       หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาที่ยกมาข้างต้น นั้น เป็นการปรับให้เข้ากับการเรียนรู้สมัยใหม่ โดยไม่เพียงแต่
เน้นการพัฒนาทางวิชาการ แต่ยังรวมถึงการพัฒนาจิตใจและคุณธรรมของผู้เรียน แสดงให้เห็นความสัมพันธ์ของ
แนวคิดพุทธนวัตกรรมกับการสร้างแหล่งเรียนรู้ที่ยั่งยืนในด้านการพัฒนาหลักสูตรและการสอนที่บูรณาการหลัก
พุทธธรรม รวมถึงด้านการสร้างสภาพแวดล้อมทางการเรียนรู้ที่ส่งเสริมความยั่งยืน ที่มีการออกแบบแหล่งเรียนรู้
เน้นการใช้ทรัพยากรอย่างประหยัดและมีประสิทธิภาพ เช่น การใช้พลังงานสะอาด หรือการจัดการสิ่งแวดล้อมที่
เอ้ือต่อการศึกษาผ่านการใช้เทคโนโลยีและสื่อการเรียนรู้ที่สอดคล้องกับหลักธรรม เป็นการประยุกต์ใช้เทคโนโลยีใน
การเผยแพร่คำสอนพุทธศาสนาและการจัดทำสื่อการเรียนรู้ที่ช่วยเสริมสร้างความเข้าใจในหลักธรรม ผสมผสาน
การพัฒนาชุมชนการเรียนรู้ที ่ส่งเสริมความสามัคคีและความรับผิดชอบต่อสังคม ทำให้เกิดการพัฒนาชุมชนที่
มุ่งเน้นการสร้างความสามัคคีและการอยู่ร่วมกันอย่างมีสันติ และเป็นชุมชนที่ยั่งยืนพร้อมทั้งมีจริยธรรมขั้นสูง 
       การสร้างแหล่งเรียนรู้ที่ยั่งยืนนั้นสามารถทำได้ในหลายรูปแบบ อาทิเช่น  
      1.การออกแบบหลักสูตรที่บูรณาการหลักธรรมทางพุทธศาสนาให้กับโรงเรียนที่เน้นการพัฒนาทั้งความรู้และ
จิตใจ โดยบูรณาการหลักไตรสิกขา (Mongkolmoo, 2022: 64). (ศีล สมาธิ ปัญญา) เข้ากับการเรียนรู้ในวิชาสังคม
ศึกษาทำให้นักเรียนได้เรียนรู้เกี่ยวกับศีล 5 ซึ่งเป็นหลักจริยธรรมพื้นฐานที่ส่งเสริมการอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข 
นักเรียนได้รับการส่งเสริมให้ปฏิบัติศีลในชีวิตประจำวัน เช่น การรักษาความสะอาดในโรงเรียน การไม่พูดจาให้ร้าย
ผู้อื่น และการเคารพสิทธิของผู้อื่น ในทุกเช้านักเรียนจะใช้เวลาฝึกสมาธิประมาณ 15 นาที ก่อนเริ่มเรียนทำให้มี
สมาธิและพร้อมในการเรียนรู้ตลอดวัน ส่วนการเรียนการสอนในวิชาต่าง ๆ ถูกปรับให้เน้นการวิเคราะห์และการตั้ง
คำถามเพื่อเสริมสร้างปัญญา ตามหลักอริยสัจ 4 ที่สอนให้เข้าใจความจริงของชีวิตและสามารถแก้ปัญหาได้อย่างมี
เหตุผล เมื่อปฏิบัติตามนี้ผลที่คาดว่าจะได้รับ ได้แก่ นักเรียนที่เรียนรู้ในสภาพแวดล้อมเช่นนี้มีพฤติกรรมที่ดีขึ้น มี
สมาธิในการเรียนมากขึ้น และสามารถคิดวิเคราะห์ได้อย่างมีประสิทธิภาพ รวมถึงมีความรับผิดชอบต่อสังคมและ



5 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

ความเคารพต่อผู้อื่นอย่างชัดเจน 
       2. การสร้างพื้นที่การเรียนรู้ที่ยั่งยืนและเป็นมิตรกับสิ่งแวดล้อมให้กับสถานศึกษาระดับอุดมศึกษาโดยการ
พ ัฒนาพ ื ้นท ี ่บางส ่วนเป ็นแหล ่ง เร ียนร ู ้ และปฏ ิบ ัต ิธรรมท ี ่ เน ้นความย ั ่ งย ืนทางส ิ ่ งแวดล ้อม( Phra 
Sutheerattanabundit, 2021: 339) มีการใช้ทรัพยากรอย่างมีประสิทธิภาพ เช่น การใช้พลังงานจากแสงอาทิตย์
ในการให้แสงสว่าง และมีระบบจัดการน้ำที่ใช้ซ้ำอย่างประหยัด นักศึกษาและอาจารย์มีส่วนร่วมในการดูแลสวน
และรักษาความสะอาด ทำให้พื้นที่นี้เป็นตัวอย่างที่ดีของการใช้ทรัพยากรอย่างคุ้มค่าและเป็นมิตรกับสิ่งแวดล้อม มี
การปฏิบัติสมาธิและการเรียนรู้กลางแจ้งที่เกี่ยวข้องกับการเรียนรู้ธรรมชาติ นักศึกษาได้รับการสนับสนุนให้ทำ
สมาธิในพื้นที่นี้ ทำให้มีจิตใจที่สงบและพร้อมสำหรับการเรียนรู้มากขึ้นนักศึกษาที่เข้าร่วมกิจกรรมมีสุขภาพจิตที่ดี
ขึ้น ความเครียดลดลง และมีทัศนคติที่เป็นบวกต่อการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม สามารถนำความรู้และประสบการณ์จาก
การปฏิบัติธรรมไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
       3. การใช้เทคโนโลยีในการเผยแพร่คำสอนพุทธศาสนา (Siritharo, 2020: 89) ให้ผู้ใช้สามารถเรียนรู้และ
ศึกษาได้ทุกที่ทุกเวลาผ่านแอปพลิเคชันมือถือที่ช่วยให้การเรียนรู้ไม่จำกัดแค่วัดและสถาบันการศึกษา การเรียนรู้
แบบดิจิทัลผ่านแอปพลิเคชันมีเนื้อหาที่ครอบคลุมเกี่ยวกับพุทธธรรม เช่น บทสวดมนต์ การทำสมาธิ และคำสอน
ต่าง ๆ  ผู้ใช้สามารถเลือกเรียนรู้ตามหัวข้อที่สนใจ และสามารถกำหนดเวลาในการศึกษาและปฏิบัติได้ตามสะดวก 
นอกจากนี้ยังมีฟีเจอร์ที่ช่วยเชื่อมต่อชุมชนผู้สนใจจากทั่วประเทศ ทำให้ผู้ใช้สามารถแบ่งปันประสบการณ์และให้
กำลังใจต่อกัน ปัจจุบันแอปพลิเคชันประเภทนี้ได้รับความนิยมอย่างแพร่หลาย โดยเฉพาะในหมู่คนรุ่นใหม่ที่สนใจ
ศึกษาพุทธศาสนา แต่มีข้อจำกัดทางด้านเวลาและสถานที่  
       4.การสร้างชุมชนการเรียนรู้ที่เน้นการพัฒนาคุณธรรมและศีลธรรม (Boonpoo, 2024: 123) แหล่งเรียนรู้
สำหรับชาวบ้านทุกวัย ที่มีการอบรมและจัดกิจกรรมชุมชนเกี่ยวกับการดำเนินชีวิตตามหลักธรรมพุทธศาสนา เช่น 
การปฏิบัติสมาธิ การเจริญสติ และการดำเนินชีวิตอย่างเรียบง่าย นอกจากนี้ยังมีกิจกรรมชุมชนที่ส่งเสริมความ
สามัคคีและการช่วยเหลือเกื้อกูลกัน เป็นการเรียนรู้ร่วมกันระหว่างรุ่น ส่งเสริมการเรียนรู้ระหว่างคนรุ่นเก่ากับคน
รุ่นใหม่ โดยผู้สูงอายุถ่ายทอดความรู้และประสบการณ์ทางธรรมะให้กับคนรุ่นหลัง สร้างความต่อเนื่องและความ
ยั่งยืนในวิถีชีวิตตามแนวทางพุทธศาสนา ชุมชนจะมีความสามัคคีและความสุขมากข้ึน ชาวบ้านมีจิตใจที่สงบและมี
ทัศนคติที่ดีต่อกัน นอกจากนี้ การส่งเสริมการเรียนรู้ระหว่างรุ่นยังช่วยให้ความรู้และประเพณีทางพุทธศาสนายังคง
สืบทอดและสืบสานต่อไปในชุมชน 
 
บทสรุป 
        แหล่งเรียนรู้ที่สร้างขึ้นผ่านพุทธนวัตกรรมมีบทบาทสำคัญในการพัฒนามนุษย์และสังคมอย่างยั่งยืนได้ใน
หลายด้าน โดยพุทธนวัตกรรมไม่เพียงแต่มุ่งเปลี่ยนแปลงในระยะสั้น แต่ยังพิจารณาถึงการสร้างสังคมที่มีคุณภาพ
และพัฒนามนุษย์อย่างยั่งยืนในระยะยาว เริ่มตั้งแต่ด้านการพัฒนาคุณธรรมและจริยธรรม ผ่านการนำหลักธรรมใน



6 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

พุทธศาสนา เช่น อริยสัจ 4 หรือ ไตรสิกขา (ศีล สมาธิ ปัญญา) มาประยุกต์ใช้ในการศึกษาและการฝึกปฏิบัติช่วยให้
พัฒนาจิตใจของตนเองให้มีคุณธรรมสูงขึ้น โดยการเข้าใจในทุกข์ การหลุดพ้นจากความยึดติด และการมุ่งปฏิบัติสติ 
สมาธิ ปัญญา ที่ช่วยเสริมสร้างการดำเนินชีวิตให้สงบสุข มีเมตตา และมีความกรุณาต่อผู้อื่น เมื่อมนุษย์มีคุณธรรม 
จริยธรรม และปัญญาในการพิจารณาชีวิตตามหลักพุทธธรรม การรับมือกับความทุกข์ ความเครียด และความ
ขัดแย้งเป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพและลดการเกิดปัญหาทางอารมณ์และจิตใจ ด้านการสร้างสติและสมาธิใน
ชีวิตประจำวัน เช่น การเจริญสติ การทำสมาธิ ช่วยให้ควบคุมจิตใจและอารมณ์ได้ดีขึ้น ทำให้มีสมาธิในการทำงาน 
การเรียนรู้ และการแก้ไขปัญหา ช่วยลดความเครียดและเพิ่มความสามารถในการตัดสินใจอย่างมีสติ ส่งผลให้มี
ชีวิตที่มีคุณภาพและสามารถเผชิญกับความเปลี่ยนแปลงในชีวิตได้ดีขึ้น ด้านการพัฒนาปัญญาและการใช้เหตุผล 
พุทธนวัตกรรมส่งเสริมการพัฒนาปัญญาผ่านการฝึกฝนการคิดวิเคราะห์อย่างมีเหตุผลและการใช้ปัญญาในชีวิตจริง 
การฝึกปัญญาช่วยให้เข้าใจธรรมชาติของชีวิตและสามารถแก้ปัญหาอย่างมีสติและมีเหตุผล ไม่เพียงแต่ในระดับ
บุคคลแต่รวมถึงในระดับสังคมด้วย ด้านการพัฒนาสังคมอย่างยั่งยืน เป็นการสร้างสังคมท่ีมีสันติสุขและสามัคคี เอ้ือ
ต่อการอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข การให้ความสำคัญกับการไม่เบียดเบียนผู้อื่นและการช่วยเหลือกันจะลดความ
ขัดแย้งทางสังคม และสร้างความสามัคคีในชุมชน เป็นการฝึกจิตใจให้มีเมตตากรุณาและการปฏิบัติตามศี ล ทำให้
คนในสังคมเคารพซึ่งกันและกัน ลดการก่อความเดือดร้อนและสร้างบรรยากาศที่ดีในการอยู่ร่วมกัน ด้านการสรา้ง
สังคมที่มีความยั่งยืนทางเศรษฐกิจและสิ่งแวดล้อม (Phuanpoh, 2023: 36) ช่วยให้สังคมสามารถใช้ทรัพยากร
อย่างมีประสิทธิภาพ ไม่ใช้เกินความจำเป็น และดำเนินชีวิตอย่างพอประมาณ การใช้แนวคิดเหล่านี้ในบริบทของ
การพัฒนาเศรษฐกิจและสิ่งแวดล้อมจะช่วยลดการใช้ทรัพยากรที่เกินพอดีและรักษาสิ่งแวดล้อมให้ยั่งยืน การสร้าง
สังคมที่เคารพและรักษาธรรมชาติผ่านแนวคิดความยั่งยืนในพุทธศาสนา เช่น การใช้ทรัพยากรอย่างรู้คุณค่า และ
การดูแลธรรมชาติอย่างไม่เบียดเบียน จะช่วยปกป้องสิ่งแวดล้อมและรักษาความหลากหลายทางธรรมชาติไว้ให้คน
รุ่นต่อไป  
 

References 
Mahachulalongkornrajvijyalai University. (1996). Thai Tipitika Version Mahachular- 
        longkornrajvijyalai University. Bangkok: Mahachulalongkorn University Press. 
Boonpoo, S. ., Chaisuk, P. ., & Wilairadtanakun, A. . (2024). DEVELOPMENT OF BUDDHIST  
        LEARNING INNOVATION AREAS. Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social  
        Sciences ( JOB_EHS ), 5(1), 117–133. 
Mongkolmoo, P. (2022). LEARNING MANAGEMENT ACCORDING TO BUDDHIST PRINCIPLES. 
        Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences ( JOB_EHS ), 1(1), 59–69. 



7 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

Phuanpoh, Y.. ., & Pasunon, P. . (2023). Community Innovation Linking Community Economy  
        to Sustainability. Journal of Management Science Nakhon Pathom Rajabhat University, 
        8(2), 32–44. 
Phra Sutheerattanabundit, & Jinabuddhisiri (Congboonwasana), P. S. . (2021). Development of 
        Health and Learning According to Buddhism. Journal of Roi Kaensarn Academi, 6(9), 337 
        –352. 
Siritharo, P. (2020). BUDDHISM PROPAGATION IN THAILAND 4.0. Journal of Yanasangvorn  
        Research Institute Mahamakut Buddhist University, 11(1), 80–90. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



8 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

พุทธมหายาน : ความเชื่อและศรัทธาในเจ้าแม่กวนอิม 
Mahayana Buddhism: Beliefs and Faith in the Bodhisattva Guanyin 

 
พระก้องเกียรติ สุวฑฺฒนปญฺโญ1 

Phra Kongkiat Suvaddhanapañño 
 

บทคัดย่อ  
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาความเชื่อและศรัทธาต่อเจ้าแม่กวนอิมในฐานะพระอวโลกิเตศวร
โพธิสัตว์แห่งความเมตตากรุณา ซึ่งเป็นองค์สำคัญในพระพุทธศาสนามหายาน ความเชื่อนี้ได้รับการยอมรับอย่าง
แพร่หลายในหมู่ชาวจีนและประเทศต่าง ๆ ในเอเชีย เช่น จีน ญี่ปุ่น และเกาหลี โดยมีรากฐานมาจากหลักคำสอนที่
เน้นการเสียสละ การช่วยเหลือผู้อื่น และการบำเพ็ญกุศลเพ่ือประโยชน์แก่สรรพสัตว์ พิธีกรรมที่เก่ียวข้อง เช่น การ
สวดมนต์ การรักษาศีล การกินเจ การกราบไหว้เจ้าแม่กวนอิม ไม่เพียงแต่สะท้อนความศรัทธาลึกซึ ้งของ
พุทธศาสนิกชน แต่ยังเป็นที่พ่ึงทางจิตใจและสร้างแรงบันดาลใจในการดำเนินชีวิต 
 บทบาทของความเชื่อดังกล่าวในการส่งเสริมคุณธรรม ความรัก และความสามัคคีในครอบครัวและชุมชน 
โดยเฉพาะการสร้างความสงบสุขทางจิตใจและการแคล้วคลาดจากภัยอันตราย ทั้งยังแสดงให้เห็นถึงการผสมผสาน
ระหว่างพุทธศาสนามหายาน วัฒนธรรมท้องถิ่น และแนวคิดจากศาสนาฮินดู ที่ทำให้พิธีกรรมและความเชื่อมีความ
ลึกซึ้งทั้งในด้านจิตวิญญาณและสังคม ความเชื่อในเจ้าแม่กวนอิมจึงยังคงมีบทบาทสำคัญในวิถีชีวิตของผู้ศรัทธา 
และช่วยเสริมสร้างคุณค่าในสังคมร่วมสมัยด้วย 
คำสำคัญ : พุทธมหายาน, ความเชื่อ, เจ้าแม่กวนอิม 
  
Abstract 
 This article aims to study the beliefs and faith in Guan Yin as Avalokiteshvara Bodhisattva 
of compassion, a central figure in Mahayana Buddhism. These beliefs are widely recognized among 
the Chinese and in various Asian countries, such as China, Japan, and Korea. They are rooted in 
teachings emphasizing selflessness, helping others, and performing meritorious deeds for the 
benefit of all beings. Rituals associated with these beliefs, such as chanting, observing precepts, 
vegetarianism, and venerating Guan Yin, not only reflect the profound faith of Buddhists but also 
serve as a spiritual refuge and inspire a meaningful approach to life. 

 
1 นิสิตปริญญาโท หลักสูตรรัฐประศาสนศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 



9 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

 The role of these beliefs in promoting virtues such as compassion, love, and unity within 
families and communities is significant, especially in fostering inner peace and protection from 
harm. Moreover, they highlight the integration of Mahayana Buddhism, local cultures, and Hindu 
concepts, which enrich the rituals and beliefs both spiritually and socially. Consequently, faith in 
Guan Yin continues to play an essential role in the lives of devotees, contributing to the 
cultivation of values in contemporary society. 
Keywords:  Mahayana Buddhism, Belief, Guan Yin 
 
บทนำ 
 ความเชื่อเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นกับมนุษย์มาตั้งแต่สมัยดึกดำบรรพ์ มนุษย์มีความเชื่อในเรื่องต่าง ๆ เช่น ความ
เชื่อในปรากฏการณ์ทางธรรมชาติที่บางครั้งเปลี่ยนแปลงไป ทำให้มนุษย์เกิดความหวาดกลัวและไม่ม่ันใจ มนุษย์จึง
เชื่อว่าทุกสิ่งมีความเกี่ยวข้องกับภูตผีปีศาจและวิญญาณต่าง ๆ เมื่อสังคมมีความซับซ้อนมากขึ้น มนุษย์จึงพัฒนา
ความเชื ่อเกี ่ยวกับเทพเจ้าและรูปเคารพต่าง ๆ เนื ่องจากมีความรู ้ความเข้าใจในธรรมชาติน้อย จึงคิดว่า
ปรากฏการณ์เหล่านั้นเกิดจากอำนาจลึกลับ ทำให้เกิดความหวาดกลัวและพยายามหาวิธีทำให้สิ่งเหนือธรรมชาติ
เหล่านั้นพอใจและปกป้องรักษา มนุษย์จึงแสดงออกผ่านความเชื่อ (Jing Kaiyang, 2562 : 1) กล่าวคือ ความเชื่อ 
คือ พลังที่จะสร้างสิ่งต่าง มนุษย์สร้างโลก ในความเป็นจริงจากสิ่งที่มนุษย์ตกลงใจแล้วว่าจะเชื่อ ความเชื่อผลักดัน
ให้เกิดเป็นการกระทำ หรือขัดขวางไม่ให้กระทำก็ได้ สิ่งที่เราเชื่อส่งผลต่อความสามารถในการทำงาน ทัศนคติต่อ
เรื่องเงินทอง รวมถึงวิธีดำเนินชีวิตและผูกมิตรสัมพันธ์กับทุกคน (พรรณี ชูจิรวงศ์, 2552 : 1) 
 ความรู้สึก ความคิด หรือความเชื่อ รวมถึงแนวโน้มที่จะแสดงออกในรูปแบบของพฤติกรรมของบุคคล เป็น
ปฏิกิริยาโต้ตอบที่เกิดจากการประเมินความชอบหรือไม่ชอบ ซึ่งส่งผลต่อการตอบสนองในเชิงบวกหรือเชิงลบของ
บุคคลนั้น ๆ ทัศนคติเหล่านี้สามารถเรียนรู้และจัดการได้ผ่านประสบการณ์ และสามารถรับรู้หรือตีความได้จากสิ่งที่
เป็นทางการหรือไม่เป็นทางการ รวมถึงจากพฤติกรรมของบุคคลนั้น มนุษย์ไม่อาจขาดความเชื่อหรือความคิดได้ 
เพราะหากปราศจากความเชื่อ มนุษย์จะไม่เข้าใจตนเองและไม่สามารถเข้าใจโลกหรือสภาพแวดล้อมรอบตัวได้ 
หากขาดความเข้าใจในสิ่งเหล่านี้ มนุษย์ก็จะไม่สามารถดำรงชีวิตได้อย่างเต็มที่ ตัวอย่างเช่น หากไม่รู้ว่าตนเองเป็น
ใคร เพศชายหรือหญิง เด็กหรือผู้ใหญ่ ก็จะไม่สามารถติดต่อสื่อสารกับผู้อื่นได้อย่างเหมาะสม หรือหากขาดความรู้
เกี่ยวกับสภาพแวดล้อมรอบตัว ก็จะไม่สามารถใช้ประโยชน์จากสิ่งแวดล้อมได้ และอาจประสบกับภยันตรายจาก
สภาพแวดล้อมนั้น ๆ ได้ การเข้าใจและมีความเชื่อในสิ่งเหล่านี้จึงเป็นสิ่งที่ช่วยให้มนุษย์สามารถดำรงชีวิตได้อย่าง
ปลอดภัย (ธนาภรณ์ วิวัฒน์ศร, 2556 : 9-10) 
 คำกล่าวของจิตรา ก่อนันทเกียรติ (2542 : 55) ที่ว่า “คนจีนก็เหมือนคนไทย คือ เป็นคนพุทธ” นั้น อาจ
ต้องทำความเข้าใจเพิ่มเติมว่า ชาวจีนที่อพยพมาประเทศไทยรุ่นแรก ๆ จนถึงช่วงสมัยสงครามเย็น หรือก่อนยุค



10 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

สังคมนิยมของประธานาธิบดีเหมาเจ๋อตง ยังคงยึดม่ันในคติความเชื่อดั้งเดิม ซึ่งรวมถึงพุทธ เต๋า และขงจื๊อ ดังนั้นจึง
ยังคงนับถือสิ่งศักดิ์สิทธิ์เหล่านี้ ได้แก่ พระพุทธรูป พระโพธิสัตว์อวโลกิเตศวร เทพเจ้า และรูปเคารพ เช่น เทพเจ้า
กวนอู เจ้าแม่กวนอิม และเจ้าแม่ทับทิม ตามจารีตนิยมของบรรพชน ทำให้ลูกหลานของชาวจีนรุ่นนี้ยังคงยึดมั่นใน
คติความเชื่อและจารีตแบบบรรพบุรุษ พระพุทธศาสนานิกายมหายานมีความเชื่อเกี่ยวกับพระพุทธเจ้าที่แตกต่าง
จากนิกายเถรวาท โดยนิกายเถรวาทมีทรรศนะว่า พระพุทธเจ้าเป็นบุคคลสามัญ ไม่ได้มีอิทธิฤทธิ์เหนือมนุษ ย์
เช่นเดียวกับท่ีมหายานอธิบายไว้ เพราะในคัมภีร์ของพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทกล่าวอย่างชัดเจนว่า ความเป็น
พระพุทธเจ้าไม่ได้อยู่ที่ตัวบุคคลหรือกายเนื้อ หากแต่อยู่ที่ ธรรม ดังที่มีพุทธวจนะว่า “ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นชื่อว่าเห็น
เรา” (สมภาร พรมทา, 2540 : 3) 
 เจ้าแม่กวนอิมเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ชาวจีนเคารพนับถืออย่างกว้างขวาง และรู้จักกันในฐานะ “พระโพธิสัตว์
แห่งความเมตตากรุณา” โดยแท้จริงแล้ว เจ้าแม่กวนอิมไม่ได้เป็น “เจ้า” ในความหมายทั่วไป คำว่า “เจ้า” ที่ใช้กัน
นี้อาจมีที่มาจากคำว่า “เจ้าหญิง” อันหมายถึงเจ้าหญิงเมี่ยวชัน หรือพระราชธิดาเมี่ยวชัน พระธิดาองค์เล็กของ
กษัตริย์เมี่ยวจวง ผู้ครองแคว้นชิงหลิน ประเทศจีน ซึ่งทรงมีความศรัทธาแรงกล้าในพระพุทธศาสนา ทรงศึกษาและ
ปฏิบัติตามคำสอนของพระพุทธเจ้าจนแตกฉาน ทรงบำเพ็ญเพียรทางธรรมจนสำเร็จมรรคผลและมีอำนาจอภิญญา 
พระองค์ทรงแผ่เมตตาบารมีไปยังสรรพสัตว์ทั้งหลาย จึงได้รับนามว่า “กวนซีอิม” ซึ่งมีความหมายว่า “ผู้สดับเสียง
วิงวอนจากสรรพชีวิต” แท้จริงแล้ว พระโพธิสัตว์กวนอิมคือพระสัมมาธรรมวิทยาพุทธ ผู้แบ่งภาคมาเพื่อโปรดสัตว์
โลก (Jing Kaiyang, 2562 : 2-3) 
 จากข้อความข้างต้น ผู้เขียนเห็นว่า ความเชื่อในเจ้าแม่กวนอิมเป็นตัวอย่างที่สำคัญในการแสดงถึงพลัง
ศรัทธาของมนุษย์ ชาวจีนเคารพนับถือเจ้าแม่กวนอิมในฐานะพระโพธิสัตว์แห่งความเมตตากรุณา ซึ่งเป็นส่วนหนึ่ง
ของพุทธศาสนามหายาน ดังนั้น การศึกษาความเชื่อและศรัทธาในเจ้าแม่กวนอิมจึงมีความสำคัญและเป็นประโยชน์
ในการทำความเข้าใจถึงบทบาทของศาสนาในสังคมและการดำเนินชีวิตของผู้คน 
 
พระพุทธศาสนามหายาน 
 ก่อนที่ชาวจีนจะรับนับถือศาสนา ชาวจีนโบราณมีความเชื่อในการนับถือธรรมชาติและปรากฏการณ์ทาง
ธรรมชาติโดยเชื่อว่าเทพเจ้าหลากหลายองค์มีอำนาจกำหนดและควบคุมชะตาชีวิตของมนุษย์ ซึ่งมนุษย์ไม่อาจ
เอาชนะหรืออยู่เหนืออำนาจธรรมชาตินั้นได้ นอกจากนี้ ชาวจีนยังให้ความเคารพต่อผืนดินอย่างมาก เนื่องจากเชื่อ
ว่าดินเป็นแหล่งกำเนิดของสรรพชีวิตและพืชพรรณธัญญาหารต่าง ๆ ตามคติจีนที่กล่าวว่า “สวรรค์เป็นกษัตริย์ 
แผ่นดินเป็นราชินี” ซึ่งเป็นเทพเจ้าที่สามารถกำหนดชะตาชีวิตของมนุษย์ได้  (ต้วน ลี่ เซิง และบุญยิ่ง ไร่สุขสิริ, 
2543 : 3) 
 พระพุทธศาสนามหายานเป็นนิกายหนึ่งในศาสนาพุทธสายอาจริยวาท ซึ่งได้รับการนับถือในประเทศทาง
ตอนเหนือของอินเดีย เนปาล จีน ญี่ปุ่น เกาหลี เวียดนาม มองโกเลีย และบางส่วนของรัสเซีย จุดเด่นของนิกายนี้



11 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

เน้นแนวคิดการบำเพ็ญตนเป็นพระโพธิสัตว์ เพ่ือสั่งสมบารมีในการช่วยเหลือสรรพชีวิตให้พ้นจากความทุกข์ สำหรับ
การปฏิบัติตามพระวินัยนั้น ผู้ที่นับถือพระพุทธศาสนามหายานใช้เป็นแนวทางในการปฏิบัติธรรม ทั้งเพ่ือช่วยเหลือ
ผู้อื่นและเพื่อการดำรงตนในทางที่ดี (มนัสวี ศรีนนท์, 2564 : 31) พระพุทธศาสนาพัฒนาเป็นนิกายมหายานด้วย
สาเหตุจากปัจจัยภายในและภายนอก ปัจจัยภายในประกอบด้วยความเสื่อมของทิฏฐิสามัญญตาและสีลสามัญญตา
ของคณะสงฆ์ ซึ ่งส่งผลให้เกิดความแตกต่างทางความเชื ่อและการปฏิบัติ ส่วนปัจจัยภายนอกเกิดจากการ
เปลี่ยนแปลงในสังคม เช่น การเปลี่ยนแปลงพระบุคลิกภาพของพระพุทธเจ้า แรงกดดันจากศาสนาพราหมณ์ และ
อิทธิพลทางการเมืองที่ส่งผลต่อพุทธบริษัทฝ่ายคฤหัสถ์ การศึกษาเบื้องต้นเหล่านี้มีความสำคัญเพื่อให้เข้าใจ
พัฒนาการของพระพุทธศาสนาในอินเดียตั้งแต่เริ่มต้นจนกระทั่งสูญสิ้นจากแผ่นดินอินเดีย (ครรชิต มีซอง และพระ
มหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม, 2563 : 73) 
 พระพรหมบัญฑิต (2561) แสดงทรรศนะว่า พระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทให้ความสำคัญกับคุณภาพของศา
สนิกชน ขณะที่ฝ่ายมหายานมุ่งเน้นที่ปริมาณ โดยเชื่อว่าการมีปริมาณมากจะนำไปสู่การพัฒนาคุณภาพผ่านการ
อบรมและบ่มนิสัย ดังนั้นฝ่ายมหายานจึงสร้างพิธีกรรมและจารีตต่าง ๆ ขึ้นมาเพื่อดึงดูดประชาชนให้เ ข้ามามสี่วน
ร่วม และยังมีการปรับลดพระวินัยให้เหมาะสมกับกาลเทศะ อุดมคติของฝ่ายมหายานคือการให้ทุกคนบำเพ็ญตน
เป็นพระโพธิสัตว์เพ่ือช่วยปลดเปลื้องทุกข์จากสัตว์โลก 
 ในฝ่ายมหายาน พระโพธิสัตว์ถือเป็นผู้ที่ได้บำเพ็ญบารมีทั้ง ๖ ได้แก่ ทาน ศีล ขันติ วิริยะ ฌาน และปัญญา 
โดยพระโพธิสัตว์จะระลึกอยู่เสมอว่า สัตว์ทั้งหลายในโลกมีจิตบิดเบือนและตกอยู่ในมหาสมุทรแห่งสังสารวัฏอย่าง
ไม่อาจหลีกเลี่ยงได้ ดังนั้น พระโพธิสัตว์จึงต้องฝึกฝนบารมีและรักษาจริยวัตรที่ดี เพื่อช่วยสัตว์ทั้งหลายให้พ้นจาก
ความทุกข์ในสังสารวัฏและบรรลุอนุตตรสัมโพธิในที่สุด ในขณะเดียวกัน เสถียร โพธินันทะ (2543 : ก) การก่อตัว
ของมหายานเริ่มปรากฏให้เห็นเค้าโครงตั้งแต่พุทธศตวรรษที่ 1 แต่ยังไม่เด่นชัดมากนัก ความเห็นของคณาจารย์ใน
นิกายต่าง ๆ รวม 18 นิกาย ล้วนเป็นปัจจัยสำคัญที่ก่อให้เกิดแนวคิดมหายานทั้งสิ้น มหายานเริ่มมีรูปแบบที่ชัดเจน
ในราวพุทธศตวรรษที่ 6 โดยพระอัศวโฆษะ ชาวเมืองสาเกต ได้เผยแผ่หลักคำสอนของมหายานอย่างชัดเจนผ่าน
การแต่งคัมภีร์มหายานศรัทโธตปาทศาสตร์ 
 วิทยา ศักยาภินันท์ (2552, 1-14) ได้กล่าวถึงสาเหตุที ่พระพุทธศาสนามหายานเน้นอุดมการณ์พระ
โพธิสัตว์มีหลายประการ ดังนี้ 
 1. บุคลิกภาพของพระพุทธเจ้า ในพระชาติที่ผ่านมาทุกชาติ พระองค์ทรงบำเพ็ญบารมีอย่างต่อเนื่องเพ่ือ
เตรียมพร้อมเป็นพระพุทธเจ้าในอนาคต การบำเพ็ญบารมีนี้ช่วยให้พระองค์สามารถช่วยเหลือสัตว์โลกได้มากขึ้น 
การบำเพ็ญตนเพื่อเป็นพระโพธิสัตว์จึงเปิดโอกาสให้ทุกคนตั้งความปรารถนานี้ได้โดยไม่มีข้อจำกัด ซึ่งต่างจากการ
บรรลุเป็นสาวกของพระพุทธเจ้าที่ต้องเกิดขึ้นในยุคที่มีพระพุทธเจ้าอุบัติเท่านั้น 
 2. กุศลจิตของพระธรรมทูต พระธรรมทูตที่เผยแผ่พระพุทธศาสนามหายานในต่างถิ่นได้ปรับเปลี ่ยน
แนวทางเพื่อให้เข้ากับสังคมและวัฒนธรรมที่แตกต่างกัน โดยยังคงรักษาหลักการสำคัญของพระพุทธศาสนา 



12 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

อุดมการณ์พระโพธิสัตว์จึงเป็นสิ่งที่สามารถทำให้ผู้คนยอมรับได้ง่ายขึ้นและเข้าถึงจิตใจของคนในแต่ละพื้นที่ได้ดี
ยิ่งขึ้น 
 3. อิทธิพลจากศาสนาฮินดูนิกายภาควัต ในคริสต์ศตวรรษที่ 2 ศาสนาฮินดูเน้นการบูชาเทพเจ้าและ
ความจงรักภักดีต่อพระวิษณุ แนวคิดนี้ส่งผลต่อจิตวิทยาของประชาชน โดยเฉพาะชนชั้นล่าง ซึ่งให้ความสำคัญกับ
การอุทิศตนและการได้รับความคุ้มครองมากกว่าการแสวงหาปัญญาและความหลุดพ้นส่วนตัว ทำให้อุดมการณ์
พระโพธิสัตว์ตอบสนองต่อกลุ่มนี้ได้เป็นอย่างดี และสามารถแข่งขันกับศาสนาฮินดูในยุคนั้น ผู้คนนับถือพระ
โพธิสัตว์หลายองค์ โดยเฉพาะเจ้าแม่กวนอิม ถือเป็นพระโพธิสัตว์องค์สำคัญในพระพุทธศาสนามหายาน และมีผู้คน
ศรัทธาอย่างแพร่หลายทั่วโลก ด้วยเชื่อว่าพระองค์ทรงมีเมตตาและกรุณาอันยิ่งใหญ่ โดยช่วยเหลือผู้ที่ตกทุกข์ได้
ยากอย่างไม่เลือกปฏิบัติ และด้วยพระญาณบารมีของพระโพธิสัตว์กวนอิม ผู้คนเชื่อว่าพระองค์จะคุ้มครองให้
ปลอดภัยจากภัยอันตรายทั้งปวงและประสบความสำเร็จตามที่ปรารถนา 
 พระโพธิสัตว์ในพุทธศาสนามหายาน คือ บุคคลผู้บำเพ็ญบารมีเพ่ือบรรลุความเป็นพระพุทธเจ้า หรือผู้ที่จะ
เป็นพระพุทธเจ้าในอนาคต ท่านเหล่านี้ดำเนินชีวิตตามแนวทางของศูนยตา ซึ่งหมายถึงการปล่อยวางจากความ
ผูกพันและความยึดมั่นต่าง ๆ พระโพธิสัตว์มีบทบาทสำคัญในการชี้แนะและเตือนสรรพสัตว์ให้หลุดพ้นจากทิฏฐิที่
ก่อให้เกิดความทุกข์ โดยแสดงแนวทางสู่การหลุดพ้นที่เป็นอมตะและสงบสุข พร้อมทั้งตั้งปณิธานเพื่อช่วยเหลือ
สรรพสัตว์ให้เข้าถึงความหลุดพ้นจากทุกข์โดยสิ้นเชิง แนวคิดเรื่องพระโพธิสัตว์ถือเป็นแกนสำคัญและเป้าหมายของ
พุทธศาสนามหายาน พระโพธิสัตว์เป็นที่พ่ึงและท่ีเคารพของผู้ศรัทธา มีภารกิจหลักในการช่วยเหลือผู้คนให้พ้นทุกข์
และพบสุขในชีวิต ทั้งยังเป็นที่เคารพบูชาของผู้ศรัทธา ซึ่งพระโพธิสัตว์ถูกมองว่าเป็นเทพผู้สถิตอยู่ในสรวงสวรรค์ 
 พุทธศาสนามหายานถือว่าพระโพธิสัตว์ต้องกล้าหาญ ไม่ย่อท้อต่อทุกข์ภัยในวัฏสงสาร และยอมทนทุกข์
แทนสรรพสัตว์ได้ แม้การปลดปล่อยทุกข์นั ้นจะทำให้ต้องเผชิญกับความยากลำบากในนรกก็ตาม สาธุชนที่
ปรารถนาบรรลุพุทธภูมิย่อมถือเอาพระโพธิสัตว์เป็นแบบอย่าง เช่น พระอวโลกิเตศวรโพธิสัตว์ ผู้ตั้งปณิธานว่าหาก
ยังมีสัตว์ที่ทุกข์ยากอยู่ จะไม่ปรารถนาบรรลุพุทธภูมิ หรือพระกษิติครรภโพธิสัตว์ ผู้ตั้งปณิธานว่า ตราบใดที่นรก
ยังคงอยู่ ตราบนั้นก็จะไม่บรรลุพุทธภูมิ (ผุดพรรณ ศุภพันธุ์, 2529 : 79) 
 บรรดาพระโพธิสัตว์องค์สำคัญ ๆ พระอวโลกิเตศวรโพธิสัตว์ หรือที่รู้จักกันในนามเจ้าแม่กวนอิม เป็นพระ
โพธิสัตว์ที่มีผู้เคารพนับถือมากที่สุด เพราะเชื่อกันว่าพระองค์เป็นผู้ทรงไว้ซึ่งพระมหากรุณาอันกว้างใหญ่ไพศาล 
ชาวจีนได้ให้ความเคารพและบูชาพระปฏิมาหรือภาพของพระองค์อย่างแพร่หลายด้วยความศรัทธายิ่ง เนื่องด้วย
พระองค์ทรงมีพระเมตตาและพระกรุณาอย่างลึกซึ้ง ทรงคอยปลดเปลื้องความทุกข์และภัยพิบัตินานาประการ
ให้แก่สรรพสัตว์ ชาวจีนจึงเรียกว่า “กวนอิมพู่สัก” อันหมายถึง พระโพธิสัตว์ผู้ทรงคอยสอดส่องและสดับรับฟัง
เสียงความทุกข์สุขของสรรพสัตว์ เพ่ือช่วยปลดเปลื้องให้พ้นจากความทุกข์ยากนั้น ๆ (ไพฑูรย์ รื่นสัตย์, 2556 : 40-
41) พระอวโลกิเตศวรโพธิสัตว์ เป็นพระโพธิสัตว์ที่พุทธศาสนิกชนฝ่ายมหายานให้ความเคารพนับถืออย่างสูง 
เนื่องจากพระองค์ทรงมีพระมหากรุณาธิคุณอันยิ่งใหญ่ต่อสรรพสัตว์ โดยพระองค์ทรงแผ่เมตตาและโปรดสัตว์ทั่วทั้ง



13 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

ไตรโลก ให้พ้นจากความทุกข์ทั้งปวง พระอวโลกิเตศวรมหาโพธิสัตว์ทรงช่วยปลดเปลื้องความทุกข์ภัยแก่สัตว์โลก
อยู่เสมอ จึงมีพระนามที่แสดงถึงลักษณะและคุณสมบัตินี้ว่า “พระกวนอิม” ซึ่งมีความหมายว่า “พระมหาโพธิสัตว์
ผู้เงี่ยหูฟังเสียงของสัตว์โลก” ตามคติมหายาน พระอวโลกิเตศวรโพธิสัตว์ทรงอวตารในหลายลักษณะตามความ
เหมาะสมเพื่อโปรดสัตว์และช่วยเหลือในสถานการณ์ต่าง ๆ เช่น เมื่อไปช่วยกษัตริย์ก็จะปรากฏในรูปของกษัตริย์ที่มี
ศักดิ์สูงกว่าผู้ที ่ทรงช่วยเหลือ หรือหากไปปราบมารก็อวตารเป็นอภิมหาพญามารที่มีลักษณะดุร้ายและมีเศียร
มากมาย ดูยิ่งใหญ่กว่าและน่าเกรงขามกว่าเหล่ามารทั้งปวง และเมื่อทรงโปรดท้าวนางหรือสตรีเพศก็ทรงแสดง
กิริยามารยาทที่น่ากราบไหว้อย่างอ่อนโยน การที่พระองค์ทรงอวตารเช่นนี้ ก็เพื่อให้เหมาะสมกับกาละและเทศะ 
และเพ่ือให้ง่ายต่อการเผยแผ่ธรรมะนั่นเอง (เสถียร โพธินันทะ, 2522 : 2) 
 จากการสังเคราะห์ข้อมูลของ สุชาดา ตันตสุรฤกษ์ (2532 : 16-17) พบว่า ชาวจีนหรือชาวไทยเชื้อสายจีน
ส่วนใหญ่นับถือพุทธศาสนานิกายมหายาน ซึ่งเน้นการปฏิบัติธรรมเพื่อบรรลุผล โดยมุ่งหวังให้ตนเองหลุดพ้นจาก
ความทุกข์และช่วยผู้อื่นให้พ้นทุกข์ไปด้วย หลักคำสอนของพุทธศาสนามุ่งเน้นให้ผู้คนทำความดี ขณะที่มหายาน
เน้นการประกอบกรรมดีตามคุณธรรมของพระโพธิสัตว์ โดยมุ่งหวังให้ผู้ปฏิบัติมีจิตใจเสียสละ ไม่เห็นแก่ตัว และ
พร้อมช่วยเหลือผู้อื่น พฤติกรรมที่ควรทำ เช่น การบริจาคเงินเพื่อสาธารณประโยชน์ เช่น การสร้างอาคาร ถนน 
โรงเรียน และโรงพยาบาล นอกจากนี้ยังควรมีจิตใจเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ เมตตากรุณา และยกย่องบุคคลที่ปฏิบัติตาม
คุณธรรมของพระโพธิสัตว์ เช่น เจ้าแม่กวนอิม เป็นต้น 
 สามารถกล่าวได้ว่า พระพุทธศาสนามหายานเป็นนิกายหนึ่งในพุทธศาสนาที่ได้รับการนับถือในหลาย
ประเทศในเอเชีย เช่น จีน ญี่ปุ่น และเกาหลี ซึ่งเน้นการปฏิบัติธรรมเพื่อบรรลุผลที่ไม่เพียงแค่ช่วยให้ผู้ปฏิบัติตน
หลุดพ้นจากความทุกข์ แต่ยังสามารถช่วยเหลือผู้อื่นให้พ้นทุกข์ไปด้วย หลักคำสอนของมหายานมุ่งหวังให้ผู้ปฏิบัติมี
จิตใจเสียสละ ไม่เห็นแก่ตัว และพร้อมที่จะช่วยเหลือผู้อื่น โดยมีการสร้างพิธีกรรมและจารีตเพื่อดึงดูดผู้คนให้เข้ามา
มีส่วนร่วมในการปฏิบัติธรรม เช่น การบริจาคเพื ่อสาธารณประโยชน์และการช่วยเหลือผู ้อื ่นอย่างไม่หวัง
ผลตอบแทน เป็นสิ่งสำคัญในการปฏิบัติ พระอวโลกิเตศวรโพธิสัตว์ หรือเจ้าแม่กวนอิม ถือเป็นพระโพธิสัตว์ที่ได้รับ
ความศรัทธาจากผู้คนอย่างกว้างขวาง เนื่องจากพระองค์ทรงมีพระมหากรุณาธิคุณในการช่วยเหลือผู้คนจากทุกข์
ภัยต่าง ๆ 
 
ความเชื่อและศรัทธาในเจ้าแม่กวนอิม 
 ความเชื่อในพระอวโลกิเตศวรโพธิสัตว์ หรือที่รู้จักกันในชื่อ “เจ้าแม่กวนอิม” มีรากฐานมาจากพุทธศาสนา
นิกายมหายาน ซึ่งจะขอสรุปพอสังเขปดังนี้ 
 ตามพจนานุกรมพุทธศาสน์ฉบับประมวลศัพท์ ได้ให้ความหมายของคำว่า “ความเชื่อ” ในพระพุทธศาสนา
ที่สอดคล้องกับคำภาษาบาลีว่า “สัทธา” และภาษาสันสกฤตว่า “ศรัทธา” ไว้ว่า เป็นการเชื่อในสิ่งที่ควรเชื่อ ความ
เชื่อที่ประกอบด้วยเหตุผล ความมั่นใจในความจริง ความดี และสิ่งดีงาม รวมถึงในการทำความดี (พระธรรมปิฎก 



14 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

(ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2538 : 323) ความเชื่อของมนุษย์โดยทั่วไปเกิดจากความรู้สึกไม่ปลอดภัยต่ออำนาจเหนือ
ธรรมชาติ เมื่อเกิดเหตุการณ์ทางธรรมชาติที่เป็นอันตรายต่อชีวิตและทรัพย์สินของมนุษย์ และไม่สามารถหาเหตุผล
มาอธิบายได้ มนุษย์จึงเกิดความคิดว่าต้องมีบางสิ่งที่บันดาลให้เหตุการณ์เหล่านั้ นเกิดขึ้น สิ่งนั้นมีอำนาจเหนือ
ธรรมชาติ ซึ่งไม่สามารถอธิบายได้ชัดเจนว่าอำนาจนั้นคืออะไร จึงเกิดจินตนาการตามความรู้สึกว่าสิ่งที่มีอำนาจ
เหนือธรรมชาติ ได้แก่ ภูต ผี ปีศาจ วิญญาณ เทวดา นางไม้ เป็นต้น (ดนัย ไชยโยธา, 2538 : 68-69) 
 เจ้าแม่กวนอิม หรืออวโลกิเตศวรโพธิสัตว์ มีประวัติและตำนานที่เกี่ยวข้องกับชาวเอเชียตะวันออกและ
เอเชียตะวันออกเฉียงใต้มากมาย ทั้งจากหลักฐานทางวรรณกรรมและประติมากรรมที่พบในหลายพื้นที่ เจ้าแม่
กวนอิมเป็นพระโพธิสัตว์แห่งความเมตตาตามคติในพุทธศาสนานิกายมหายาน ตำนานกล่าวว่าเจ้าแม่กวนอิมเห็น
ความทุกข์ทรมานของผู้คนที่ประสบภาวะสงครามอันยาวนาน จึงกลายเป็นที่พึ่งทางใจในยามทุกข์ยาก ด้วยคตินิยม
นี้ ผู้ที่เคารพนับถือเจ้าแม่กวนอิมมักละเว้นจากการกินเนื้อวัว โดยเฉพาะในช่วงเทศกาลกินเจ และบางคนปฏิญาณ
ตนไม่บริโภคเนื้อวัวตลอดชีวิต อีกทั้งยังไม่ถวายอาหารที่มีเนื้อสัตว์แก่เจ้ าแม่กวนอิม เนื่องจากเชื่อว่าท่านมีเมตตา
ต่อสรรพสัตว์และละเว้นการฆ่าสัตว์ (วรรณพรรธน์ เฟรนซ์, 2560 : 68-98) 
 พระมหาโพธิธรรมาจารย์ วงศ์ศากยะ และภิกษุณีโพธิสัตต์ (วรมัย กบิลสิงห์) (2551 : 182) ได้ขยายความ
ถึงพระแม่เจ้ากวนอิมว่า พระองค์ทรงเป็นพระบรมโพธิสัตว์ที่มีปณิธานอันสูงส่งในการช่วยเหลือสรรพสัตว์ให้พ้น
จากความทุกข์ ด้วยการบำเพ็ญบารมีอย่างไม่หยุดยั้ง เพ่ือให้สัตว์ทั้งหลายสามารถหลุดพ้นจากความทุกข์และบรรลุ
ความสุขได้ แม้ว่าพระแม่กวนอิมจะมีคุณสมบัติพร้อมที่จะบรรลุพระนิพพานในทันที พระองค์กลับเลือกที่จะทน
ทุกข์และรอคอยเพ่ือช่วยเหลือสรรพสัตว์ก่อน แม้จะต้องอดทนต่อความยากลำบากในการบำเพ็ญธรรมเพ่ือผู้ที่ทุกข์
ทรมาน พระแม่กวนอิมทรงมีพระทัยที่เมตตากรุณาและอดทนอย่างยิ่ง การบำเพ็ญของพระองค์สะท้อนถึงพระ
เมตตาที่ลึกซึ้ง พร้อมทั้งเป็นการสัญญาว่าพระองค์จะยังคงตั้งปณิธานที่จะช่วยเหลือสรรพสัตว์ให้พ้นจากทุกข์ใน
อนาคต ความเชื่อในพระโพธิสัตว์ รวมถึงเจ้าแม่กวนอิมหรือพระอวโลกิเตศวรโพธิสัตว์ ถือเ ป็นเสมือนพลังชีวิต
สำหรับผู้ที่ศรัทธาอย่างมั่นคง เพราะความเชื่อดังกล่าวให้ความมั่นใจและความไว้วางใจ แม้ในสิ่งที่มองไม่เห็น ซึ่ง
ส่งผลให้เกิดรูปแบบและโครงสร้างทางสังคมที่มีระเบียบแบบแผนและสถานภาพ (Status) ที่ทุกคนยึดถือและ
ปฏิบัติตาม (เดือน คําดี, 2541 : 13) นอกจากนี้ อานุภาพแห่งพระโพธิสัตว์กวนอิมมีมากมายมหาศาลเพียงแต่
บุคคลใดก็ตาม เมื่อระลึกถึงพระองค์ด้วยความเลื่อมใสศรัทธา พระองค์ก็จะแผ่เมตตากรุณาปลดเปลื้องทุกข์ภัยต่าง 
ๆ ได้ตามประสงค์ พระองค์ทรงดลบันดาลให้ผู ้นั ้นแคล้วคลาดปลอดภัย มีความเข้มแข็ง ปราศจากทุกข์ภัย 
เสริมสร้างความเป็นสิริมงคลและความสมหวัง และการสวดพระนามของพระโพธิสัตว์กวนอิมด้วยจิตภาวนา แม้
เพียงวาระเดียวก็จะได้อานิสงค์ไม่มีวันหมดสิ้น (เบญจมาศ แพทอง, 2540 อ้างใน Jing Kaiyang, 2562 : 23) 
 จากการศึกษาวิจัยโดย Lu Yang (2555) ผลการวิจัยเกี่ยวกับความเชื่อในเจ้าแม่กวนอิมในสังคมไทย 
โดยเฉพาะในกลุ่มชาวไทยเชื้อสายจีน สามารถสรุปประเด็นสำคัญได้ดังนี้ 



15 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

 1. สัญลักษณ์แห่งความเมตตา เจ้าแม่กวนอิมถือเป็นสัญลักษณ์แห่งความเมตตากรุณาที่ช่วยปลดเปลื้อง
ทุกข์ให้แก่ผู้ที่ศรัทธา ทำให้ชาวไทยเชื้อสายจีนให้ความนับถืออย่างสูง โดยเฉพาะด้านการให้โดยไม่หวังผลตอบแทน 
ซึ่งสอดคล้องกับหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาในเรื่อง "เมตตา" การนับถือเจ้าแม่กวนอิมยังสามารถสร้างแรง
บันดาลใจในด้านคุณธรรมจริยธรรม โดยเฉพาะการเผยแพร่แนวทางแห่งความเมตตานี้ให้กว้างขวางมากข้ึน 
 2. การผสมผสานทางวัฒนธรรม ความเชื่อของชาวจีนในสังคมไทยมีลักษณะผสมผสานที่เป็นเอกลักษณ์ 
ชาวจีนที่อพยพมาตั้งแต่สมัยกรุงศรีอยุธยา ได้รักษาและส่งต่อความเชื่อและประเพณีของตนมาจนถึงปัจจุบัน แม้ว่า
บางส่วนจะปรับตัวหรือกลมกลืนไปกับวัฒนธรรมไทย แต่ก็ยังคงรักษาเอกลักษณ์เฉพาะตัวไว้ โดยเฉพาะการนับถือ
เจ้าแม่กวนอิม ซึ่งมีการเผยแพร่ผ่านสื่อต่าง ๆ ในยุคปัจจุบัน 
 3. พิธีกรรมและบทบาทในวิถีชีวิต ความเชื่อและพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับเจ้าแม่กวนอิมในสังคมไทย 
โดยเฉพาะในย่านเยาวราช มีอิทธิพลต่อชีวิตประจำวันของผู้นับถือ ไม่ว่าจะเป็นด้านร่างกาย จิตใจ อาหารการกิน 
หรือวิถีชีวิต โดยเฉพาะการงดเนื้อสัตว์ในบางเทศกาล ซึ่งสะท้อนถึงความเชื่อและพิธีกรรมที่มีบทบาทต่ อวิถีชีวิต
ของผู้ศรัทธา อีกท้ังยังมีเทศกาลและพิธีการขอพรต่าง ๆ ซึ่งส่งเสริมให้ผู้ศรัทธามีจิตใจเข้มแข็งและเชื่อมั่นว่าเจ้าแม่
กวนอิมจะช่วยให้ชีวิตของพวกเขาสมปรารถนา 
 ชาวไทยเชื้อสายจีนมีความผูกพันลึกซึ้งกับการกราบไหว้เทพเจ้าและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ซึ่งสืบทอดมาจากบรรพ
บุรุษที่ถือปฏิบัติกันมาอย่างต่อเนื่อง โดยยึดถือพิธีกรรมเหล่านี้เพื่อความเป็นสิริมงคลแก่ชีวิต การปฏิบัติตาม
พิธีกรรมต่าง ๆ จึงเป็นการยึดเหนี่ยวจิตใจเพื่อช่วยให้สามารถดำรงชีวิตได้อย่างปลอดภัย ประสบความสำเร็จใน
หน้าที่การงาน สร้างความรัก ความสามัคคี และความผูกพันในหมู่ญาติวงศ์ตระกูล รวมถึงเชื่อมความสัมพันธ์กับคน
ไทยเชื้อสายจีนด้วยกัน จึงเป็นเหตุผลที่ทำให้หลายครอบครัวสามารถประสบความสำเร็จในชีวิต ปัจจุบันจะเห็นได้
ว่า การดำเนินชีวิตและการทำธุรกิจต่าง ๆ ของคนไทยเชื้อสายจีนมักมีการขอพรจากเทพเจ้าและสิ่งศักดิ์สิทธิ์เพ่ือให้
ประสบผลสำเร็จ (ประเสริฐศักย์ ซึ้งประสิทธิ์, 2565 : 35-45) 
 ความเชื่อและศรัทธาในเจ้าแม่กวนอิมหรือพระอวโลกิเตศวรโพธิสัตว์ มีรากฐานจากพุทธศาสนานิกาย
มหายาน โดยเน้นถึงความเมตตากรุณาและการช่วยเหลือสรรพสัตว์ให้พ้นจากความทุกข์ ความเชื่อนี้ปรากฏผ่าน
พิธีกรรม การละเว้นการบริโภคเนื้อสัตว์ และเทศกาลต่าง ๆ ซึ่งสร้างแรงบันดาลใจในด้านคุณธรรม ความผูกพันใน
ความเชื่อดังกล่าวยังช่วยส่งเสริมความรักและความสามัคคีในครอบครัวและชุมชน การกราบไหว้เจ้าแม่กวนอิมเป็น
ที่พ่ึงทางจิตใจในยามทุกข์ พร้อมทั้งเสริมพลังให้ผู้ศรัทธาแคล้วคลาดจากภัยอันตรายทั้งปวง ด้วยเหตุนี้ ความเชื่อใน
เจ้าแม่กวนอิมจึงยังคงมีบทบาทสำคัญในวิถีชีวิตและความสำเร็จของผู้ศรัทธาในหลายด้าน ทั้งส่วนบุคคลและสังคม 
  
 
วัตรปฏิบัติที่เกี่ยวข้องตามความเชื่อ 



16 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

 ปัจจุบัน ความเชื่อเกี่ยวกับเจ้าแม่กวนอิมมีความหลากหลาย โดยแต่ละพื้นที่มีรูปแบบความเชื่อและการ
ประกอบพิธีกรรมที่แตกต่างกันไป ซึ่งบางครั้งอาจมีมุมมองที่หลากหลายในด้านความน่าเชื่อถือของพิธีกรรมเหล่านี้ 
จากประเด็นดังกล่าว จึงได้มีการเสนอแนวคิดเพื่อวิเคราะห์พัฒนาการและสภาพของความเชื่อและพิธีกรรม 
ตลอดจนแนวทางในการส่งเสริมและสนับสนุนให้การประกอบพิธีกรรมและมุมมองความเชื่อที่เกี่ยวกับเจ้าแม่
กวนอิมสอดคล้องกับแนวทางที่เหมาะสม ซึ่งอาจเป็นประโยชน์ต่อผู้ศรัทธาในเจ้าแม่กวนอิม (เพชรวราภรณ์ กอบ
กิจ และคณะ, 2564: 64-77) โดยสามารถสรุปได้ดังนี้ 
 พิธีกรรม หมายถึง พฤติกรรมที่มนุษย์ปฏิบัติต่อความเชื่อทางศาสนาของตน โดยไม่จำกัดว่าเป็นศาสนาใด 
ซึ่งทุกศาสนามีการปฏิบัติตามความเชื่อและความศรัทธาของตนเอง ถือเป็นกิจกรรมบูชาหรือการประกอบพิธีที่
เกี่ยวข้องกับชีวิตความเป็นอยู่ในชีวิตประจำวัน และสะท้อนความเชื่อดั้ งเดิมของชาวบ้านในชนบท พิธีกรรมยัง
แสดงถึงวัฒนธรรมของบุคคลในสังคมนั้น ๆ รูปแบบของพิธีกรรมมีการพัฒนาอย่างต่อเนื่อง เพื่อให้เข้ากับผู้คนใน
แต่ละพื้นที่ มักผสมผสานระหว่างพิธีที่มีอยู่เดิมกับสิ่งใหม่ ๆ ที่เข้ามามีบทบาท (ฐาปนี พิมพลักษณ์, 2549 : 9 -10) 
แบบอย่างหรือธรรมเนียมที่ควรปฏิบัติตาม เช่น การปฏิบัติให้ถูกต้องตามพิธี พิธีกรรม หมายถึง การบูชา หรือแบบ
แผนที่ปฏิบัติตามหลักศาสนา (สุริยา รัตนกุล, 2549 : 1) 
 จากการศึกษาของ Jing Kaiyang (2562) พบว่าพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับเจ้าแม่กวนอิมสามารถจำแนกได้
เป็นสองประเด็นหลัก ดังนี้ 
 ประเด็นที่ 1 พิธีกรรมเกี่ยวกับตำนานของเจ้าแม่กวนอิม (วันอาเนี้ยแช) 
 ในวันนี้คนไทยเชื้อสายจีนจะประกอบพิธีกรรมเพื่อระลึกถึงเจ้าแม่กวนอิม โดยปฏิบัติตนตามหลักของการ
ถือศีลและการกินเจ แต่งกายด้วยชุดสีขาวซึ่งเป็นสัญลักษณ์ของความบริสุทธิ์ เพ่ือเข้าร่วมพิธีที่ศาสนสถาน โดยถือ
เป็นการบำเพ็ญบุญและสะสมกุศลให้แก่ตนเองและครอบครัว 
 ประเด็นที่ 2 พิธีกรรมท่ีเกี่ยวกับเทศกาลสำคัญ 
 ในช่วงเทศกาลสำคัญ เช่น ตรุษจีน ไหว้พระจันทร์ และเทศกาลกินเจ คนไทยเชื้อสายจีนจะทำพิธีกรรม
บูชาเจ้าแม่กวนอิมเพิ่มเติม เช่น การสวดมนต์อ้อนวอนขอพรเพื่อความเป็นสิริมงคล การปล่อยสัตว์ เช่น ปลาและ
นก เป็นการแสดงความเมตตาต่อสรรพชีวิตและเป็นการสะสมบุญกุศลในช่วงเวลาสำคัญ 

พิธีกรรมมีบทบาทสำคัญต่อสังคม โดยเป็นสื่อกลางที่ช่วยให้ผู้คนได้มารวมตัวกันและร่วมปฏิบัติพิธีอย่าง
ถูกต้องครบถ้วน ซึ่งเป็นการสร้างวินัยในสังคม พิธีกรรมยังเสริมสร้างความมั่นใจ กำลังใจ และความสุขในการ
ดำเนินชีวิตประจำวัน ช่วยให้บุคคลมีความรอบคอบ ไม่ประมาทในการใช้ชีวิต มีความเคารพซึ่งกันและกัน และรู้จัก
ปกป้องตนเอง นอกจากนี้ยังส่งเสริมความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างเพ่ือนบ้านและชุมชนโดยรวม สรุปได้ว่า ความเชื่อและ
พิธีกรรมมีความสำคัญและเป็นประโยชน์ต่อสังคม ช่วยสร้างความรักและความสามัคคี แสดงถึงความเจริญทาง
จิตใจของคนในสังคม และเป็นแรงจูงใจให้ผู้คนทำความดี ละเว้นความชั่ว ทำให้เกิดความอ่ิมเอิบใจ (Jing Kaiyang,  
2562 : 6) 



17 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

พิธีกรรมและการสักการะบูชาพระอวโลกิเตศวรโพธิสัตว์มีรากฐานมาจากความศรัทธาและความเลื่อมใส
อย่างลึกซึ้ง ซึ่งผสมผสานทั้งแนวคิดแบบอเทวนิยมและเทวนิยม โดยได้รับอิทธิพลจากลัทธิภักติในศาสนาฮินดู ที่
เน ้นความจงรักภักดีต ่อเทพเจ้า ส ่งผลให้ความศรัทธามีบทบาทสำคัญในพิธ ีกรรม และการสักการะบูชา 
พุทธศาสนิกชนชาวจีนเคารพนับถือพระอวโลกิเตศวรโพธิสัตว์มาตั้งแต่พุทธศตวรรษที่ 12 ดังปรากฏในบันทึกการ
เดินทางของพระถังซัมจั๋ง ความเชื่อในพระโพธิสัตว์นี้สืบทอดมาจากมหายานยุคปลาย ผสมผสานแนวคิดฮินดูและ
วัฒนธรรมท้องถิ่นจีน พุทธศาสนิกชนชาวจีนยกย่องพระอวโลกิเตศวรโพธิสัตว์ (หรือเจ้าแม่กวนอิม) ในฐานะเทพ
เจ้าองค์หนึ่ง และมีความเชื่อเกี่ยวกับการอวตารในรูปแบบต่าง ๆ ซึ่งคล้ายคลึงกับพุทธศาสนิกชนชาวไทยบางกลุ่ม 
แม้ว่าหลักคำสอนและบทสวดมนต์เพ่ือบูชาพระโพธิสัตว์จะเน้นให้ผู้ศรัทธาปฏิบัติตามแนวทางแห่งการเสียสละ การ
บำเพ็ญบารมี และการละวางเพื่อเข้าถึงการหลุดพ้น แต่ในทางปฏิบัติกลับพบว่า ความเชื่อในอิทธิปาฏิหาริย์มี
บทบาทสำคัญและมีอิทธิพลมากกว่าการปฏิบัติธรรมและการเข้าใจปรัชญาพุทธ (พระมหาสมยศ อาภายุตฺโต, 2546 
: ข) 
 นักวิชาการและผู้เชี่ยวชาญด้านศาสนาหลายท่านได้เสนอแนวคิดเกี่ยวกับความเชื่อและการปฏิบัติที่
เกี่ยวข้องกับเจ้าแม่กวนอิม ในที่นี้สามารถยกตัวอย่างได้จากงานของ รัตนะ ปัญญาภา และอภินันท์ ธรรมอินทร์
ลาด (2565 : 187-209) ที่ได้อธิบายแนวทางการปฏิบัติสำหรับผู้นับถือพระอวโลกิเตศวรโพธิสัตว์ (เจ้าแม่กวนอิม) 
ในพุทธศาสนามหายาน ผ่านบทความวิชาการเรื่อง “วัตรปฏิบัติสำหรับผู้นับถือพระอวโลกิเตศวรโพธิสัตว์ (เจ้าแม่
กวนอิม)” ซึ่งมีรายละเอียดดังนี้ 
 1. การรักษาศีล การรักษาศีลถือเป็นหลักปฏิบัติสำคัญอันดับแรกสำหรับผู้นับถือเจ้าแม่กวนอิม หรือ
พระอวโลกิเตศวร ในพุทธศาสนามหายาน คำว่า "ศีล" หมายถึงบทบัญญัติที่กำหนดการปฏิบัติเพื่อให้บุคคลอยู่
ร่วมกันในสังคมอย่างสงบสุข โดยการรักษาศีลนี้รวมถึงการควบคุมกายและวาจาให้อยู่ในขอบเขตที่เหมาะสม ซึ่ง
เป็นหนึ่งในหลักทศพิธราชธรรม ทั้งนี้ ศีลในพุทธศาสนามหายานมีสาระคล้ายคลึงกับศีลในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
เช่น ศีล 5 และศีล 8 แต่มีความแตกต่างในรายละเอียดบางประการ เช่น ลำดับศีลอุโบสถ 
 นอกจากนี้ ยังมีแนวคิด “ตรีวิสุทธศีล” ซึ่งเน้นความบริสุทธิ์ของศีลสามลักษณะ คือ การงดเว้นจากการ
ประกอบอกุศล การควบคุมอินทรีย์ และการพัฒนาความเมตตากรุณาช่วยเหลือสัตว์ ซึ่งถือเป็นการบำเพ็ญตนเพ่ือ
สรรพสัตว์ เช่น การให้อาหาร การพยาบาล การให้ที่พักพิง เป็นต้น การบำเพ็ญนี้สอดคล้องกับหลักความไม่เกรง
กลัวสี่ประการของพระอวโลกิเตศวรโพธิสัตว์ ซึ่งหมายถึงความไม่หวั่นกลัวในการช่วยเหลือสรรพสัตว์ให้พ้นทุกข์ ไม่
ว่าจะเป็นการช่วยเหลือในภาวะไฟลุกท่วม การจมน้ำ หรือการเผชิญกับดินแดนลวงตา 
 2. การกินเจ การกินเจเป็นการปฏิบัติธรรมสำคัญสำหรับผู้นับถือพระพุทธศาสนามหายาน โดยเฉพาะชาว
จีนและชาวญวน คำว่า “เจ” หมายถึงการงดอาหารที่มีเนื้อสัตว์ รวมถึงพืชบางชนิด เช่น กระเทียม กุยช่าย ผักชี 
เป็นต้น ซึ่งการกินเจในลักษณะนี้เกี่ยวข้องกับการรักษาศีลแปด ควบคู่กับการบำเพ็ญธรรมเพื่อชำระกาย วาจา ใจ 



18 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

ให้บริสุทธิ์ เทศกาลกินเจตรงกับเดือนเก้า ตามปฏิทินจันทรคติของจีน เริ่มต้นจากวันขึ้น 1 ค่ำ ถึง 9 ค่ำ รวมเป็น
เวลา 9 วัน ซึ่งถือเป็นช่วงเวลาของการบูชาและสักการะพระพุทธเจ้า พระโพธิสัตว์ และดาวนพเคราะห์ทั้ง 9 
 การกินเจยังเป็นการแสดงความเคารพและสืบสานความเชื่อในการบำเพ็ญตนเพื่อประโยชน์แก่สรรพสัตว์ 
สวดมนต์ภาวนาและแผ่เมตตาเพื่อความสงบสุขและความเจริญรุ่งเรืองในชีวิต การบำเพ็ญกุศลเหล่านี้เชื่อว่าจะ
นำมาซึ่งพรและความสมบูรณ์พูนสุข และเป็นการสร้างคุณธรรมที่ยั่งยืนในสังคม 
 3. การสวดมนต์เพื่อสักการบูชาพระอวโลกิเตศวรโพธิสัตว์ การสวดมนต์เพื่อสักการบูชาพระอวโลกิเต
ศวรโพธิสัตว์ (เจ้าแม่กวนอิม) มีบทบาทสำคัญในการยึดเหนี่ยวจิตใจของผู้ศรัทธา เป็นทั้งพลังใจและเครื่องเตือนให้
ระลึกถึงคุณธรรมและเมตตาของพระองค์ แนวทางการปฏิบัติเพื่อบูชาพระอวโลกิเตศวรนั้นเน้นการสำรวมกาย 
วาจา ใจ รวมถึงการเจริญเมตตาและปัญญาตามหลักธรรมที่พระองค์ได้ทรงแสดงไว้ 

ในการสวดมนต์บูชาพระอวโลกิเตศวร มีพิธีกรรมที่เรียบง่ายแต่เปี่ยมด้วยศรัทธา เช่น การจุดธูป น้ำเปล่า 
และการกราบไหว้ พร้อมกับสวดคาถาที่มีใจความสำคัญในการสรรเสริญคุณของพระอวโลกิเตศวรในฐานะพระ
โพธิสัตว์ผู้เปี่ยมด้วยมหาเมตตาและกรุณาอันยิ่งใหญ่ และการขอพรให้บรรเทาทุกข์ภัยของผู้สวด คำสวดนี้ยัง
สะท้อนถึงอานุภาพของพระรัตนตรัย ทั้งพุทธานุภาพ ธรรมานุภาพ และสังฆานุภาพ ซึ่งช่วยขจัดปัดเป่าความทุกข์
โศกและภัยต่าง ๆ ให้บรรเทาลง เพ่ือให้ผู้ศรัทธาเกิดความสุขความสงบในชีวิต 

ด้วยเหตุผลดังกล่าว วัตรปฏิบัติที่เก่ียวข้องกับความเชื่อในเจ้าแม่กวนอิมสะท้อนถึงศรัทธาและความเคารพ
อย่างลึกซึ้งของพุทธศาสนิกชน โดยมีพิธีกรรมหลากหลายรูปแบบ เช่น การรักษาศีล การกินเจ และการสวดมนต์
บูชา ซึ่งมุ่งเน้นการบำเพ็ญกุศล การเสียสละ และการแผ่เมตตาเพื่อประโยชน์แก่สรรพสัตว์ ความเชื่อนี้หยั่งรากลึก
ในพระพุทธศาสนามหายาน ผสมผสานกับวัฒนธรรมท้องถิ่นและแนวคิดจากศาสนาฮินดู ทำให้พิธีกรรมดังกล่าวมี
บทบาทสำคัญท้ังในด้านจิตใจและสังคม ช่วยส่งเสริมการดำเนินชีวิตอย่างมีคุณค่าและสงบสุขทางจิตใจ 
 
บทสรุป 
 ความเช ื ่อในเจ ้าแม ่กวนอ ิมสะท ้อนถ ึงศร ัทธาและความเมตตากร ุณาอ ันล ึกซ ึ ้ งของมน ุษย์   
ซึ่งหยั่งรากในพระพุทธศาสนามหายาน เจ้าแม่กวนอิม หรือพระอวโลกิเตศวรโพธิสัตว์ เป็นที่พึ่งทางจิตใจและแรง
บันดาลใจให้ผู้ศรัทธามุ่งมั่นบำเพ็ญกุศล ช่วยเหลือผู้อื่น และแผ่เมตตา พิธีกรรมที่เกี่ยวข้อง เช่น การสวดมนต์ การ
กินเจ และการเสียสละเพื่อส่วนรวม แสดงถึงการผสมผสานหลักธรรมของมหายานเข้ากับวัฒนธรรมท้องถิ่น การ
กราบไหว้เจ้าแม่กวนอิมช่วยเสริมกำลังใจในยามทุกข์ และสร้างความรักความสามัคคีในครอบครัวและชุมชน 
บทบาทนี้ยังคงเป็นหัวใจสำคัญในวิถีชีวิตและจิตวิญญาณของผู้ศรัทธาในปัจจุบัน 
 
 
เอกสารอ้างอิง 



19 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

เดือน คําดี. (2541). ศาสนศาสตร์. กรุงเทพฯ : เกษตรศาสตร์. 
ดนัย ไชยโยธา. (2538). ลัทธิศาสนาและระบบความเชื่อกับประเพณีนิยมในท้องถิ่น. กรุงเทพฯ : โอเดียนสโตร๑. 
ดอดด์, เรย์. (2552). พลังความเชื่อ: เครื่องมือชิ้นสำคัญเพ่ือชีวิตที่ไม่ธรรมดา (The power of belief) (พรรณี ชูจิ

รวงศ,์ ผู้แปล). กรุงเทพฯ : ต้นไม้. 
ต้วน ลี่ เซิง และบุญยิ่ง ไร่สุขสิริ. (2543). ความเป็นมาของวัดจีนและศาลเจ้าจีนในประเทศไทย. กรุงเทพมหานคร : 

สายส่งศึกษิต. 
ธนาภรณ์ วิวัฒน์ศร. (2556). ทัศนคติและพฤติกรรมที่มีต่อความเชื่อเรื่องโชคลางของผู้บริโภคในกรุงเทพมหานคร. 

สารนิพนธ์การจัดการมหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยมหิดล. 
น. ณ ปากน้ำ. (2538). เจ้าแม่กวนอิม : พระโพธิสัตว์แห่งความเมตตาในศิลปะจีน. กรุงเทพฯ: มติชน. 
พระธรรมปิฎก (ประยุทธ ์ ปย ุต ฺโต). (2538). พจนานุกรมพุทธศาสน ์ ฉบับประมวลศัพท์ (พิมพ ์ครั้ ง 

ที่ 8). กรุงเทพฯ : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมบัณฑิต. (2561). พระไตรปิฎกฉบับสากล : วิถีธรรมจากพุทธปัญญา. พระนครศรีอยุธยา : มหาวิทยาลัย

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหาสมยศ อาภายุตฺโต. (2546). การศึกษาเชิงวิเคราะห์แนวความคิดเรื่องพระอวโลกิเตศวรโพธิสัตว์ (กวนอิม) 

ในพระพุทธศาสนามหายาน. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

พระมหาโพธิธรรมาจารย์ วงศ์ศากยะ และภิกษุณีโพธิสัตต์ (วรมัย กบิลสิงห์). (2551). ประวัติพระกวนอิมมาตาฯ 
(พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ : บริษัท ส่องสยาม จำกัด. 

ผุดพรรณ ศุภพันธุ์. (2528). การศึกษาเปรียบเทียบความคิดเกี่ยวกับพระพุทธเจ้าในพุทธปรัชญาเถรวาทกับพุทธ
ปรัชญามหายาน. วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต. จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

เพชรวราภรณ์ กอบกิจ และคณะ. (2564). เจ้าแม่กวนอิม: พัฒนาการความเชื่อและพิธีกรรมของชุมชนสุนทรนนท์ 
ในบ้านตำบลย่านตาขาว อำเภอย่านตาขาว จังหวัดตรัง. วารสารสังคมพัฒนศาสตร์, 4(2), 64-77. 

รัตนะ ปัญญาภา และอภินันท์ ธรรมอินทร์ลาด. (2565). วัตรปฏิบัติสำหรับผู้นับถือพระอวโลกิเตศวรโพธิสัตว์ (เจ้า
แม่กวนอิม). วารสารปณิธาน, 18(1), 187-209. 

สมภาร พรมทา. (2540). พระพุทธศาสนามหายานนิกายหลัก (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย. 

สุริยา รัตนกุล. (2549). พิธีกรรมในศาสนา. กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยมหิดล. 
เสฐียร พันธรังษี. (2543). พุทธศาสนามหายาน (พิมพ์ครั้งที่ 4). กรุงเทพฯ : สุขภาพใจ. 
เสถียร โพธินันทะ. (2522). คัมภีร์พระอวโลกิเตศวรโพธิสัตว์ (พระกวนอิม). กรุงเทพมหานคร : แสวงสุทธิการพิมพ์. 



20 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

วิทยา ศักยาภินันท์. (2552). อุดมการณ์พระโพธิสัตว์ : พุทธจริยศาสตร์เพ่ือมหาชน. วารสารมนุษยศาสตร์, 16(1), 
1-14. 

วรรณพรรธน์ เฟรนซ์. (2560). องค์พระกวนอิมพันกรแห่งวัดบุ๊ตต้าบ : พระโพธิสัตว์แห่งความเมตตาในศิลปะ
เวียดนาม. วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี, 13(1), 68-98. 

ครรชิต มีซอง และพระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม. (2563). การศึกษาประวัติและการเกิดพระพุทธศาสนานิกาย
มหายาน. วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์, 3(2), 69-76. 

Jing, K. (2562). ความเชื่อและพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับเจ้าแม่กวนอิมของชาวไทยเชื้อสายจีนในย่านเยาวราช. 
วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยหัวเฉียวเฉลิมพระเกียรติ. 

Lu Yang. (2555). กวนอิม : ความเชื ่อของชาวไทยเชื ้อสายจีนในย่านเยาวราช. วิทยานิพนธ์ศึกษาศาสตร
มหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยฝู่ต้าน. 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



21 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

การบริหารกิจการคณะสงฆ์ไทยในยุควูก้า 
The Administration of Thai Sangha Affairs in the VUCA Era 

 
พระครูปลัดพนานันท์ ฐิตเมโธ1  

Phrakhrupalad Phananan Thitamadho 
พระครูโสภณธรรมวิศิษฏ์2  

Phrakhrusophondhammawisit 
พระมหาพัฒนวิสิฐ ฐิตญาโณ3  

Phramaha Patthanawisit Thitayano 
พระก้องเกียรติ สุวฑฺฒนปญฺโญ4  

Phra Kongkiat Suwatdhanapañño 
 

บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการนี้มุ่งศึกษาความสำคัญของการบริหารกิจการคณะสงฆ์ไทยในบริบทยุควูก้า ซึ่งเป็นยุคที่
เต็มไปด้วยความเปลี่ยนแปลงอย่างผันผวน ไม่แน่นอน ซับซ้อน และคลุมเครือ โดยเน้นการปรับตัวให้สอดคล้องกับ
การเปลี่ยนแปลงในสังคม ทั้งด้านเศรษฐกิจ การเมือง และวัฒนธรรม การบริหารกิจการคณะสงฆ์จำเป็นต้องให้
ความสำคัญกับการพัฒนาระบบการปกครอง การศึกษา การเผยแผ่ศาสนา และการช่วยเหลือสังคมอย่างรอบดา้น 
พร้อมกับการนำเทคโนโลยีและข้อมูลมาใช้เพ่ือเพ่ิมความโปร่งใสและประสิทธิภาพในการบริหารจัดการ การเผยแผ่
ศาสนาต้องมีการปรับเปลี่ยนให้ทันสมัย เช่น การใช้สื่อดิจิทัล ในขณะเดียวกัน การศึกษาสำหรับพระสงฆ์และ
ประชาชนควรมุ่งเน้นการพัฒนาทักษะที่เหมาะสมกับความต้องการในยุคปัจจุบัน รวมถึงการจัดสร้างระบบ
สนับสนุนที ่ยั ่งยืน การบริหารกิจการคณะสงฆ์ในอนาคตจึงจำเป็นต้องมีกลยุทธ์ที ่ยืดหยุ ่นและการวางแผน  
ที ่สามารถตอบสนองต ่อการเปล ี ่ยนแปลง เพ ื ่อสร ้างเสร ิมความม ั ่นคงและความย ั ่ งย ืนในท ุกระดับ  
ของการบริหารจัดการ 
คำสำคัญ : คณะสงฆ์ไทย, วูก้า 
 

 
1 นิสิตปริญญาโท หลกัสตูรพทุธศาสตรมหาบณัฑิต สาขาวิชาการจัดการเชิงพทุธ 
2 นิสิตปริญญาโท หลกัสตูรพทุธศาสตรมหาบณัฑิต สาขาวิชาการจัดการเชิงพทุธ 

3 นิสิตปริญญาโท หลกัสตูรพทุธศาสตรมหาบณัฑิต สาขาวิชาการจัดการเชิงพทุธ 

4 นิสิตปริญญาโท หลกัสตูรรฐัประศาสนศาสตรมหาบณัฑิต สาขาวิชารฐัประศาสนศาสตร ์



22 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

Abstract 
 This academic article aims to examine the significance of managing the Thai Sangha's affairs 
within the context of the VUCA era, characterized by volatility, uncertainty, complexity, and 
ambiguity. It emphasizes the necessity of adapting to societal changes in economic, political, and 
cultural dimensions. 
 Effective management of the Sangha's affairs requires a focus on developing governance 
systems, education, religious dissemination, and comprehensive social support. Additionally, the 
integration of technology and data is essential to enhance transparency and efficiency in 
management. Religious dissemination must modernize, such as through the use of digital media. 
Concurrently, education for monks and the public should prioritize skill development aligned 
with contemporary needs and establish sustainable support systems. 
 Future Sangha management demands flexible strategies and planning capable of 
responding to changes, ensuring stability and sustainability at all levels of administration. 
Keywords: Thai Sangha, VUCA 
 
บทนำ 
 การบังเกิดขึ้นของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าเป็นเหตุการณ์อันยิ่งใหญ่ ซึ่งเปลี่ยนแปลงประวัติศาสตร์ ความเชื่อ 
และวัฒนธรรมของชาวอินเดียในยุคนั ้นอย่างใหญ่หลวง จากที่กล่าวแล้วในบทที่ ๒ ว่า สังคมอินเดียก่อนยุค
พุทธกาลและในยุคพุทธกาลตกอยู่ในอิทธิพลของศาสนาพราหมณ์ ซึ่งหยั่ งรากฝังลึกลงในสังคมและสืบทอดกันมา
หลายพันปี โดยเฉพาะการแบ่งคนออกเป็น ๔ วรรณะนั้น เป็นวัฒนธรรมที่เหนียวแน่นมาก พราหมณ์ทั้งหลายเชื่อ
ว่าวรรณะพราหมณ์เท่านั้นเป็นวรรณะท่ีประเสริฐที่สุด วรรณะอ่ืนเลวทราม และทุก ๆ คนจะต้องเคารพพราหมณ์ 
 ดังที่ปรากฏในอัคคัญสูตร พราหมณ์ทั้งหลายได้ด่าบริภาษวาเสฏฐะและภารทวาชะ ผู้ออกจากตระกูล
พราหมณ์ไปบวชเป็นสามเณรในพระพุทธศาสนาว่า 
 “พราหมณ์เท่านั้นเป็นวรรณะประเสริฐที่สุด วรรณะอ่ืนเลวทราม พราหมณ์เท่านั้นเป็นวรรณะขาว วรรณะ
อ่ืนดำ พวกพราหมณ์ทั้งหลายเท่านั้นบริสุทธิ์ คนที่ไม่ใช่พราหมณ์หาบริสุทธิ์ไม่ พวกพราหมณ์ทั้งหลายเป็นบุตรเกิด
จากอุระ เกิดจากปากของพระพรหม พวกท่านมาละเสียจากวรรณะที่ประเสริฐที่สุด เข้าไปอยู่ในวรรณะที่เลวทราม
คือพวกสมณะ พวกคฤหบดี เป็นพวกดำ เกิดจากเท้าของพระพรหม การที่พวกท่านมาละเสียจากวรรณะประเสริฐ
สุดเช่นนี้ ไม่เป็นการดี ไม่เป็นการสมควรเลย” (ที.ปา. 15/51/146) 
 เมื่อพิจารณาจากข้อความข้างต้น เมื่อพระพุทธเจ้าประกาศคําสอนใหม่ พระองค์ได้ปฏิวัติแนวคิดเรื่อง
วรรณะโดยให้มนุษย์ทุกคนเท่าเทียมกัน ไม่ว่าจะเกิดมาในวรรณะใด การกระทำดีหรือชั่วจะส่งผลเช่นเดียวกันต่อทุก



23 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

คน ไม่ต้องยึดถือชาติกำเนิดเป็นเครื่องแบ่งแยก พระพุทธเจ้าทรงนำหลักการนี้ไปสู่การปฏิบัติในสถาบันสงฆ์ โดย
ทรงจัดตั้งคณะสงฆ์ที่เปิดรับบุคคลจากทุกวรรณะ ทุกคนในคณะสงฆ์มีสิทธิเท่าเทียมกันในด้านการปกครองและ
ชีวิตทางสังคม มีเพียงข้อกำหนดเรื่องการเคารพตามลำดับอายุและสมาชิกภาพ นอกจากนี้ วัดยังกลายเป็น
สถาบันการศึกษาที่ฝึกหัดพัฒนาคนตามหลักไตรสิกขา ซึ่งประกอบด้วยการฝึกฝนด้านศีล (อธิศีล) การพัฒนาจิต 
(อธิจิต) และการฝึกฝนปัญญา (อธิปัญญา) เพื ่อให้บุคคลพัฒนาไปสู ่การมีช ีว ิตที ่ถ ูกต้องดีงาม กล่าวคือ 
พระพุทธศาสนามีความสำคัญอย่างยิ่งในการดำรงชีวิตของคนไทยในทุกยุคทุกสมัย พระสงฆ์จึงมีบทบาทสำคัญใน
การเผยแผ่ความรู้และแนวทางการปฏิบัติธรรมอย่างถูกต้อง รวมถึงงานทั้ง ๖ ด้านที่คณะสงฆ์ควรตระหนักและให้
ความใส่ใจในบทบาทหน้าที่และความรับผิดชอบอย่างจริงจัง ได้แก่ การปกครอง ศาสนศึกษา การศึกษาสงเคราะห์ 
การเผยแผ่ สาธารณูปการ และสาธารณสงเคราะห์ เพื่อให้ประชาชนได้รับทราบ เข้าใจ และนำไปปฏิบัติ (พระ
ธรรมโมลี (สมศักดิ์ อุปสโม), 2530 : 633) ถ้าพระพุทธเจ้าไม่ประสบความสำเร็จในการประกาศศาสนา โดยที่หาผู้
บรรลุธรรมตามอย่างพระพุทธองค์ไม่ได้สักคนเดียว พระพุทธเจ้าก็เป็นเพียงพระปัจเจกพุทธะ คือ ผู้ตรัสรู้เฉพาะตน
ที่ไม่สามารถสอนคนอ่ืนให้บรรลุธรรมตามได้ จึงไม่ใช่นักบริหาร แต่เพราะเหตุที่พระพุทธเจ้าทรงสามารถสอนให้คน
อื่นตรัสรู้ตามได้ พระองค์จึงเป็นพระสัมมาสัมพุทธะ ผู้สามารถจัดตั้งองค์กรพระพุทธศาสนา และเป็นนักบริหาร
กิจการพระศาสนา (พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2549 : 6) 
 ในพระวินัยปิฎก จูฬวรรค (วิ.จู. 7/460/290) ได้กล่าวถึงขบวนการบวชในพระพุทธศาสนาว่า เป็นระบบที่
ไม่แบ่งแยกชั้นวรรณะ เปิดโอกาสให้ทุกคนจากทุกสาขาอาชีพสามารถเข้ามาบวชได้ เปรียบเสมือนดอกไม้หลากสีที่
สามารถจัดรวมกันในแจกันเดียวกันได้ฉันใด ผู้ที่บวชในพระพุทธศาสนาก็สามารถอยู่ร่วมกันได้ฉันนั้น ดังพุทธพจน์
ที่กล่าวไว้ว่า “เปรียบเหมือนแม่น้ำใหญ่อันได้แก่ แม่น้ำคงคา ยมุนา อจิรวดี สรภู และมหี เมื่อไหลถึงมหาสมุทรแล้ว
ย่อมละนามและโคตรอันเดิมเสีย ถึงซึ่งอันนับว่ามหาสมุทรเหมือนกัน วรรณะ ๔ เหล่านี้ คือ กษัตริย์ พราหมณ์ 
แพศย์ ศูทร ก็เช่นเดียวกัน เมื่อออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิตในธรรมวินัยที่ตถาคตประกาศแล้วย่อมละชื่อและ
ตระกูลเดิมเสีย ถึงซ่ึงอันนับว่าสมณะเชื้อสายศากยบุตรเหมือนกัน” 
 การจัดองค์กรของพระพุทธเจ้านั้นเริ่มต้นด้วยการมอบอำนาจให้พระสงฆ์ปกครองกันเอง โดยยึดถือธรรม
วินัยเป็นหลัก พระพุทธองค์ทรงทำหน้าที่เป็นพระอุปัชฌาย์ บวชให้กุลบุตรด้วยพระองค์เอง และดูแลเอาใจใส่ใน
การจัดระเบียบองค์กร เมื่อจำนวนพระสงฆ์เพ่ิมข้ึน พระพุทธองค์จึงมอบหมายภาระงานให้พระอุปัชฌาย์รับผิดชอบ
ตามบทบาทและหน้าที่ โดยพิจารณาคุณสมบัติของพระแต่ละรูปเป็นสำคัญ (พระศรีสัจญาณมุนี (สุมินทร์ ยติกโร), 
2561 : 23) พระพุทธองค์ทรงได้วางหลักในการบริหารกิจการคณะสงฆ์ โดยประทานพระโอวาทไว้ให้ในการบริหาร
กิจการคณะสงฆ์ทรงให้ยึดตามหลักพระธรรมและพระวินัย เพื่อให้สังคมมีความเจริญรุ่งเรืองตามหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนา ทำให้พระสงฆ์ผู้ซึ่งทำหน้าที่ในการเผยแผ่หลักพุทธธรรม เป็นผู้ที่มีบทบาทหลักสำคัญในการทำ
หน้าที ่เผยแผ่หลักพุทธธรรมแก่ประชาชน เป็นผู ้นำทางจิตใจและวิญญาณด้วยความเสียสละ เมตตากรุณา 
ปรารถนาดีให้ความจริงใจกับชุมชนและสังคม การที่พระสังฆาธิการเข้ามามีบทบาทสำคัญในการทำหน้าที่บริหาร



24 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

กิจการคณะสงฆ์ด้านต่าง ๆ ถือว่าเป็นการทำนุบำรุงศาสนาให้มีความงอกงามเจริญรุ่งเรืองยิ่ง ๆ ขึ้นไปอีก (พระ
เกษมศักดิ์ วรสกฺโข, 2554 : 1) 
 จากความสำคัญของการบริหารกิจการคณะสงฆ์ที่ต้องปรับตัวตามความเปลี่ยนแปลงของสังคมในปัจจบุัน 
เพ่ือรองรับความเป็นพลวัตและตอบสนองต่อความท้าทายของยุควูก้า ซึ่งมีผลกระทบต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
ผู้ศึกษาจึงจัดทำบทความวิชาการเรื่อง การบริหารกิจการคณะสงฆ์ไทยในยุควูก้า  เพื่อเป็นแนวทางในการพัฒนาสู่
อนาคตอย่างเหมาะสมกับบริบทที่เปลี่ยนแปลง 
 
การบริหารกิจการคณะสงฆ์ไทย 
 พระพุทธเจ้าตั้งสถาบันสงฆ์ขึ้นมา เพ่ือเป็นชุมชนตัวอย่างแห่งความประพฤติ ให้เป็นชีวิตตัวอย่าง เป็นทาง
ลัดที่จะบรรลุธรรม หรือไปถึงเป้าหมายของชีวิตที่เป็นพรหมจรรย์ ดำเนินชีวิตอย่างประเสริฐตามหลักอริยมรรค ไม่
มีข้อบังคับอะไรมาก มีหลักเกณฑ์คร่าว ๆ ว่า ให้ประพฤติพรหมจรรย์เพื่อทำที ่สุดแห่งทุกข์ นั่นคือตอนแรก 
เพราะว่าผู้ที่มาบวชนั้น เป็นผู้ที่พร้อมแล้ว เบื่อโลกแล้วเป็นส่วนมาก ก็ไม่จำเป็นต้องบอกว่า อย่าทำอย่างนั้น อย่า
ทำอย่างนี้ พอตอนหลังนี่ก็มีผู้ที่ยังไม่มีความพร้อมเข้ามาบ้าง ก็ต้องวางกฎระเบียบด้วยการฟังเสียงประชาชน (ศูนย์
มานุษยวิทยาสิรินธร, 2542 : 224-225) พัฒนาการการปกครองคณะสงฆ์จากการปกครองโดยพระธรรมวินัยสู่การ
ปกครองที่ผสมผสานระหว่างพระธรรมวินัยและกฎหมาย ซึ่งสามารถเห็นได้ชัดเจนในกรณีของการปกครองคณะ
สงฆ์ในประเทศไทย ตั้งแต่การมีพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ฉบับแรกเกิดขึ้น คือ พระราชบัญญัติการปกครองคณะ
สงฆ์ ร.ศ. 121 หรือใน พ.ศ. 2445 มาจนถึง พระราชบัญญัติการปกครองคณะสงฆ์ พ.ศ. 2505 ซึ่งได้มีการแก้ไข
เพิ่มเติมเป็นฉบับที่ 2 ใน พ.ศ. 2535 อย่างไรก็ตาม การมีพระราชบัญญัติการปกครองคณะสงฆ์ตั้งแต่อดีตจนถึง
ปัจจุบัน ถูกตั้งข้อสังเกตจากนักวิชาการว่า คณะสงฆ์ได้กลายเป็นคณะสงฆ์แห่งรัฐมากกว่าจะเป็นคณะสงฆ์แห่งพระ
ธรรมวินัย กล่าวคือ สมาชิกซึ่งได้แก่พระสงฆ์และสามเณรได้รับการดูแลจากพระสงฆ์ที่รู้จักกันในนามพระสังฆาธิ
การ หรือพระสงฆ์นักปกครอง ทั้งนี้ คณะสงฆ์เองได้กลายเป็นส่วนหนึ่งของระบบราชการ ส่งผลให้พระสงฆ์เดินตาม
กลไกรัฐมากกว่าการปฏิบัติตามพระธรรมวินัย (พระณรงค์ สังขวิจิตร, 2560 : 27-40) 
 การบริหารกิจการคณะสงฆ์ปัจจุบันมีมหาเถรสมาคมเป็นผู้ดูแลและมีอำนาจเด็ดขาดในการสั่งการ พร้อม
ทั ้งมีการกำหนดกฎ ระเบียบ และข้อบังคับเพื ่อจัดระเบียบคณะสงฆ์ให้เป็นอันหนึ ่งอันเดียวกัน ภายใต้
พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2505 ตั้งแต่การปกครองจนถึงการรักษาพระธรรมวินัยและหลักพระพุทธศาสนา 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต) (2539 : 55-56) ได้ให้ข้อมูลตามทัศนะของพระพุทธศาสนา การปกครองตาม
ความหมายในพระพุทธศาสนาเป็นการปกครองเพื่อการศึกษา การปกครองและความสงบเรียบร้อยที่เกิดจากการ
ปกครองนั้นมิใช่จุดหมายในตัวเอง แต่เป็นเพียงปัจจัยหรือสภาพที่เอื ้ออำนวย เพื่อช่วยให้แต่ละบุคคลบรรลุ
จุดหมายแห่งการศึกษา หรือเพื่อเป็นหลักประกันของการศึกษาโดยรวม หากไม่มีการปกครองด้วยการศึกษา ก็
จำเป็นต้องปกครองด้วยอำนาจ ซึ่งเมื่อปกครองด้วยอำนาจ จะก่อให้เกิดความรู้สึกในเชิงปฏิปักษ์ที่เอนเอียงไป



25 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

ในทางความขัดแย้ง ด้วยเหตุนี้ การปกครองแบบใช้อำนาจจึงนำมาซึ่งปัญหา เริ่มตั้งแต่เกิดความขัดแย้งในจิตใจ 
และนำไปสู่การเพ่ิมการใช้อำนาจและการใช้อาญามากข้ึนตามลำดับ การเน้นการลงโทษจะทวีความรุนแรงขึ้นเรื่อย 
ๆ ซึ่งไม่ใช่การปกครองที่มุ่งสร้างคนดี แต่เป็นการปกครองที่พยายามกำจัดคนเลว 
 โครงสร้างการปกครองคณะสงฆ์ในปัจจุบันแบ่งการปกครองออกเป็นการปกครองคณะสงฆ์ส่วนกลางและ
การปกครองคณะสงฆ์ส่วนภูมิภาค มีมหาเถรสมาคมเป็นองค์กรที่มีอำนาจสูงสุดและมีเจ้าคณะใหญ่ซึ่งมี 5 เจ้าคณะ
เป็นผู้ควบคุมดูแลเขตปกครองสงฆ์แต่ละคณะ ส่วนในภูมิภาคนั้นแบ่งเขตปกครองออกเป็น 18 ภาค มีเจ้าคณะภาค
แต่ละภาคเป็นผู้รับผิดชอบและมีส่วนที่รับผิดชอบอยู่ภายใต้อีก 3 ชั้น คือ จังหวัด อำเภอ และตำบล ถึงแม้องค์กร
การปกครองคณะสงฆ์จะมีสายการบังคับบัญชาที่ชัดเจน แต่เนื่องจากคณะสงฆ์เป็นองค์กรที่ใหญ่และมีพระภิกษุ
สามเณรเป็นจำนวนมาก แต่สภาพปัญหาทางอำนาจการบริหารยังคงมีการรวมศูนย์อำนาจอยู่ที่กรรมการมหาเถร
สมาคมเพียงไม่กี่รูป ทั้ง ๆ ที่หน่วยงานที่มีพ้ืนที่ทำงานจะขับเคลื่อนการทำงานในพ้ืนที่ต่าง ๆ ให้บรรลุวัตถุประสงค์
จริง ๆ นั้นขึ้นอยู่ที่ส่วนภูมิภาค โดยเฉพาะในระดับจังหวัดลงมา การทำงานของคณะสงฆ์จึงมีลักษณะการทำงาน
เหมือนระบบราชการที่รอคำสั่งจากเบื้องบน (ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร, 2542) 
 พระธรรมวรนายก (โอภาส นิรุตติเมธี) (2546: 49) อธิบายว่าการบริหารงานคณะสงฆ์ หมายถึง การ
กำหนดนโยบาย การวางแผน และการจัดทำโครงการต่าง ๆ โดยอาศัยหลักการ วิธีการ และระเบียบที่สนับสนุน
การดำเนินภารกิจสำคัญ 6 ประการ ได้แก่ 
 1. การปกครอง เป็นการจัดระบบความเป็นอยู่ในสังคมสงฆ์ โดยเน้นการบำบัดทุกข์บำรุงสุขเป็นสำคัญ  
 2. การศาสนศึกษา เป็นการจัดสภาพการเรียนรู้ทั้งในและนอกหลักสูตร โดยเน้นการเรียนการสอนตาม
หลักสูตรเป็นงานหลัก และการศึกษาอบรมเป็นงานรอง  
 3. การเผยแผ่ เป็นกระบวนการประกาศพระพุทธศาสนา โดยเน้นการออกไปอบรมสั่งสอน หรือเปิด
โอกาสให้ผู้ที่สนใจเข้ามารับการอบรม  
 4. การสาธารณูปการ เป็นกระบวนการบำเพ็ญสาธารณประโยชน์ โดยเน้นการพัฒนาภายในวัดเป็นงาน
หลัก และถือว่างานอ่ืนเป็นงานรอง  
 5. การศึกษาสงเคราะห์ เป็นกระบวนการสงเคราะห์ประชาชนในทุกช่วงวัย ให้ได้รับการศึกษาอย่าง
ต่อเนื่องในลักษณะ “การศึกษาแห่งชีวิต” โดยเน้นกลุ่มเยาวชนเป็นเป้าหมายหลัก และกลุ่มอื่น ๆ เป็นเป้าหมาย
รอง 
 6. การสาธารณสงเคราะห์ เป็นกระบวนการสงเคราะห์ผู้ประสบภัยพิบัติต่าง ๆ เช่น ภัยจากวินาศภัย 
อุบัติภัย และสาธารณภัย 
 การบริหารงานคณะสงฆ์ไทยให้มีประสิทธิภาพต้องรับผิดชอบในการสนองงานคณะสงฆ์ เพื่อสนับสนุน 
ส่งเสริม และทำนุบำรุงพระพุทธศาสนา โดยมีการอุปถัมภ์คุ้มครองและพัฒนากิจการพระพุทธศาสนา ดูแลรักษาศา
สนสมบัติ และพัฒนาพุทธมณฑลให้เป็นศูนย์กลางทางวิชาการพระพุทธศาสนาโลก นอกจากนี้ ยังมีการสนับสนุน 



26 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

ส่งเสริม และพัฒนาบุคลากรทางด้านพระพุทธศาสนา เพ่ือให้พระพุทธศาสนามีความเจริญมั่นคง พุทธศาสนิกชนมี
ความเข้มแข็งและความสุขตามหลักพุทธธรรม พร้อมทั้งส่งเสริมศีลธรรมและค้ำจุนสังคม โดยการอุปถัมภ์คุ้มครอง
พระพุทธศาสนาและส่งเสริมการเผยแผ่หลักธรรมให้ประชาชนได้นำไปปฏิบั ติให้เกิดประโยชน์จริง (พระสุริโย 
รุ ่งเรือง และธิติวุฒิ หมั่นมี, 2561 : 101-115) ในปัจจุบัน การปกครองทั้งฝ่ายบ้านเมืองและฝ่ายคณะสงฆ์ได้
ปรับเปลี่ยนเป็นรูปแบบการกระจายอำนาจ โดยเน้นการมีส่วนร่วมและการรับผิดชอบร่วมกัน แม้แต่การพิจารณา
เลื่อนหรือแต่งตั้งสมณศักดิ์ ก็เป็นหน้าที่ที่คณะสงฆ์จะร่วมกันพิจารณาและให้ความเห็นชอบตามลำดับชั้น เมื่อผ่าน
การพิจารณาของเจ้าคณะผู้ปกครองคณะสงฆ์ในแต่ละระดับแล้ว จึงนำเสนอต่อมหาเถรสมาคมเพื่อพิจารณา หาก
มหาเถรสมาคมให้ความเห็นชอบ สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติจะเสนอเรื ่องขึ ้นกราบบังคมทูล เ พ่ือ
พระราชทานสถาปนาและแต่งตั้งสมณศักดิ์ตามระเบียบของราชการ สมณศักดิ์ มีความสัมพันธ์กับลำดับชั้นของการ
ปกครองคณะสงฆ์ พระสงฆ์ท่ีมีสมณศักดิ์สูงมักเป็นผู้ปกครองสงฆ์ในระดับสูง เนื่องจากระเบียบการแต่งตั้งผู้บริหาร
คณะสงฆ์ในปัจจุบันได้กำหนดให้ระดับชั้นสมณศักดิ์เป็นหนึ่งในคุณสมบัติสำคัญสำหรับการดำรงตำแหน่งพระ
สังฆาธิการ พระสังฆาธิการที่จะได้รับการเลื่อนหรือแต่งตั้งสมณศักดิ์ ต้องมีคุณสมบัติทั้งในส่วนตัวและส่วนของวัด 
รวมถึงผลงานด้านสาธารณูปการ เช่น การก่อสร้างหรือบูรณปฏิสังขรณ์ศาสนสถานหรือถาวรวัตถุ โดยต้องแสดง
รายละเอียดผลงานและจำนวนเงินค่าก่อสร้างหรือบูรณปฏิสังขรณ์ตามหลักเกณฑ์ท่ีกำหนดไว้ในระเบียบ ซึ่งผลงาน
เหล่านี้สะท้อนถึงแรงศรัทธาของประชาชนที่มีต่อพระสงฆ์รูปนั้น ดังนั้น พระสงฆ์ผู้มีสมณศักดิ์จึงเป็นกำลังสำคัญใน
การบริหารกิจการคณะสงฆ์ (ณัฐฐาพร จินดาสวัสดิ์, 2558 : 34-35) 
 สรุปได ้ว ่า การบริหารกิจการคณะสงฆ์ไทยมีความสำคัญในการจัดระเบียบและพัฒนากิจการ
พระพุทธศาสนา โดยมีการผสมผสานระหว่างพระธรรมวินัยและกฎหมายเพ่ือให้การปกครองมีประสิทธิภาพ ตั้งแต่
การใช้พระราชบัญญัติการปกครองคณะสงฆ์ พ.ศ. 2505 จนถึงปัจจุบัน มหาเถรสมาคมมีอำนาจในการดูแลและ
กำหนดกฎระเบียบต่าง ๆ เพื่อให้คณะสงฆ์เป็นองค์กรที่มีความเป็นเอกภาพ การบริหารงานคณะสงฆ์มีการจัดการ
ใน 6 ด้านสำคัญ ได้แก่ การปกครอง การศึกษา การเผยแผ่ การสาธารณูปการ การศึกษาสงเคราะห์ และการสา
ธารณสงเคราะห์ ทุกภารกิจมุ่งเน้นการส่งเสริมและพัฒนาพระพุทธศาสนาให้มั่นคงและเจริญรุ่งเรือง การปกครอง
คณะสงฆ์ในปัจจุบันเป็นการกระจายอำนาจ ร่วมมือและรับผิดชอบร่วมกันในทุกระดับ  
 
สถานการณ์ของคณะสงฆ์ไทยปัจจุบัน 
 เมื่อโลกเปลี่ยนแปลงหมุนเวียนไป สรรพสิ่งในโลกย่อมแปรเปลี่ยนตาม ทั้งด้านเศรษฐกิจ สังคม การเมือง 
รวมถึงจิตใจ การที่พระสังฆาธิการจะบริหารกิจการคณะสงฆ์ในรูปแบบเดิมอาจทำได้ แต่เสี่ยงต่อการทำให้งาน
พระพุทธศาสนาไม่สามารถขับเคลื่อนให้เกิดประสิทธิภาพและประสิทธิผล การปรับตัวของพระสังฆาธิการในการนำ
หลักการบริหารกิจการคณะสงฆ์มาใช้นั ้น จำเป็นต้องดำเนินการด้วยความเข้าใจ รู ้เท่าทัน และเข้าถึงการ
เปลี่ยนแปลงของสังคมโลก (พระมหาจำนงค์ สิริวณฺโณ และคณะ, 2564 : 371-383) พระพุทธศาสนาเป็นสถาบัน



27 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

สำคัญของประเทศไทย มีความผูกพันแน่นแฟ้นกับประชาชนและประเทศชาติ แนวคิดในทุกด้านของสังคมไทยล้วน
มีรากฐานจากพระพุทธศาสนาแทบทั้งสิ้น จนมีผู้กล่าวว่า การวิเคราะห์สังคม เศรษฐกิจ และการเมืองของประเทศ
ไทยไม่อาจมองข้ามแนวคิดทางพระพุทธศาสนาได้ เนื่องจากพระพุทธศาสนาได้เ ข้ามาสู่สังคมไทยตั้งแต่เริ ่มตั้ง
อาณาจักร และดำรงอยู่อย่างต่อเนื่องจนถึงปัจจุบัน นอกจากนี้ พระพุทธศาสนายังเป็นตัวเชื่อมโยงส่วนต่าง ๆ ของ
สังคมให้เกิดความเป็นเอกภาพ ทั้งในด้านระบบความเชื่อและขนบธรรมเนียมประเพณี ซึ่งล้วนมีแนวคิดทาง
พระพุทธศาสนาเป็นรากฐาน จนถือได้ว่าพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาหลักของชาติไทย (สภาปฏิรูปแห่งชาติ, 2558 
: 3) 
 การจัดระเบียบองค์กรคณะสงฆ์ถือเป็นหัวใจสำคัญของการบริหารกิจการคณะสงฆ์ ครอบคลุมด้านการ
ปกครอง การศาสนศึกษา การศึกษาสงเคราะห์ การเผยแผ่ศาสนธรรม การสาธารณูปการ และการสาธารณ
สงเคราะห์ โดยให้ดำเนินไปตามพระธรรมวินัย กฎหมาย กฎระเบียบมหาเถรสมาคม ข้อบังคับ มติ พระบัญชาของ
สมเด็จพระสังฆราช หรือคำสั่งจากผู้บังคับบัญชาที่สูงกว่า นอกจากนี้ ยังรวมถึงการระงับอธิกรณ์ การวินิจฉัย การ
ลงนิคหกรรม การพิจารณาข้ออุทธรณ์ การแต่งตั้งหรือถอดถอนเจ้าคณะพระสังฆาธิการ ตลอดจนการควบคุมดแูล
ให้ข้อวัตรปฏิบัติและจริยาของพระภิกษุสามเณรเป็นไปตามที่กำหนด ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน สถาบันคณะสงฆ์
ไทยได้ตระหนักถึงความสำคัญของระบบการบริหารกิจการคณะสงฆ์ในทุกด้าน โดยเฉพาะในยุคปัจจุบันที่วิทยาการ
ด้านการบริหารและการจัดการมีความก้าวหน้าอย่างมาก คณะสงฆ์จึงควรนำวิทยาการเหล่านี้มาประยุกต์ใช้เพ่ือ
เสริมสร้างประสิทธิภาพในการบริหาร เช่น การอาศัยรูปแบบการบริหารแบบราชการของภาครัฐในบางกิจการ การ
นำการบริหารที่คล่องตัวแบบองค์กรเอกชนมาใช้ในบางกรณี และการบริหารกิจการบางด้านโดยยึดหลักพระธรรม
วินัยอย่างเหมาะสม (พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต), 2541 : 45) 
 พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ (ฉบับที่ 2) (2535) ได้กำหนดรูปแบบโครงสร้างการบริหารกิจการคณะสงฆ์ โดย
ให้พระภิกษุสงฆ์ปฏิบัติตามพระธรรมวินัยอย่างเคร่งครัด พร้อมทั้งให้ความสำคัญกับการปฏิบัติตามกฎหมาย อาทิ 
พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ กฎกระทรวง กฎมหาเถรสมาคม ข้อบังคับ ระเบียบ คำสั่ ง และประกาศต่าง ๆ หาก
พระภิกษุสงฆ์ละเมิดข้อบัญญัติแห่งสิกขาบทในพระวินัย จะได้รับโทษตามท่ีพระพุทธเจ้าทรงบัญญัติไว้ แต่ในกรณีที่
ละเมิดข้อบัญญัติตามพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ กฎมหาเถรสมาคม หรือระเบียบปฏิบัติต่าง ๆ ก็จะต้องได้รับโทษ
ตามที่กำหนดในบทบัญญัติเหล่านั้น อย่างไรก็ตาม หากมีการกระทำที่ไม่มีตัวบทกฎหมายเอาผิด หรือบทบัญญัติ
เกิดข้ึนภายหลัง การกระทำนั้นจะไม่สามารถถูกลงโทษย้อนหลังได้ และไม่อาจเพิ่มโทษที่กำหนดไว้เดิมให้สูงขึ้นได้ 
 ในปัจจุบัน การศึกษาของพระภิกษุสามเณรมีหลากหลายรูปแบบ โดยส่วนใหญ่ขาดความเชื่อมโยงและไม่
สอดคล้องกัน ราวกับว่าเป็นการศึกษาในหลายระบบหรือไม่มีระบบที่ชัดเจน ส่งผลให้เกิดความสับสนและความไม่
มั่นใจทั้งในกลุ่มพระภิกษุสามเณรผู้ศึกษาและผู้ที่เกี่ยวข้องกับการจัดการศึกษา (พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 
2529) ปัญหานี้กลายเป็นสาเหตุสำคัญของความไม่เป็นระเบียบ ความหย่อนประสิทธิภาพ และปัญหาต่าง ๆ ที่
เกิดข้ึนในกิจการพระพุทธศาสนาในยุคปัจจุบัน วิกฤตการณ์ในคณะสงฆ์ไทยสะท้อนถึงปัญหาคุณภาพของพระสงฆ์



28 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

ที่ลดลง ไม่เพียงแค่ขาดความรู้ในพุทธธรรม แต่ที่สำคัญยิ่งกว่านั้นคือความถดถอยในด้านอาจาระหรือความ
ประพฤติอันดีงามตามพระธรรมวินัย ส่งผลให้จำนวนพระนอกรีตเพิ่มขึ้น ข่าวอื้อฉาวเกี่ยวกับพระสงฆ์ปรากฏให้
เห็นอยู่ทั่วไป ทำให้ประชาชนเสื่อมศรัทธาในพระพุทธศาสนา นอกจากนี้ ยังเกิดลัทธิและพิธีกรรมที่เบี่ยงเบนไปจาก
หลักธรรมของพระพุทธศาสนา เช่น ไสยศาสตร์และพุทธพาณิชย์ ซึ่งสร้างความเข้าใจผิดและทำให้ภาพรวมของ
พระพุทธศาสนาเสื่อมถอย คนส่วนใหญ่มองว่าพระพุทธศาสนาเต็มไปด้วยพิธีกรรมที่งมงาย และพระสงฆ์เองก็มี
พฤติกรรมที่ไม่น่าเคารพนับถือ 
 ความศรัทธาของประชาชนที่มีต่อพระสงฆ์ลดน้อยลงจนเกิดความเหินห่างและแตกแยก พระสงฆ์ไม่
สามารถสร้างแรงดึงดูดให้ชาวพุทธสนใจหรือเอาใจใส่ ส่งผลให้พฤติกรรมของพระสงฆ์ย่ำแย่ลงเรื่อย ๆ และวิกฤตใน
คณะสงฆ์ยิ ่งทวีความรุนแรง ความเหินห่างระหว่างคณะสงฆ์กับสังคมในปัจจุบันยังสะท้อนให้เห็นถึงความ
เปลี่ยนแปลงในบทบาทของวัด วัดหลายแห่งร่ำรวยมหาศาล ขณะที่ชาวบ้านรอบวัดยังคงมีฐานะยากจน บางกรณี
วัดถึงขั้นไล่รื้อที่อยู่อาศัยของชาวบ้านเพื่อนำที่ดินไปพัฒนาเชิงพาณิชย์ ซึ่งต่างจากอดีตที่พระสงฆ์แ ละชาวบ้านมี
ความใกล้ชิดกันมาก ชาวบ้านบริจาคที่ดินให้วัด และวัดเองก็ตอบแทนด้วยการให้เช่าที่ดินในราคาถูก ทำให้ชุมชน
รอบวัดเติบโต สถานการณ์เช่นนี้ทำให้ชาวบ้านไม่ศรัทธาในพระสงฆ์และไม่รู้สึกว่าวัดเป็นของชุมชนอีกต่อไป วัดใน
สายตาของชาวบ้านจึงกลายเป็นพื้นที่ของคนมีฐานะ ส่งผลให้ความสัมพันธ์ระหว่างพระสงฆ์กับประชาชนห่างเหิน
และอ่อนแอลงอย่างเห็นได้ชัด (สภาปฏิรูปแห่งชาติ, 2558 : 6) 
 สรุปได้ว่า สถานการณ์คณะสงฆ์ไทยในปัจจุบันเผชิญกับความท้าทายจากการเปลี่ยนแปลงในด้าน
เศรษฐกิจ สังคม และการเมือง ส่งผลให้การบริหารงานคณะสงฆ์ต้องปรับตัวให้สอดคล้องกับยุคสมัย ขณะเดียวกัน 
การศึกษาของพระภิกษุสามเณรขาดความเชื่อมโยงและเป็นระบบ ทำให้เกิดความสับสนและขาดประสิทธิภ าพ 
ความประพฤติของพระสงฆ์บางส่วนไม่สอดคล้องกับพระธรรมวินัยลดความศรัทธาของประชาชน เกิดวิกฤตในคณะ
สงฆ์และความเหินห่างระหว่างวัดกับชุมชน การปรับปรุงระบบบริหารและฟื้นฟูบทบาทของพระสงฆ์ในสังคมจึง
เป็นสิ่งจำเป็นเร่งด่วน เพื่อธำรงความเป็นเอกภาพ 
 
สังคมในยุควูก้า 
 เกียรติพงษ์ อุดมธนะธีระ (2565) ได้อธิบายว่าแนวคิด VUCA มีต้นกำเนิดจากกองทัพสหรัฐฯ ในช่วง
สงครามอัฟกานิสถานและอิรัก เพ่ือนิยามสถานการณ์ที่มีการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว รุนแรง และต่อเนื่อง ต่อมา
แนวคิดนี้ได้รับการนำมาใช้ในโลกธุรกิจ เพื่ออธิบายสถานการณ์ที่มีความซับซ้อนและเปลี่ยนแปลงอย่างไม่หยุดยั้ง 
เช่น การพัฒนาของเทคโนโลยี การแข่งขันที่รุนแรง รวมถึงสภาพแวดล้อมทางธุรกิจและเศรษฐกิจที่ผันผวน ซึ่ง
ส่งผลกระทบอย่างสำคัญต่อองค์กรทั่วโลก แนวคิดนี้เรียกรวมกันว่า VUCA World 



29 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

 ในบริบทของโลกธุรกิจ การเปลี่ยนแปลงดังกล่าวยังเกี่ยวข้องกับแนวคิด Disruptive Innovation ซึ่ง
หมายถึงการเปลี่ยนแปลงที่พลิกโฉมรูปแบบธุรกิจดั้งเดิม โดยมีคำเตือนที่มักกล่าวถึงว่า “รีบเปลี่ยนแปลงเสียก่อน 
มิฉะนั้นคุณก็อาจจะถูกบังคับให้เปลี่ยนแปลง” 
 ความหมายของ VUCA คำว่า VUCA ประกอบด้วย 4 องค์ประกอบหลักที่สะท้อนถึงความท้าทายของยุค
นี้ ได้แก่ 
 Volatility (ความผันผวน) สถานการณ์ที่เกิดขึ้นอย่างฉับพลันและคาดเดาได้ยาก โดยมักเกิดจากปัจจัย
ภายนอกที่อยู่นอกเหนือการควบคุม เช่น การเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจหรือภัยธรรมชาติ 
 Uncertainty (ความไม่แน่นอน) ความไม่ชัดเจนที่ทำให้ยากต่อการวางแผน เช่น การเปลี่ยนแปลงทาง
ธุรกิจ การเมือง หรือการเกิดธุรกิจใหม่ท่ีทดแทนธุรกิจดั้งเดิม 
 Complexity (ความซับซ้อน) สถานการณ์ท่ีมีปัจจัยหลายด้านเกี่ยวพันกัน ตัวแปรแต่ละตัวส่งผลกระทบ
ถึงกัน หากจัดการไม่เหมาะสม อาจก่อให้เกิดผลเสียต่อระบบโดยรวม 
 Ambiguity (ความคลุมเครือ) สถานการณ์ท่ีข้อมูลหรือข้อเท็จจริงไม่ชัดเจน และข้ึนอยู่กับการตีความ 
 บทบาทของ VUCA ในโลกธุรกิจ ตั้งแต่ปี 2000 เป็นต้นมา แนวคิด VUCA ได้รับความนิยมอย่างแพร่หลาย
ในโลกธุรกิจ เนื่องจากสภาพแวดล้อมที่เปลี่ยนแปลงรวดเร็ว เช่น การพัฒนาเทคโนโลยีและนวัตกรรมที่มีผลต่อ
วัฒนธรรม ชีวิตประจำวัน และการดำเนินงานขององค์กร เพื่อรับมือกับความท้าทายในยุค VUCA องค์กรยุคใหม่
จำเป็นต้องพัฒนา กลยุทธ์การปรับตัว ที่ยืดหยุ่นและสร้างสรรค์ 
 สรุปได้ว่า แนวคิด VUCA มีความสำคัญต่อการบริหารองค์กรในยุคที่ต้องเผชิญกับการเปลี่ยนแปลงอย่าง
รวดเร็วและคาดเดาไม่ได้ องค์กรที่สามารถปรับตัวให้ทันกับความผันผวน ความไม่แน่นอน ความซับซ้อน และความ
คลุมเครือ จะมีความได้เปรียบในการดำเนินธุรกิจ การพัฒนากลยุทธ์ที ่ยืดหยุ ่นและสร้างสรรค์ รวมถึ งการ
เตรียมพร้อมรับมือกับสถานการณ์ที ่ไม่แน่นอน ช่วยให้องค์กรสามารถสร้างความยั ่งยืน และก้าวทันการ
เปลี่ยนแปลงในสภาพแวดล้อมที่ท้าทาย 
  



30 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

การบริหารกิจการคณะสงฆ์ไทยในยุควูก้า 

 จากการศึกษาสังเคราะห์ข้อมูลจากเอกสาร หนังสือ และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง สามารถอธิบายแนวทางการ
บริหารกิจการคณะสงฆ์ไทยในยุควูก้าได้ดังนี้ 
 การบริหารกิจการคณะสงฆ์ไทยในยุคที่ต้องเผชิญกับสถานการณ์ VUCA ซึ่งมีความผันผวน (Volatility) 
ความไม่แน่นอน (Uncertainty) ความซับซ้อน (Complexity) และความคลุมเครือ (Ambiguity) ต้องอาศัยการ
ปรับตัวและการเตรียมพร้อม เพื่อให้สามารถก้าวข้ามความท้าทายและนำองค์กรไปสู่ความสำเร็จได้ในยุคของการ
เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว 
 ประเด็นสำคัญในการบริหารกิจการคณะสงฆ์ไทยในสถานการณ์ VUCA 
 1. การสร้างวัฒนธรรมองค์กรที่ยืดหยุ่น ควรส่งเสริมให้คณะสงฆ์มีความคิดสร้างสรรค์ กล้าคิดกล้า
แสดงออก และนำเสนอแนวทางใหม่ ๆ พร้อมสนับสนุนการเรียนรู้และพัฒนาตนเองอย่างต่อเนื่อง เพื่อให้สามารถ
ตอบสนองต่อความเปลี่ยนแปลงได้อย่างเหมาะสม 
 2. การส่งเสริมการทำงานร่วมกัน การสร้างทีมงานที่สามารถทำงานร่วมกันอย่างมีประสิทธิภาพจะช่วย
แก้ปัญหา ตอบสนองต่อการเปลี่ยนแปลงได้อย่างรวดเร็ว และเพ่ิมความเป็นเอกภาพในการดำเนินงาน 
 3. การใช้ข้อมูลและเทคโนโลยี การรวบรวมและวิเคราะห์ข้อมูลเพ่ือสนับสนุนการตัดสินใจในสถานการณ์
ที่ไม่แน่นอน จะช่วยเพิ่มความแม่นยำและประสิทธิภาพในการรับมือกับความท้าทาย 
 แนวทางรับมือกับองค์ประกอบของ VUCA 
 ความผันผวน (Volatility) พัฒนาทักษะการปรับตัวที่รวดเร็ว เตรียมแผนงานที่ยืดหยุ่น และออกแบบกล
ยุทธ์ที่รองรับการเปลี่ยนแปลงทั้งระยะสั้นและระยะยาว 
 ความไม่แน่นอน (Uncertainty) สร้างความเข้าใจในความไม่แน่นอนผ่านการเก็บข้อมูล วิเคราะห์ และ
คาดการณ์แนวโน้มเพ่ือสนับสนุนการวางแผนและการเตรียมการรับมือ 
 ความซับซ้อน (Complexity) ใช้แนวทางเชิงระบบเพื่อวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างปัจจัยต่าง ๆ 
พร้อมส่งเสริมความร่วมมือและการแลกเปลี่ยนความรู้ในองค์กร 
 ความคลุมเครือ (Ambiguity) ยอมรับความไม่ชัดเจนเป็นส่วนหนึ่งของการเรียนรู้ ทดลองแนวทางใหม่ ๆ 
พร้อมเรียนรู้จากความล้มเหลว และสร้างวัฒนธรรมที่เปิดกว้างต่อการเปลี่ยนแปลง 
 การจัดการกับสถานการณ์ VUCA ในการบริหารกิจการคณะสงฆ์ไทยจำเป็นต้องอาศัยการปรับตัวทั้งใน
ระดับบุคคลและองค์กร สร้างวัฒนธรรมที่เอื้อต่อการเปลี่ยนแปลง และใช้ความร่วมมือระหว่างคณะสงฆ์เพื่อให้
สามารถรับมือกับความท้าทายได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
 สรุปได้ว่า การบริหารกิจการคณะสงฆ์ไทยในยุคที่ต้องเผชิญกับสถานการณ์ VUCA ต้องมีการปรับตัวและ
เตรียมพร้อมเพื่อรับมือกับการเปลี่ยนแปลงที่รวดเร็ว การสร้างวัฒนธรรมองค์กรที่ยืดหยุ่น ส่งเสริมความคิด
สร้างสรรค์และการเรียนรู้ตลอดเวลาเป็นสิ่งสำคัญ รวมถึงการส่งเสริมการทำงานร่วมกันเพ่ือเพ่ิมประสิทธิภาพและ



31 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

ความเป็นเอกภาพในองค์กร การใช้ข้อมูลและเทคโนโลยีเพื่อสนับสนุนการตัดสินใจในสถานการณ์ที่ไม่แน่นอนก็
เป็นปัจจัยสำคัญในการบริหารที่ประสบความสำเร็จ การรับมือกับความผันผวนต้องพัฒนาทักษะการปรับตัวเร็ว
และออกแบบกลยุทธ์ที่ยืดหยุ่น ขณะที่การรับมือกับความซับซ้อนและความคลุมเครือจำเป็นต้องใช้แนวทางเชิง
ระบบและสร้างวัฒนธรรมที่เปิดรับการเปลี่ยนแปลง การจัดการสถานการณ์ VUCA จำเป็นต้องอาศัยการปรับตัวทั้ง
ในระดับบุคคลและองค์กรเพื่อให้สามารถรับมือกับความท้าทายได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
 
องค์ความรู้จากการศึกษา 

 
แผนภาพการบริหารกิจการคณะสงฆ์ไทยในยุควูก้า 

(ท่ีมา : ผู้เขียน) 
 จากแผนภาพสะท้อนให้เห็นถึงแนวทางการปรับกระบวนการบริหารกิจการคณะสงฆ์ให้ตอบสนองต่อ
สถานการณ์ในยุค VUCA ซึ่งประกอบด้วยความผันผวน (Volatility) ความไม่แน่นอน (Uncertainty) ความซับซ้อน 
(Complexity) และความคลุมเครือ (Ambiguity) โดยสามารถแจกแจงรายละเอียดในแต่ละด้านดังนี้ 
 1. การปกครอง การบริหารจัดการคณะสงฆ์ต้องมีความยืดหยุ่นและปรับตัวได้ดีต่อความเปลี่ยนแปลงของ
สังคม โดยสร้างระบบการปกครองที่เปิดโอกาสให้ทุกคนมีส่วนร่วมและสร้างความโปร่งใส ใช้ข้อมูลและเทคโนโลยี
เพื ่อวิเคราะห์และสนับสนุนการตัดสินใจในสถานการณ์ที ่ไม่แน่นอน พร้อมทั ้งส่งเสริมการพัฒนาผู ้นำที ่มี
ความสามารถในการรับมือกับความซับซ้อนและความคลุมเครือ 



32 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

 2. การศาสนศึกษา การปรับปรุงหลักสูตรและกระบวนการเรียนการสอนเพื่อให้สอดคล้องกับความ
เปลี่ยนแปลงในยุค VUCA เน้นการพัฒนาทักษะที่จำเป็น เช่น การคิดวิเคราะห์ การแก้ปัญหา และการใช้เทคโนโลยี
ในการศึกษา พร้อมสนับสนุนการเรียนรู้ตลอดชีวิต เพื่อให้พระสงฆ์และประชาชนสามารถปรับตัวเข้ากับสังคมที่มี
ความซับซ้อนได ้
 3. การเผยแผ่ การเผยแผ่พระพุทธศาสนาต้องพัฒนารูปแบบการสื่อสารที่เหมาะสมกับผู้คนหลากหลาย
กลุ่ม โดยใช้สื่อดิจิทัลและเทคโนโลยีในการถ่ายทอดธรรมะให้เข้าถึงง่ายและน่าสนใจ รวมถึงการตอบสนองต่อความ
ต้องการทางจิตวิญญาณท่ีซับซ้อนของสังคม 
 4. การสาธารณูปการ การพัฒนาโครงสร้างพื้นฐานและสถานที่ปฏิบัติธรรมในวัดให้สามารถรองรับความ
ต้องการที่เปลี่ยนแปลงได้ โดยเน้นการจัดการที่ยั่งยืนและสอดคล้องกับหลักเศรษฐกิจพอเพียง พร้อมทั้งสร้าง
สิ่งแวดล้อมท่ีเอ้ือต่อการพัฒนาจิตใจ 
 5. การศึกษาสงเคราะห์ การสนับสนุนการศึกษาให้กับเยาวชนและผู้ด้อยโอกาส โดยการสร้างระบบ
การศึกษาแบบองค์รวมที่เน้นพัฒนาคุณธรรมและความสามารถที่ตอบโจทย์สังคมยุค VUCA รวมถึงการส่งเสริม
โอกาสการเรียนรู้ผ่านเทคโนโลยีและแพลตฟอร์มออนไลน์ 
 6. การสาธารณสงเคราะห์ การช่วยเหลือผู ้ที ่เดือดร้อนในสังคมต้องมีความพร้อมในการรับมือกับ
สถานการณ์ฉุกเฉินหรือภัยพิบัติ โดยการวางแผนที่ยืดหยุ่น การระดมทรัพยากรอย่างมีประสิทธิภาพ และการ
ประสานงานกับเครือข่ายต่าง ๆ เพื่อให้การช่วยเหลือครอบคลุมและทันต่อเหตุการณ์ 
 เมื่อพิจารณาในทุกด้าน คณะสงฆ์ควรมุ่งเน้นการเสริมสร้างองค์ความรู้ พัฒนาทักษะ และส่งเสริมความ
ร่วมมืออย่างต่อเนื่อง เพ่ือก่อให้เกิดความม่ันคงและความยั่งยืน ท่ามกลางการเปลี่ยนแปลงที่รวดเร็วและเต็มไปด้วย
ความไม่แน่นอน 
 
บทสรุป 
 ความสำคัญของการบริหารกิจการคณะสงฆ์ไทยในยุควูก้า ซึ่งเต็มไปด้วยความผันผวน ความไม่แน่นอน 
ความซับซ้อน และความคลุมเครือ โดยเน้นการปรับตัวเพื่อให้สอดคล้องกับการเปลี่ยนแปลงของสังคม ทั้งในด้าน
เศรษฐกิจ การเมือง และวัฒนธรรม การบริหารงานคณะสงฆ์ต้องมุ่งเน้นการพัฒนาระบบการปกครอง การศึกษา 
การเผยแผ่ศาสนา และการช่วยเหลือสังคมอย่างรอบด้าน พร้อมทั้งใช้เทคโนโลยีและข้อมูลสนับสนุนการตัดสินใจ 
เพื่อเพิ่มความโปร่งใสและประสิทธิภาพของการจัดการ การเผยแผ่ศาสนาต้องปรับรูปแบบให้ทันสมัย เช่น การใช้
สื่อดิจิทัล ในขณะที่การศึกษาพระสงฆ์และประชาชนต้องพัฒนาทักษะที่ตอบโจทย์ยุคใหม่ รวมถึงการสร้างระบบ
สนับสนุนที่ยั่งยืน การวางแผนและกลยุทธ์ที่ยืดหยุ่นเป็นสิ่งจำเป็นเพื่อเสริมสร้างความมั่นคงและความยั่งยืนในทุก
ระดับของการบริหารคณะสงฆ์ในอนาคต 
 



33 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

เอกสารอ้างอิง 
เกียรติพงษ์ อุดมธนะธีระ. (2565). โลกยุควูก้า (VUCA World) โลกยุคที่มีความผันผวน. สืบค้น 25 พฤศจิกายน 

2567. จาก https://www.iok2u.com/article/innovation/vuca-world  
ณัฐฐาพร จินดาสวัสดิ์. (2558). การปกครองคณะสงฆ์ในประเทศไทย กรณีศึกษา : มหาเถรสมาคม (การค้นคว้า

อิสระรัฐศาสตรมหาบัณฑิต). มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
พระณรงค์ สังขวิจิตร. (2560). การปกครองคณะสงฆ์ไทยปัจจุบัน : ปัญหาและแนวทางแก้ไข วารสาร มจร 

สังคมศาสตร์ปริทรรศน์, 6(1), 27-40. 
พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2549). พุทธวิธีการบริหาร. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต). (2541). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม.  กรุงเทพมหานคร: 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระธรรมโมลี (สมศักดิ์ อุปสโม). (2530). ธรรมบทวิเคราะห์. กรุงเทพมหานคร: ไทยรายวัน. 
พระธรรมวรนายก (โอภาส นิรุตติเมธี). (2546). ธรรมปริทัศน์ “46”. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2539). นิติศาสตร์แนวพุทธ. กรุงเทพมหานคร: บริษัท สหธรรมิก จำกัด. 
พระมหาจำนงค์ สิริวณฺโณ และคณะ. (2564). การบริหารกิจการคณะสงฆ์ของพระสังฆาธิการในศตวรรษที่ 21 

วารสารพัฒนาการเรียนรู้, 6(6), 371-383. 
พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2529). การศึกษาของคณะสงฆ์ : ปัญหาที่รอทางออก. กรุงเทพมหานคร: 

สำนักพิมพ์มูลนิธิโกมลคีมทอง. 
พระศรีสัจญาณมุนี (สุมินทร์ ยติกโร). (2561). การพัฒนารูปแบบการบริหารงานกิจการคณะสงฆ์ในจังหวัดชัยภูมิ 

(ดุษฎีนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต). มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร. (2542). วิกฤตพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์เรือนแก้วการพิมพ์. 
สภาปฏิรูปแห่งชาติ. (2558). วาระปฏิรูปพิเศษ 5 : การปฏิรูปแนวทางและมาตรการปกป้อง พิทักษ์กิจการ

พระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: สำนักการพิมพ์ สำนักงานเลขาธิการสภาผู้แทนราษฎร. 
 
 
 
 
 

https://www.iok2u.com/article/innovation/vuca-world%20(25


34 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

ศิลปะและการสร้างภูมิคุ้มกันทางความรักวิถีพุทธของวัยรุ่น ในยุค Disruption  
Art and building immunity in Buddhist love among  

teenagers in the era of disruption 

 
ดร.ธนวิชญ์ กิจเดช1 

Dr.Thanawit Kitdet 
พระมหาสงกรานต์ จันทาพูน2 

Phramaha Songkran Chantapoon 
พระเกียรติกร  พรมรัตน์3 

Phra Kriattikorn Pormrat 
นางสาวเอื้องฟ้า ตุระวิพาค4 

Miss Auangfa Turawipak 

บทคัดย่อ 
 ความรักเป็น องค์ประกอบด้านความใกล้ชิดเป็นแกนหลักที่สามารถพบได้ในความสัมพันธ์ทุกรูปแบบ มี

ความคงทนค่อนข้างสูง และมีบทบาทสำคัญในความสัมพันธ์ระยะยาว ส่วนความเสน่หามักพบในความสัมพันธ์เชิง

คู่รักเท่านั้น เด่นชัดในความทรงจำ และมีบทบาทสำคัญในความสัมพันธ์ระยะสั้น มีผลต่อปฏิกิริยาทางร่างกายและ

การรับรู้ความเจ็บปวด ขณะที่ความผูกมัดนั้นมีความผันแปรในแต่ละช่วงอายุ เช่น มีความผูกมัดกับครอบครัวในวัย

เด็ก ผูกมัดกับเพื่อนในช่วงวัยรุ่น และผูกมัดกับคนรักในวัยผู้ใหญ่ มีผลต่อการรับรู้ความเจ็บปวดและความสามารถ

ในการควบคุมตนเอง จำแนกความรักออกได้เป็นประเภทต่างๆ 8 ประเภท 1. การไม่มีความรัก (nonlove) 2. 

ความชอบ (liking) 3. รักแบบหลงใหล (infatuated love)      4. ความสัมพันธ์แบบปราศจากความรัก (empty 

love) 5. รักแบบโรแมนติก (romantic love  6. รักแบบมิตรภาพ (companionate love) 7. รักแบบไร้สติปัญญา 

(fatuous) 8. รักสมบูรณ์แบบ (consummate love)  

 
1 วิทยาลัยสงฆเ์ชียงราย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
2 วิทยาลัยสงฆเ์ชียงราย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
3 วิทยาลัยสงฆเ์ชียงราย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
4 วิทยาลัยสงฆเ์ชียงราย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
E-mail: Thanawitkitdet@gmail.com 



35 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

เมื่อเรามองตามหลักคำสอนของศาสนาในเรื่องของ ความรัก ในทางพุทธศาสนาไม่ได้มีความหมายเพียง

ความรู้สึกผูกพันระหว่างบุคคลเท่านั้นแต่หมายรวมไปถึงความรู้สึกติดตาต้องใจในวัตถุและสิ่งมีชีวิตอื่น ๆ ด้วย ซึ่ง

ความรักเกิดจากอุปาทานประเภทที่เรียกว่า  กามปาทาน หรือความยึดมั่นโดยความเป็นกามหรือของรักใคร่ทั่วไป 

ตามปกติมนุษย์ มีความติดพันในสิ่งที่น่ารักใคร่พอใจ ได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส และธรรมารมณ์ รวมเรียกว่า 

กามารมณ์ 6 เป็นเหตุนำมาซึ่งความยุ่งยากวุ่นวายไม่จบสิ้น เพราะมนุษย์ต้องดิ้นรนขวนขวายเพื่อให้ได้มาซึ่งความ

สบายใจในทาง รูป เสียง กลิ่น รส และสัมผัส กล่าวได้ว่าในทางโลกการติดกามจะเป็นประโยชน์เพราะจะทำให้รัก

ครอบครัว ขยันขันแข็งในการแสวงหาทรัพย์และชื่อเสียง ฯลฯ แต่ในทางธรรมะจะรู้สึกว่าเป็นทางมาของความทุกข์

อันเร้นลับ การติดกามเป็นสิ่งที่ต้องละกันให้หมดจึงจะดับทุกข์ได้ จึงเป็นศาสตร์และศิลปะและการสร้างภูมิคุ้มกัน

ทางความรักวิถีพุทธของวัยรุ่น ในยุค Disruption 

คำสำคัญ : การสร้างภูมิคุ้มกัน; ความรักวิถีพุทธ; วัยรุ่น; Disruption 

 

Abstract 
 Love is the core element of intimacy that can be found in any type of relationship. It is 

quite durable. and plays an important role in long-term relationships Affection is often found only 
in romantic relationships. prominent in memory and plays an important role in short-term 
relationships Affects physical reactions andperception of pain While attachment varies at different 
ages, such as attachment to family in childhood. Bonded with friends during adolescence and 
tied to lovers in adulthood It affects pain perception and self-control. Love can be classified into 
8 different types 1. Not having love (nonlove) 2. Liking 3. Infatuated love      4. Relationship 
without love (empty love) 5. Romantic love 6. Love in a friendly way (companionate love) 7. Love 
without intelligence (fatuous) 8. Perfect love (consummate love) 

When we look at the teachings of religion regarding love, in Buddhism it does not only 
mean feelings of connection between people, but also includes feelings of attraction in objects 

and other living things. Love comes from a type of preconceived notions called kampādāna or 
clinging to sensual things or thingsgeneral love as normal human Being addicted to things that 
are cute and pleasing, including form, sound, smell, taste, touch, and dharma, collectively called 

the 6 kāmaas, is the cause of endless chaos. Because humans have to strive to gain comfort in 
form, sound, smell, taste, and touch. It can be said that in the world of sexual addictionIt will be 



36 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

beneficial because it will make you love your family. Be diligent in seeking wealth and fame, etc. 
But in Dhamma, you will feel that it is the source of mysterious suffering. Sexual addiction is 
something that must be completely abandoned in order to end suffering. Therefore, it is a science 
and art and immunization through Buddhist love for teenagers in the Disruption era. 
Keyword : Immunization; Buddhist love; adolescence; disruption 
 

บทนำ 
 ความรักของสังคมโลก ยังเป็นเรื่องที่ยังหาข้อสรุปของปัญหาในคำตอบที่ว่า ความรักคืออะไร  บางก็ว่า

ความรักนั้นคือการให้ บางก็ว่าความรักคือการเสียสละ บางก็ว่าความรักนั้นก็คือยาพิษ ที่มนุษย์เรานั้นคิดและปรุง

แต่งว่ามันคือความรัก หรือความรักอาจจะเป็นเพียงแค่สารในสมองของมนุษย์คิดไปเองก็เท่านั้น เพราะแต่ละบุคคล

ก็มีความหมายของคำว่า “รัก” ไม่เหมือนกันและเพื่อจะให้เข้าใจความรักมากขึ้นจากนักปรัชญาของโลกที่ได้ให้

ความหมายนิยามของความรักไว้ หากจะพูดถึงจุดประสงค์ความรักจากนิยามของนักวิทยาศาสตร์และนักจิตวิทยา

คงบอกได้ว่าความรักเป็นเพียงความต้องการของธรรมชาติเพื่อให้มนุษย์นั้นได้ดำรงเผ่าพันธุ์ก็เท่านั้น แต่ในทาง

ทัศนคติของนักปรัชญาได้พูดถึงความรักต่างออกไป 

Plato กล่าวว่า รักแท้เป็นเพียงแค่อุดมคติเท่านั้นไม่มีอยู่จริง เนื่องจากเพลโตมีทัศนเกี่ยวกับโลกและสิ่ง
ต่างๆว่าสิ่งทั้งหลายเกิดขึ้นมาได้เพราะมีแบบ (Form) และแบบที่สมบูรณ์ สิ่งที่เกิดขึ้นบนโลกเป็นแค่ของที่
ลอกเลียนแบบเท่านั้น ไม่ใช่สิ่งที่สมบูรณ์เพราะฉะนั้นความรักที่เกิดขึ้นบนโลกจึงเป็นความรักที่ลอกเลียนแบบมา
จากความรักในอุดมคติเท่านั้น “นี่เป็นเหตุผลที่ว่าทำไมการด่วนปักใจรักจึงเป็นสิ่งที่ไม่ได้รับการยกย่อง เพราะว่า

เวลาเป็นเครื่องทดสอบความรักที่ดีท่ีสุด (พอไซเนียส, ปรัชญาความรัก 2565) 
Buddhism กล่าวว่า ความรักคือความทุกข์ “ที่ใดมีรักที่นั่นมีทุกข์” นี้คือนิยามความรักในทัศนะขององค์

สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ที่เป็นศาสดาเอกของโลกใบนี้ พระองค์กล่าวไว้ว่า “ความรัก” นั้นถือว่าเป็นกิเลส
อย่างหนึ่งของมนุษย์ และทำให้มนุษย์นั้นไม่สามารถหลุดพ้นออกมาจากความทุกข์นั้นได้ เพราะมนุษย์นั้นต้องยึด
ติดกับความรักที่อยากจะครอบครองและเป็นทุกข์เมื่อเสียมันไป เพราะฉะนั้นแล้วความรักในทางพระพุทธศาสนา
จึงถือว่าเป็นความทุกข์ 

คำว่าความรัก “ในวัยรุ่น” นั้นมีหลายความหมายไม่ว่าจะเป็นอารมณ์ที่เกี่ยวข้องกับความเสน่หาจนถึงขั้น
ผูกพันทางอารมณ์ และยังอาจหมายถึง ความรู้สึก ในสภาพอารมณ์และความพอใจที่สามารถดึงดูดผู้คนเข้ามา บ่ง
บอกว่าเป็นความต้องการอย่างเสน่หาและอาจมีความสัมพันธ์ทางเพศเข้ามาเกี่ยวข้อง อีกหนึ่งรูปแบบของความรัก
ที่เป็นความใกล้ชิดทางอารมณ์ของความรักในครอบครัว หรือรักที่ บริสุทธิ์ เช่นความรักในความเป็นเพื่อน หรือจะ
เป็นรักที่อุทิศตนในทางพระพุทธศาสนา กล่าวสรุปได้ว่า ความรักนั้นมีหลายรูปแบบ ขึ้นอยู่กับว่า ณ เวลานี้อยู่ใน



37 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

สถานการณ์ใด “ความรัก” ก็อาจจะเปลี่ยนไปตามความรู้สึกนั้นได้ วัยรุ่นมัก มีความเข้าใจในความรักแบบผิด เช่น 
ความรักท่ีกล่าวว่าเป็นรักที่บริสุทธ์ที่สุดคือ ความรักท่ีมีให้ พ่อ แม่ หรือสมาชิกในครอบครัว มักเป็นความรักที่วัยรุ่น
มักจะมองข้าม ทั้ง ๆ ที่อยู่ใกล้ตัว ความรักที่มีให้เพื่อน เป็นความรักที่มีแบบมิตรภาพ ความห่วงใย ปรารถนาดี 
ค่อยช่วยเหลือยามที่เพ่ือนเดือดร้อน กล่าวคือเป็นที่ปรึกษายามเพ่ือนนั้นทุกข์ใจ และความรักท่ีมีให้คนพิเศษ ก็ คือ
ความรักท่ีรักแบบคนรัก เป็นความรักที่เกิดขึ้นได้ทุกรูปแบบ ทั้งความสุข ความเศร้า ความเหงา เสียใจ ดีใจ หึงหวง  
การแสดงความเป็นเจ้าของและสุดท้ายมักจบลงด้วย ความรักท่ีแสดงออกมาด้วยการครอบครองและมีเพศสัมพันธ์ 
นี้เป็นความรักที่วัยรุ่นมักให้ความสำคัญในเรื่องความรัก “แบบคู่รัก” มากกว่า รักแบบอื่นๆ วัยรุ่นจึงต้องเรียนรู้ที่
รับรู้ถึงความรู้สึกที่เกิดขึ้น สามารถจัดการกับอารมณ์ต่างๆของตัวเอง ไม่ว่าเราจะมีความฝังใจว่า ความรักนั้นให้
ความสุขสำราญใจเสมอ ในขนะเดียวกันก็ขอให้ตระหนักไว้ด้วยว่าบ่อยครั้งความรักก็นำมาซึ่งความเจ็บปวด และมี
แต่การเรียกร้อง เห็นแก่ตัว เพราะไม่ว่าจะด้วยสาเหตุใด เมื่อความรักนั้นจบลง ทุกคนย่อมมีความเจ็บปวด ผิดหวัง 
เสียใจ จะมากหรือน้อยขึ้นอยู่กับแต่ละเหตุผล และในที่สุดถ้าเรารู้จักการจัดการกับอารมณ์พวกนี้ได้ เมื่อวันเวลา
ผ่านไป หรือเมื่อเราสามารถสร้างความสัมพันธภาพที่ดีขึ้นมาใหม่ได้ นั่นคือเป็นกระกวนการปรับตัวของเรา และ
ต้องมุ่งมั่นและย้ำกับตัวเองเสมอว่า ชีวิตของคนเราต้องก้าวต่อไปข้างหน้า ไม่ว่าจะเกิดปัญหาหรืออุปสรรคขึ้นมาก็
ตาม 
  ธรรมชาติของความรักเป็นนามธรรม โดยปกติแล้วความรัก จะหมายถึงความรักระหว่างบุคคลซึ่งเป็น
ประสบการณ์ที่บุคคลหนึ่งรู้สึกกับอีกบุคคลหนึ่ง บ่อยครั้งที่ความรักเกี่ยวข้องกับความรู้สึกเอื้ออาทรหรือคิดว่า
ตนเองเหมือนกับบุคคลหรือสิ่งอ่ืน ซึ่งอาจรวมไปถึงตัวบุคคลนั่นเอง (อภินันท์ สิริรัตนจิตต์, 2563) 

ในสังคมไทยมนุษย์ไม่ว่าจะเป็นชนชาติใด ศาสนาใด สัญชาติใด ค่านิยมถือเป็นเครื่องชี้นำในการดำเนิน
ชีวิตของบุคคลในสังคม เป็นสิ ่งที ่สำคัญของมนุษย์และสถาบันต่าง ๆ ซึ ่งจะมองไปทางค่านิยม เพราะคำว่า 
“ค่านิยม” อาจหมายถึง สิ่งที่คนยึดถือเป็นมาตรฐานในการวัดคุณค่าของสิ่งของต่าง ๆ หรือหมายถึงสิ่งที่เขาเห็นว่า
มีคุณค่า ที่เขาจึงรัก หวงแหน อยากมีอยากได้ อยากเป็น อยากเป็นเจ้าของ และสำหรับวัยรุ่นนั้น จะมีลักษณะทาง
ธรรมชาติที่แตกต่างจากวัยอื่น คือวัยรุ่นทุกคนต้องการความมีพวกพ้อง (Sense of Belonging) ต้องการเป็นที่
ยอมรับ (Acceptance) ต้องการเป็นที่รู้จัก (Recognition) ต้องการยอมรับในความเป็นผู้ชาย และผู้หญิงอย่าง
เต็มที่จากบุคคลอื่น ๆ ในวัยเดียวกัน ไม่เพียงแต่เพศเดียวกันเท่านั้น แต่จากเพศตรงข้ามด้วยกัน จึงทำให้วัยรุ่นมัก
สนใจในเรื่องความรัก และแสวงหาคู่ครองด้วยวัยที่ยังไม่พร้อมจะรับผิดชอบ ซึงค่านิยมทุกวันนี้เป็นไปตามกระแส
โลกที่เปลี่ยนไป ไม่ว่าจะสังคม สื่อที่เป็นตัวกระตุ่นให้เกิดสิ่งเหล่านี้ จึงทำให้วัยรุ่นประพฤติผิดทำนองครองธรรม 
หรือทำตามค่านิยมของสังคมด้วย (ค่านิยมของวัยรุ่นเกี่ยวกับความรักคู่ครอง,การประชุมวิชาการแห่งชาติ มหาลัย
เกษตรศาสตร์  วิทยาเขตกำแพงแสน ครั้งที่ 9) 



38 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

ปัญหาหลักของวัยรุ่นที่มีผลต่อการตั้งครรภ์ไม่พร้อมมาจากการมีความรักของวัยรุ่น อันนำไปสู่การมี

เพศสัมพันธ์ก่อนวัยอันควร ข้อมูลจากการสำรวจสภาวะสังคม และวัฒนธรรมของครัวเรือนของสำนักงานสถิติ

แห่งชาติ พบข้อคิดเห็นเกี่ยวกับพฤติกรรมการแสดงออกทางเพศและการมีเพศสัมพันธ์  ตลอดจนค่านิยมของวัยรุ่น

ในปัจจุบันที่เปลี่ยนแปลงไป โดยประชากรอายุ 13 ปีขึ้นไป มีแนวโน้มยอมรับกับการมีเพศสัมพันธ์ของผู้หญิงก่อน

วัยอันควรหรือก่อนแต่งงานเพ่ิมข้ึนมากคือ  ในปี 25๖๒ ขณะเดียวกันก็ยอมรับการอยู่ด้วยกันโดยไม่แต่งงานเพ่ิมขึ้น

อย่างเห็นได้ชัด จากความคิดเห็นที่เปลี่ยนแปลงไปดังกล่าวข้างต้น น่าจะเป็นปัจจัยที่ส่งผลให้มีผู้หญิงวัย 10-14 ปี 

ที่ตั้งครรภ์และคลอดบุตรเพิ่มสูงขึ้นเรื่อย ๆ โดยในปี 2562 มีการตั้งครรภ์และการคลอด 1,933,318 คน เพิ่มขึ้น

เป็น ในปี 2563 ทั้งนี้ถือว่ามีความเสี่ยงสูงที่จะมีโรคแทรกซ้อนระหว่างการคลอด เพราะร่างกายยังไม่เจริญเติบโต

เต็มที่ รวมทั้ง มีโอกาสเสี่ยงต่อการตายของทารกอีกด้วยความคิดเห็นเหล่านี้นับเป็นการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นใน

สังคมยุคใหม่ ยิ่งเห็นแนวโน้มตั้งครรภ์ในวัยเรียนก็เพิ่มขึ้นอย่ างต่อเนื่องเช่นนี้ อาจเพราะมีวัยรุ่นจำนวนไม่น้อย

พร้อมที่จะมีเพศสัมพันธ์ในวันวาเลนไทน์ เพียงแค่คิดสั้น ๆ ว่านี่เป็นการมอบความรักให้แก่กันในวันสำคัญ หารู้ไม่

ว่าปัญหาที่ตามมานั้นมีมากมายเพียงใด 

 

ความหมายเกี่ยวกับศิลปะทางความรัก  
 ศิลปะเป็นภาษาแห่งอารมณ์ ความรู้สึก ศิลปินในกลุ่มนี้มีจุดมุ่งหมายในการสร้างสรรค์ผลงานที่เป็นการ
แสดงออกของ“อารมณ์ ความรู้สึก” สะเทือนใจเป็นคุณค่าสำคัญที่สุด  ศิลปินในกลุ่มนี้จึงมักจะมีภูมิหลังของชีวิต
ส่วนตัวที่ได้รับแรงกดดันจากสังคมจนมีบุคลิกภาพพิเศษ การทำงานศิลปะเป็นเสมือนวิถีทางของการระบาย 
ปลดปล่อย ลดแรงกดดัน และเขายังสามารถแปรเปลี่ยนแรงกดดันนี้ให้กลายเป็นพลังแห่งการสร้างสรรค์ที่มีพลานุ
ภาพอย่างยิ่งแรงกดดันจากภายในของศิลปินกลุ่มนี้ได้กลายเป็นคุณสมบัติสำคัญท่ีเป็นปัจจัยแห่งความสำเร็จ เพราะ
ดังที่ได้กล่าวไปแล้วว่าการแสดงออกอย่างซื่อ บริสุทธิ์  ศิลปะในกลุ่มนี้ เน้นการแสดงออกทางอารมณ์ ความรู้สึก
อย่างชัดแจ้ง โดยการปฏิเสธความประณีต ละเอียดอ่อน ของความงดงามทางรูปทรงและเทคนิค ฝีมือ ศิลปินที่มี
ความเชื่อในกลุ่มนี้สร้างสรรค์ผลงานในลักษณะที่ทำตรงกันข้าม ซึ่งกล่าวได้ว่าเป็นการต่อต้านและเป็นปฏิปักษ์กับ
สุนทรียภาพ ทั้งด้วยวิธีการดัดแปลงรูปทรง โดยการฉีกทึ้ง หด ย่อ ขยาย แปรเปลี่ยนรูปทรงให้บิดเบี้ยว ผิดเพี้ยนไป
จากความเป็นจริง รวมทั้งการใช้เส้นสายที่หยาบกระด้าง สีสันที่สด ดิบ น้ำหนักที่ตัดกันอย่างขัดแย้ง รุนแรง พวก
เขาได้เปลี่ยนความเชื่อ หลักการ และคุณค่าสำคัญจากศิลปะที่เป็นภาษาแห่งความงาม มาเป็นศิลปะที่เป็นภาษา
แห่งอารมณ์ความรู้สึก   ศิลปะที่เป็นภาษาแห่งการแสดงออกของอารมณ์นี้ได้พัฒนาไปจนถึงจุดสูงสุดในแนว
จิตรกรรมนามธรรมแห่งลัทธิศิลปะแอ๊บสแตร็ก เอ็กซ์เพรสชั่นนิสม์ โดยการตัดทิ้งเรื่องราว ความหมายที่สะท้อน
ความเป็นจริงของสังคมแบบศิลปะเอ็กเพรสชั่นนิสม์ออกไป พัฒนาเทคนิคจิตรกรรมใหม่ที่ไม่เคยมีการใช้มาก่อนใน



39 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

โลกแห่งจิตรกรรมและเป็นเทคนิคที่ตอบสนองต่อการแสดงออกได้อย่างลื่นไหล รวดเร็ว ฉับพลันและรุนแรง 
ประสานกับการขยายขนาดของจิตรกรรมให้ใหญ่โตขึ้นอย่างมากมาย ล้วนแล้วแต่ส่งผลให้การแสดงออกของ
อารมณ์รุนแรง และตรงออกมาจากจิตไร้สำนึกได้อย่างอัตโนมัติ 

ความหมายของความรัก คือ การจะหาความหมายของความรักนั้นไม่ง่ายนัก แต่ทุกคนบนโลกใบนี้ต่างเคย
รักและเคยถูกรักด้วยกันมาแล้วทั้งนั้น ชีวิตมนุษย์ต่างเก่ียวข้องกับความรักตั้งแต่เกิด จนตาย เด็กที่พึงเกิด รักใครไม่
เป็น แต่ก็มักจะถูกความรักโอบอุ้ม จาก่พอแม่และญาติพ่ีน้องทำให้เขาเติบโตมาได้ 

ตามหลักจิตวิทยา ความรักคืออารมณ์ ประเภทสุข อย่างหนึ่ง ที่มีพลังมากพอทำให้คนแสดงออกมา และ
เกิดการเปลี่ยนแปลงทางร่างกายให้สายตาได้ประจักษ์ เมื่อคนเรามีความรัก จิตใจก็จะเบิกบาน ร่าเริง แจ่มใส 
ร่างกายจะแสดงอาการรักออกมา ยากท่ีจะปิดบังอาการ ทุกคนต่างค้นหาที่จะรักคนอ่ืน ขณะเดียวกันก็อยากเป็นที่
รักของคนอ่ืนเช่นกัน กล่าวว่า ความรักเป็นสิ่งที่ดีและสวยงาม (เทวิกา ประดิษฐบาทุกา,2563) 
 

ความหมายของ “วัยรุ่น”  
วัยรุ่น หรือ “Adolescence” มาจากคำกริยาในภาษาละตินว่า “Adolescere” หมายถึง การเติบโตขึ้น

เป็นผู้ใหญ่ (Steinberg, 1996) ดังนั้น ช่วงวัยรุ่นจึงหมายถึง ช่วงเวลาแห่งการเติบโต จากวัยเด็กที่ยังขาดวุฒิภาวะ

ไปสู่การเป็นผู้ใหญ่ วัยรุ่นจึงเป็นวัยแห่งการเปลี่ยนแปลง ซึ่งจำเป็นต้องมีพัฒนาการทางด้านร่างกาย อารมณ์ สังคม 

และสติปัญญาไปพร้อมๆ กัน ในการเข้าสู่วัยรุ่นของเด็กชายและเด็กหญิงนั้นถือเอาการเข้าสู่วุฒิภาวะทางเพศเป็น

เกณฑ์ ทั้งนี้ ทั้งสองเพศจะเข้าสู่วุฒิภาวะทางเพศไม่พร้อมกันขึ้นอยู่กับปัจจัยแวดล้อมหลายประการ เช่น อาหาร 

สภาพความเป็นอยู่ ประเพณีและวัฒนธรรม รวมถึงสภาพแวดล้อมอ่ืนๆ วัยรุ่นถือเป็นวัยหัวเลี้ยวหัวต่อของชีวิต คือ

อยู่ระหว่างความเป็นเด็กและความเป็นผู้ใหญ่ เป็นวัยที่จะเกิดการเปลี่ยนแปลงต่าง ๆ ทั้งทางร่างกายและจิตใจ เป็น

วัยที่ต้องเรียนรู้ถึงความเป็นตัวของตัวเอง และเป็นวัยที่มักเกิดปัญหาในชีวิตมากที่สุดนอกจากนี้วัยรุ่นเป็นวัยที่

มนุษย์พยายามค้นหาความต้องการที่แท้จริงเรียนรู้ บทบาท หน้าที่และพัฒนาความสามารถเฉพาะตน เพื่อที่จะ

วางแผนชีวิตต่อไปในอนาคตซึ่งถ้าในระยะนี้ วัยรุ่นประสบความสำเร็จในการค้นหาเอกลักษณ์ของตัวเอง อิริคสัน  

(Erikson,1968) ก็จะส่งผลให้วัยรุ่นเข้าใจในบทบาทหน้าที่และเติบโต เป็นผู้ใหญ่ที่รู ้ จักความสามารถของตน 

รวมทั้งมีการวางแผนชีวิตที่เหมาะสม ในทางตรงกันข้าม หากเกิดความล้มเหลว ในการค้นหาเอกลักษณ์เฉพาะตน 

วัยรุ่นก็จะสับสนในบทบาทหน้าที่และมีผลกระทบต่อการเติบโตเป็นผู้ใหญ่ในอนาคต นอกจากวัยรุ่นเป็นวัยที่

ต้องการค้นหาเอกลักษณ์ของตัวเองแล้ววัยรุ่นยังปรารถนาที่จะเป็นเหมือนผู้ใดผู้หนึ่งในสังคม ด้วยการเลือกเอา

ลักษณะบางอย่างของต้นแบบมาใช้เป็นลักษณะของตนเอง ซึ่งมักจะได้แก่ พ่อ แม่ญาติพี่ น้อง และครูอาจารย์แต่

การเลียนแบบพฤติกรรมนั้น มิได้จำกัดเฉพาะพฤติกรรมที่ดีอาจมีการรับเอาพฤติกรรมที่มีลักษณะก้าวร้าว หรือ



40 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

รุนแรงมาได้จากการประสบกับเหตุการณ์ที่รุนแรงในชีวิต หรืออาจจดจำเอาพฤติกรรมที่ไม่ดีมาจากบุคคลที่ใกล้ชิด 

และจากสื่อ 

ต่างๆ 

 

พัฒนาการเปลี่ยนแปลงของวัยรุ่น 
สำหรับวัยรุ่น เป็นช่วงวัยที่มีการเปลี่ยนแปลงพัฒนาการทางด้านร่างกาย จิตใจ อารมณ์สังคม ไปสู่วุฒิ

ภาวะความเป็นผู้ใหญ่ เป็นช่วงวัยแห่งการสร้างอัตลักษณ์ของตนเองที่นำไปสู่การยอมรับจากคนรอบข้าง ต้องการ

ความอิสรภาพ พัฒนาการที่สำคัญของวัยรุ่นสามารถแบ่งออกเป็น 4 ประการ (สื่อประกอบการสอนเรื่องปัจจัยที่มี

ผลกระทบต่อการเจริญเติบโตและพัฒนาการในวัยรุ่น, 2567) 

1) พัฒนาการทางด้านร่างกาย ร่างกายของวัยรุ่นจะมีความเปลี่ยนแปลงเกิดขึ้นต่อระบบอวัยวะภายใน 

เช่น ระบบการผลิตฮอร์โมนของต่อมไร้ท่อ และลักษณะโครงสร้างภายนอกร่างกาย เช่น การเปลี่ยนแปลงของเสียง 

การขยายตัวของกล้ามเนื้อและกระดูก การมีขนขึ้นตามร่างกาย และการเปลี่ยนแปลงของอวัยวะสืบพันธุ์ทั ้งนี้

เพื่อให้ร่างกายของวัยรุ่นเจริญเติบโตได้เต็มที่ผู้ใหญ่ควรเตรียมความพร้อมให้แก่เด็กในการก้าวเข้าสู่วัยรุ่น โดยการ

ให้ความรู้และคำแนะนำเกี่ยวกับความเปลี่ยนแปลงที่จะเกิดข้ึนและการปฏิบัติตัวให้ถูกต้อง 

2) พัฒนาการทางด้านอารมณ์ อารมณ์ของวัยรุ่นจะมีความแปรปรวนและเกิดความเครียดได้ง่าย ทั้งนี้

เนื ่องจากวัยรุ่นมีการเปลี่ยนแปลงทางร่างกายอย่างเห็นได้ชัด จึงทำให้เกิดความกังวลและขาดความมั่นใจใน

บุคลิกภาพของตนเองเนื่องจากการเปลี่ยนแปลงของฮอร์โมนและการทำงานของต่อมไร้ท่ อ จะทำให้วัยรุ ่นมี

พลังงานมาก และอาจไม่ได้ใช้พลังงานที่มีให้เกิดประโยชน์จนทำให้ผู้ใหญ่ไม่พอใจ นอกจากนี้เมื่อต่อมเพศถูกพัฒนา

เต็มที่วัยรุ่นจะเริ่มสนใจในเพศตรงข้าม และมีพฤติกรรมเรียกร้องความสนใจจากเพศตรงข้าม ซึ่งบางครั้งก็อาจจะ

ขัดใจผู้ใหญ่และทำให้ถูกผู้ใหญ่ต่อว่าจนทำให้เกิดความเครียดได้ 

3) พัฒนาการทางด้านสังคม วัยรุ่นจะมีการเปลี่ยนแปลงทางเจตคติและพฤติกรรมทางสังคมในทุกด้าน 

วัยรุ่นต้องการอิสรเสรีภาพในการคิด การปฏิบัติตัว การคบเพื่อน และต้องการความเป็นส่วนตัวจึงทำให้บางครั้ง

อาจเกิดปัญหาความไม่เข้าใจกันกับผู้ใหญ่ และส่งผลให้วัยรุ่นหันไปใกล้ชิดกับกลุ่มเพ่ือนมากกว่าครอบครัววัยรุ่นจะ

ให้ความสำคัญกับการคบเพื่อน และต้องการเลือกกลุ่มเพื่อนที่มีค่านิยม และมีความสนใจในสิ่งเดียวกันเพื่อให้

ตนเองได้รับการยอมรับ มีความรู้สึกมั่นใจและปลอดภัย ทั้งนี้การคบเพ่ือนจะช่วยให้วัยรุ่นรู้จักการปรับตัวให้เข้ากับ

สังคมเรียนรู้การรักษามิตรภาพ มีความเข้าใจตัวเองและรู้จักรับฟังความเห็นของผู้อื่น การปรับตัวให้เข้ากับสังคม

นับว่าเป็นพัฒนาการที่ยากที่สุดของวัยรุ่น 



41 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

4) พัฒนาการทางด้านสติปัญญา ช่วงวัยรุ่นเป็นวัยที่มีความสำคัญต่อการพัฒนาระดับสติปัญญาเป็นอย่าง

มาก นักจิตวิทยาด้านพัฒนาการทางสติปัญญาของมนุษย์หลายท่านมีความเห็นตรงกันว่า สติปัญญาของมนุษย์จะ

เพิ่มขึ้นเรื่อย ๆ ระหว่างอายุ 18 ถึง 20 ปีโดยในวัยนี้มนุษย์จะสามารถให้นิยามวัตถุสิ่งของต่าง ๆ ได้อย่างชัดเจน 

สามารถแบ่งแยกคุณลักษณะของสิ่งของต่าง ๆ ได้ดีมีพัฒนาการทางความคิดรวบยอด และมีความคิดในระดับที่

เป็นนามธรรมพัฒนาการทางสติปัญญาของวัยรุ่นปรากฏในหลายรูปแบบ เช่น รู้จักลองตั้งสมมุติฐานหลายๆแบบ

เพ่ือหาข้อสรุปที่ดีสามารถแก้ปัญหาหลาย ๆ แบบ โดยมีกระบวนการคิดที่มีระบบและมีเหตุผลมีความจำดีสามารถ

จดจำสิ่งที่ตนสนใจได้อย่างแม่นยำ แต่มักไม่นำไปใช้ในเรื่องการเรียน มีความคิดกว้างไกลมีจินตนาการ คิดฝันถึงสิ่ง

ต่าง ๆ อยากรู้อยากเห็นอยากทดลอง และมีความเชื่อมั่นในความเชื่อหรือความเห็นของตนอย่างรุนแรง (การ

เปลี่ยนแปลงและพัฒนาการในวัยรุ่น สสส.,2567)  

 

ความรักของวัยรุ่น 
มนุษย์ทุกคนเกิดมาย่อมต้องการมีความรัก ความรักจะมีความสลับซับซ้อนและเพ่ิมกลุ่มคนที่จะรักมากขึ้น 

ขยายวงกว้างออกไปสู ่สังคมเมื่ออมนุษย์เจริญเติบโตขึ้น จากครอบครัวสู่สังคมโรงเรียน เพื่อนที่ทำงานและ

สาธารณะต่างๆ โดยจะเริ่มต้นจากความรักแบบๆไม่อิงอารมณ์ใคร่ (unromantic love) มาเป็นความรักฉันท์คู่รัก

หรือรักด้วยใจพิศวาสปรารถนา (romantic love) เพื่อเป็นการขยายความ และการอธิบายหลักการ หรือทฤษฎี

ต่างๆที่เก่ียวข้องกับความรักของวัยรุ่น   

ธรรมชาติและชีวิตของคนอยู่ได้ด้วยความรัก ผู้ที่มีความรัก และคนรักย่อมมีความสุขเพราะจะได้เรียนรู้ว่า

ตนรักใคร และตนจะมีความสุขมากหากรู้ว่าบุคคลนั้นก็รักตน  

1. ความรักตนเอง เกิดจากการเห็นความสำคัญของตนเองการเริ่มดูแลสุขภาพร่างกายด้วยการออกกำลัง

กาย การบริหารร่างกาย การระมัดระวังดูแลรักษาทรวดทรงให้สวยงาม การดูแลบุคลิกภาพด้านการ  

แต่งกาย ทรงผม พิถีพิถันในเรื่องการเลือกซื้อเสื้อผ้า รองเท้ า กระเป๋า หรือสิ่งอื ่นที่เหมาะสมกับตัวเอง รู้จัก

ขวนขวายหาความรู้ในการปรับปรุงตัวเอง เช่นเขียนจดหมายถามเรื่องราวที่ตนเองอยากรู้ ตามคอลัมน์เกี ่ยวกับ

ความงามในหนังสือนิตยสาร หรือโทรศัพท์ปรึกษาตามสถานีว ิทยุที ่จัดรายการถาม -ตอบในสารพันปัญหา  

สิ่งเหล่านี้แสดงให้เห็นว่าเด็กวัยรุ่น มีความรักและสนใจในตัวเอง ต้องการให้ตนเองดูดีในสายตาของบุคคลที่พบเห็น

ในสังคม 

2. ความรักเพ่ือนในช่วงวัยแรกรุ่น เด็กมีเพ่ือนมากมายกลุ่มเพ่ือนจะรวมผู้มีลักษณะนิสัยใจคอ และรสนิยม

เหมือนกันโดยเฉพาะอย่างย ิ ่งเพศเด ียวกัน ล ักษณะการคบจะเป็นการคบกันในกลุ ่มใหญ่แต ่เม ื ่อเข้ า  



42 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

สู่วัยรุ่นตอนปลายจำนวนเพ่ือนในกลุ่มจะลดลงโดยให้ความสนิทสนมเฉพาะคนที่ตนพอใจเท่านั้น เด็กจะคบกันเพ่ือ

การกิน การเที่ยว การเล่น เพื่อให้มีความสนิทสนมกันมากขึ้น และช่วยเหลือเกื้อกูลซึ่งกันและกัน มีการติดต่อ

สัมพันธ์กันตลอดเวลา แม้ว่าจะพบเจอกันที่โรงเรียนแล้วก็ตาม ยังต้องมีการเขียนจดหมาย หรือโทรศัพท์คุยกันอีก

นานๆ 

3. ความร ักท ี ่ม ีต ่อบ ุคคลที ่ตนช ื ่นชมเป็นพ ิ เศษ เป ็นความรู้ ส ึกท ี ่ เด ็กว ัยร ุ ่นม ีต ่อบ ุคคลที ่ เก่ ง  

มีความสามารถในด้านที ่ตนสนใจอยู ่จะเป็นความรู้สึกเหมือนบุคคลนั ้นเป็นวีรบุร ุษ และจะนำมาเป็นแบบ   

อย่าง เด็กพยายามจะติดตามข่าวคราว ผลงาน ความเคลื่อนไหว บุคคลที่เด็กวัยรุ่นนิยมชมชื่น มักเป็นนักกีฬา นัก

ดนตรีนักแสดง หรือแม้แต่บุคคลในครอบครัวซึ่งอาจจะเป็นพี่ ป้ า น้า อา ที่ประสบความสำเร็จในการเรียน การ

ทำงาน เด็กวัยรุ่นจะพยายามที่จะรู้รายละเอียดของบุคคลเหล่านี้ให้มากที่สุดเท่าที่จะมากได้จะพบได้จากการเขยีน

จดหมายไปสอบถามตามนิตยสารต่างๆ ที่เสนอคอลัมน์เกี่ยวข้องกับกับบุคคลที่จนสนใจ หรือโทรศัพท์ไปถาม

เรื่องราวส่วนตัว หรือขอที่อยู่เพื่อติดต่อเอง ในบางรายที่มีความเพียรพยายามมาก จะไปดักพบเพื่อขอลายเซ็น ซึ่ง

บางครั้งจำเป็นต้องหนีโรงเรียนไป สิ่งเหล่านี้ล้วนแต่เป็นพฤติกรรมที่เกิดในช่วงวัยรุ่นทั้งสิ้น ผู้ใหญ่จึงควรให้แนวคิด

ที่ถูกต้องแก่เด็กในกรณีที่เห็นว่าเด็กมีอาการหลงใหลมากเกินกว่าเหตุหรือมีพฤติกรรมเลียนแบบที่ไม่ ดีอันจะเป็น

สาเหตุที่ทำให้เกิดผลเสียทางด้านการเรียน และชีวิตในอนาคต 

4. ความรักเพ่ือนต่างเพศ เนื่องจากฮอร์โมนต่างเพศเริ่มทำงานในช่วงวัยรุ่นนี้เด็กวัยรุ่นจึงมีความตื่นตัวทาง

เพศสูง มีความต้องการที่จะได้เป็นที่รัก ที่ปรารถนา และท่ีกล่าวขวัญถึงของเพศตรงข้าม จึงมีความพยายามที่จะทำ

ตัวให้เป็นจุดเด่น โดยจะริเริ่มทำตัวให้เป็นที่น่าสนใจของเพศตรงข้ามด้วยวิธีการ ต่างๆ นานา เช่น การแต่งกายที่

สะดุดตาการพูดจาที่สะดุดหูมีการบัญญัติคำใหม่ๆ หรือที่เรียกว่าภาษาสแลงของวัยรุ่นขึ้น การพูดเสียงดังเพื่อดึงดู

ความสนใจ เป็นต้น เด็กวัยรุ่นมักจะคิดว่าตนเป็นผู้ใหญ่ แล้วและสามารถมีคู่รักได้ความรักในช่วงวัยรุ่นนี้จะมีหลาย

ประเภทได้แก่ 

ความร ักแบบเด ็กๆ (puppy love หร ือ calf love) เป ็นความร ักแบบหลงใหลใฝ ่ฝ ัน งมงายชั่ว 

ครูช่ั่วยาม เป็นความรักชนิดไม่มีเหตุผล ไม่สนใจสิ่งใด ๆ มักจะเกิดช่วงวัยรุ่นตอนต้น และตอนกลางความรักชนิดนี้

ไมจ่ีรังยั่งยืน หากพบคนใหม่ท่ีถูกใจกว่า เห็นว่าดีกว่า สวยกว่า หล่อกว่าก็จะเปลี่ยนใจไปได้ง่าย ๆ 

ความรักแบบชื่นชมบูชา (hero worshipping) เป็นความรักที่อาจจะจีรังยั่งยืน หรือไม่จีรังยั่งยืนก็ได้หาก

เป็นความรักที่ไมจ่ีรังยั่งยืนก็เพราะเป็นบุคคลที่เด็กสนใจในช่วงเวลาหนึ่งเท่านั้น ซึ่งอาจจะไม่ใช่คนที่เด็กจะให้ความ

สนใจในช่วงเวลาต่อมา เนื่องจากเด็กวัยรุ ่นเปลี่ยนใจบ่อย ความรักชนิดนี้เป็นไปตามความสนใจในการศึกษา

เรื่องราวนั้น ๆ ตลอดมา และจะให้ความจงรักภักดีต่อสิ่งนั้นไม่เสื่อมคลาย จะไม่หายไปได้ง่าย เพราะไม่ได้เกิดจาก



43 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

ความนิยมชั่วคราวของสังคม ความรักชนิดนี้บางครั้งมีความ คลั่งไคล่  (crazy) อยู่ในตัว เช่นความคลั่งดารา คลั่ง

นางงาม คลั่งนักกีฬา เป็นความรู้สึกที่มีต่อคนในระดับชาติหรือระดับโลก เด็กวัยรุ่นมีความคลั่งไคล่บุคคลที่เป็น

เสมือนตัวแทนของความใฝ่ฝันของตนเองที่มีอยู่ในใจ 

ความรักในเพศเดียวกันหรือความรักแบบผิดเพศ (sex aversion) พฤติกรรมรักเพศเดียวกันมีปรากฏทั้ง

ชายและหญิง เป็นลักษณะของการไม่สนใจในเพศตรงข้าม หรือการทำตัวเป็นเพศตรงข้ามคือเด็กชายมีพฤติกรรม

แบบผู้หญิง หรือเด็กผู้หญิงที่มีพฤติกรรมแบบเพศชาย ลักษณะโดยทั่วไปของการรักในเพศเดียวกัน ในผู้ชายเรียกว่า 

โฮโมเซกชัวล์ (homosexuality) เรียกกันอย่างเป็นทางการว่า “เกย์” สำหรับเพศหญิงที่ชอบผู้หญิงด้วยกันและไม่

สนใจในเพศตรงข้ามเรียกว่า พวกเลสเบี้ยน (lesbian) หรือ กลุ่มที่เรียกกันอย่างไม่เป็นทางการว่า “ทอม-ดี้” การ

เกิดเป็นรักร่วมเพศนั้นเกิดจากความรู้สึกที่มีความขัด แย้งและความกดดันในใจเรื่องเพศเดียวกันแทน ในบางกรณี

อาจเกิดจากประสบการณ์ที่ได้รับจากครอบครัวที่มีพ่อเป็นคนอ่อนแอตกเป็นเบี้ยล่างให้แม่ดุด่าว่ากล่าว หรือข่มขู่

อย่างไม่มีศักดิ์ศรีหรือไม่มีสิทธิ์อำนาจในการตัดสินใจในเรื่องใด ๆ ในบ้าน หรือในทางตรงข้ามบ้านที่มีพ่อไม่

รับผิดชอบ ดุด่าลูกและภรรยาอย่างไม่มีเหตุผล เจ้าอารมณ์เมาสุราเป็นประจำ ไม่เคยดูแลครอบครัว ทำร้ายแม่ ไม่

เคยจุนเจือครอบครัว ลักษณะเช่นนี้เด็กชายจะเกลียดชังพ่อไม่ชอบความเป็นเพศชาย มีความรักและสงสารแม่มาก 

จะช่วยแม่ทำงานทุกอย่าง เช่น เย็บผ้า ทำกับข้าว แต่งหน้า รักสวยรักงาม มีพฤติกรรมเลียนแบบแม่ทุกประการ

และจะฝักใฝ่ในเพศเดียวกันโดยจนเองจะมีพฤติกรรมเป็นเพศหญิง โดยมีชื ่อเรียกกันว่าเป็น “เกย์ควีน” หาก

ครอบครัวใดมีลูกสาวก็จะทำให้เด็กผู้หญิงเกลียดพ่อ มองเห็นพอเป็นตัวแทนของเพศชายที่ไม่ความน่ารัก เห็นแก่ตัว 

ไม่มีความรับผิดชอบ และอาจเกิดความหวาดระแวงในเพื่อนชายที่คบหา ไม่มีจิตเสน่หาในเพศตรงกันข้ามอย่าง

จริงใจ และจะหันไปสนใจผู้หญิงที่มีลักษณะเข้มแข็งเหมือนเด็กชายที่เรียกกันว่า “ทอมบอย” หรือ “ทอม” แทน 

ทอมจะมาจากครอบครัวที่แม่มีอำนาจเหนือพ่อแม่เป็นใหญ่ในบ้าน ทำให้ลูกสาวเห็นเป็นสิ่งที่ดีจึงเลียนแบบหรือ

บางกรณีมาจากเด็กผู้หญิงที่อยู่ในครอบครัวที่พ่อแม่ฝึกให้ทำงานตั้งแต่ยังเล็ก มีความรับผิดชอบสูง ต้องดูแลน้อง ๆ 

ทำงานบ้าน ช่วยเหลือพ่อแม่ เด็กจะเติบโตอย่างเข้มแข็งอดทน มีลักษณะนิสัยใจคอเหมือนเด็กชาย ทอมจะดูแล

เด็กหญิงที่อ่อนแอกว่าเหมือนเด็กชายดูแลเด็กหญิง ทั้งทอมและดี้จึงมีความรู้ สึกขาดความอบอุ่นเหมือนกัน จึงมี

ความเข้าใจกันอย่างลึกซ้ึง และหากครอบครัวใดที่มีแม่ในลักษณะนี้และมีลูกชายอยู่ในบ้าน เด็กชายอาจพัฒนาเป็น 

“เกย์คิง” คือมีความรู้สึกรังเกียจแม่ ไม่นิยมชมชอบเพศหญิง มองผู้หญิงน่ารังเกียจ มีแต่ข้อเสีย หันมาฝักใฝ่เพศ

เดียวกัน 

การเกิดความรักมีปัจจัยหลายอย่าง เกี่ยวข้องกับปัจจัยที่สำคัญอย่างหนึ่งคือความใกล้ชิด(proximity) 

คนเราโดยทั่วไปมักมีโอกาสรักคนใกล้ชิดมากกว่าบุคคลที่อยู่ห่างไกล ซึ่งตรงกับคำกล่าวที่ว่า “ไกลตัวก็ไกลใจ” 



44 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

(out of sight, out of mind) เด็กเล็ก ๆ ยังไม่รู้เดียงสา ไม่สามารถแยกแยะความรู้สึกที่เป็นนามธรรมได้แต่ก็ยัง

สามารถบอกได้ว่ามีความรักต่อแม่และบุคคลใกล้ชิด ซึ่งให้การดูแลอุ้มชูความรักของเด็กเป็นแบบง่ายๆ เป็น

ความรู้สึกต้องการพ่ึงพิง (dependency) ต่อบุคคลที่รักนั้น เมื่อเติบโตเข้าสู่  วัยรุ่น ความรักเริ่มมีความสัมพันธ์กับ

เรื่องเพศ ซึ่งโดยทั่วไปจะมีความสนใจรักใคร่เพศตรงข้าม มีบางส่วนที่มีการเรียนรู้มาไม่ค่อยถูกต้อง ทำให้ความ

สนใจมาอยู่ที่เพศเดียวกัน ซึ่งเรียกว่า “รักร่วมเพศ” (homosexuality) ความรักของวัยรุ่นโดยมากยังไม่ใช้ความรัก

ที่จริงจังนัก แต่เป็นไปตามอารมณ์ที่แปรเปลี่ยนได้ง่ายจึงมักเรียกว่า ความรักแบบเด็กๆ (puppy love) อธิบายได้

ว่าปัจจัยหนึ่งที่เป็นสิ่งดึงดูดความสนใจรักใคร่จากบุคคล ได้แก่ “รูปสมบัติ” ความสวยงามของรูปร่างหน้าตาเป็น

ส่วนสำคัญท่ีทำให้คนเริ่มสนใจและมีแนวโน้มจะเกิดความรักโดยง่าย ทั้งนี้เพราะความสวยเป็นสิ่งที่เจริญหูเจริญตา

แก่ผู้พบเห็น ใครได้ครองคู่หรือแต่งงานด้วยก็มักมีความภาคภูมิใจ นอกจากนั้นความสวย ความหล่อยังถูกเข้ากับ 

“ความดี” ซึ่งไม่มีความสัมพันธ์กันเลย คนจำนวนมากมีความโน้มเอียงที่จะเชื่อว่าคนที่สวยหรือหล่อที่พบเห็นนั้น

เป็นคนดีเทพนิยายที่ได้ยินมาตั้งแต่เด็กก็มีแต่เรื่องของเจ้าชายรูปงามกับเจ้าหญิงแสนสวยซึ่ง เป็นคนใจดีทั้งนั้น แต่

ในชีวิตจริงอาจไม่ไดเ้ป็นเช่นนั้น คนหลายคนจึงถูกหลอกได้ง่ายเพราะหลงใหลรูปสมบัติของผู้อื่น คุณสมบัติอีกอย่าง

หนึ่งที่ดึงดูดความสนใจของคนก็คือ “ความคล้ายคลึงกับตนเอง” ในสังคมโดยทั่วไปคนที่มีความคล้ายกันในด้าน

เชื้อชาติศาสนา วัฒนธรรม การศึกษา เศรษฐกิจ ค่านิยม ความสนใจ ก็มักจะเข้าพวกกันได้ ง่าย หรือคบหาสมาคม

กันมากกว่าคนที่แตกต่างกันมากๆ จึงพบว่าคนรวยแต่งงานกับคนรวย คนอาชีพเดียวกันหรือใกล้เคียงกันแต่งงาน

กัน ความรักระหว่างเพศตรงข้ามซึ่งนำไปสู้การแต่งงาน เรียกว่า passionate love ความรักชนิดนี้มักจะมีความ

ร้อนแรงในอารมณ์มีความสุขและความเจ็บปวดแฝงอยู่ เป็นความรักที่คาดหวังจะได้ รับการตอบสนองสูง หาก

สมหวังก็จะมีความสุข หากผิดหวังก็จะมีความทุกข์นักทฤษฎีหลายคนเชื่อว่า ที่แท้จริ งความรักมักแฝงไว้ด้วยความ

ก้าวร้าว และความต้องการทำลายอยู่เสมอและเชื่อว่าหากไม่มีความรู้สึกนี้จะไม่มีความตื่นเต้นเกิดขึ้นในชีวิต บาง

คนจึงกล่าวไดว้่าสิ่งที่ตรงข้ามกับความรักไม่ใช่ความเกลียดแต่เป็นความเย็นยาเข้ามาแทนที่ความรู้สึกนั้น 

 

การสร้างภูมิคุ้มกันทางความรัก : แนวคิดเกี่ยวกับจิตวิทยาความรัก (Psychology of Love) 
  ตามพจนานุกรมภาษาอังกฤษ “รัก” มีความหมายตรงกับภาษาอังกฤษว่า to love, to care for, to be 

fond of  ซึ ่งหมายถึง to feel love, desire, or strong friendship นั่งคือ “ความรู ้สึกรัก” ซึ ่งรวมถึงความ

ปรารถนาตลอดจนสัมพันธภาพที่เข้มแข็งระหว่างบุคคล สำหรับความรักตามหลักจิตวิทยานั้นได้ถูกอธิบายที่มีความ

หมายถึง “ความรักความห่วงใย” ไว้ว่าพฤติกรรมที่มนุษย์ใช้แสดงออกเพื่อทำให้อีกฝ่ายมีความพึงพอใจ สบายใจ 

อบอุ่นใจ ความรักเป็นสมัพันธ์ทางอารมณ์ระหว่างบุคคลมิใช่เพียงความต้องการทางร่างกาย ความรักนั้นไม่ใช่สิ่งที่



45 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

เกิดข้ึนเองตามธรรมชาติ หากแต่ความรักเกิดขึ้นระหว่างมนุษย์ด้วยสัมพันธ์ทางด้านอารมณ์ความรู้สึก ความรักเอง

คือสิ่งที่ต้องเรียนรู้ด้วยประสบการณ์ระหว่างบุคคล (จิตวิทยากับความรัก Psychology of Love, 2563) 

 ความรักเกิดขึ้นได้ แต่การมีความรักนั้น ควรเริ่มจากการพัฒนาตนเองสิ่งที่เป็นธรรมชาติของรักคือการที่

เรามอบความรักให้กับใครซักคนแล้วนั้น เราย่อมต้องการความรักตอบแทนเช่นกันความพึงพอใจ ความซื่อตรง 

จงรักภักดี ความห่วงใย ความคิดถึง และยินดีที่จะให้ความช่วยเหลือทุกอย่างที่เราเองสามารถทำได้ความรักตนเอง

นั้นทำให้เราสามารถรักคนอ่ืนเป็น ความรักตนเองย่อมตรงข้ามกับความเห็นแก่ตัว ผู้ทีมีความรักย่อมมีทัศนคติที่จะ

เอื้องเฟื้อและมีความรับผิดชอบ นับถือเข้าใจต่อผู้ที่เรารัก ไม่เมินเฉยต่อความต้องการ และการแสดงออกของอีก

ฝ่ายหนึ่งคำนึงถึงความรู้สึกของอีกฝ่ายเข้าใจได้เป็นอย่างดี รู้สึกถึงความต้องการและความจำเป็นของเขา พร้อมที่

จะยอมรับและเข้าใจให้อภัยเสมอโดยที่ทั ้งสองฝ่ายต้องเป็นผู ้ให้และผู ้รับในขณะเดียวกกันทั ้งคู ่ (อ้างแล้ว  

Psychology of Love, 2563) 

 ความรักเกิดขึ้นได้จากความประทับใจแรก (First Impression) ในคุณสมบัติทาง กาย เช่น รูปกาย รูป

สมบัติและคุณงามความดีอื่นๆ หรืออาจเกิดขึ้นได้จากความใกล้ชิดสนิทสนมกัน ความสงสาร ความเป็นผู้มีอุปการ

คุณและความแตกต่างของฮอร์โมนเพศในร่างกาย 

ความรักนั้นนำมาซึ่งความผูกพันทางด้านอารมณ์ 3 ประการ 

1) ด้านความรู้สึก กล่าวคือ เป็นความรู้สึกรักใคร่ รู้สึกชอบ รู้สึกมีความสุขที่ได้อยู่ใกล้และคิดถึงเมื่อต้อง

ห่างไกลกัน 

2) ด้านความคิด กล่าวคือ การมองคนที่เรารักในแง่ดี มองเห็นคุณค่าและความหมายของเขาอยากทำในสิ่งที่

ดีๆ เพ่ือคนที่เรารักและปรารถนาที่จะให้คนที่รักนั้นพบแต่ความสุข 

3) ด้านการกระทำ กล่าวคือ เป็นการปฏิบัติกันอย่างอ่อนโยน การดูแลเอาใจใส่ การสัมผัส การกอด หอม

แก้ม เป็นห่วงเป็นใย ดูแลในยามเจ็บไข้ได้ป่วยและเพศสัมพันธ์ 

เช่นนั้น พฤติกรรมที่กล่าวถึงในข้างต้นจึงไม่ใช่เรื่องแปลกสำหรับคนกำลังมีความรักเพราะเมื่อความรักได้

เกิดขึ้นแล้วระหว่างคนสองคนพวกเขาก็จะแสดงออกถึงความรักที่มีให้แก่กันและกันซึ่งการแสดงออกนี้อยู ่บน

พ้ืนฐานของอารมณ์ อันจะแสดงออกมาทางความรู้สึก ความคิด และการกระทำต่อคู่รักด้วยกัน 

 

ความรักในทางพระพุทธศาสนา 
ความเห็นเรื่องทุกข์ว่าเกิดเพราะความอยาก อยากมากทุกข์มาก อยากน้อยทุกข์น้อย ไม่อยากเลยก็สบาย

ใจ ไม่มีความทุกข์อะไรอยู่โดยไม่อยากนี่ จะอยู่ได้ไหม อยู่ได้แต่เราไม่ฝึก ไม่ฝึกอยู่เพ่ือไม่อยาก ฝึกอยู่แต่เรื่องอยาก



46 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

กันทั้งนั้นจึงวุ่นวายหนักหนา อีกอย่างหนึ่ง ความยึดมั่นถือมั่นเรื่องอะไรก็ตามเป็นความทุกข์ ขณะใดใจเราเกิด

ความคิดยึดม่ันถือมั่นว่ารูปเป็นของฉัน เวทนาเป็นของฉัน สัญญาเป็นของฉัน เราก็เป็นทุกข์ ทุกข์เพราะความยึดถือ 

ถ้าไม่ยึดถือก็ไม่มีความทุกข์ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบับประมวลธรรม) 

การเกิดทุกข์นั้นเริ่มจากมีอายตนะภายนอก คือ รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส และธรรมารมณ์ มากระทบกับ

อายตนะภายใน คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ หากเกิดความรู้สึกพอใจในสิ่งนั้นก็เรียกว่า สุขเวทนา รู้สึกไม่พอใจ

เรียกว่า ทุกขเวทนา ไม่แน่ว่าสุขหรือทุกข์เรียกว่า อทุกขมสุขเวทนา ความรู้สึกสามประการนี้มีอำนาจทำให้เกิด

ความอยากหรือความต้องการอย่างใดอย่างหนึ่งซึ่งเรียกว่า ตัณหา 

ความอยากหรือความต้องการมี 3 ประเภท คือ 

1.  กามตัณหา หมายถึง ความอยากในสิ่งน่ารักใคร่พอใจใน รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส และธรรมารมณ์ 

2.  ภวตัณหา หมายถึง ความอยากเป็นอย่างนั้นอย่างนี้ 

3.  วิภวตัณหา หมายถึง ความอยากไม่ให้มีและอยากไม่ให้เป็นอย่างนั้นอย่างนี้ตัณหาหรือความอยากทำ

ให้เกิดความหนักใจหรือความทุกข์ขึ้นมา เพราะเม่ือมีความอยากก็ต้องกระทำตามความอยากนั้น ก็ย่อมมีทุกข์ตาม

ส่วนของการกระทำ ตราบใดที ่ เป ็นทาสของความอยากก็จะเก ิดความร ้อนใจไม่ส ิ ้นสุ ด Somdet Phra 

Nyanasamvara ได้ทรงตรัสไว้ว่า “แม่น้ำเสมอด้วยตัณหา (ความอยาก) ไม่มี” ตัณหาทำให้เกิดความยึดมั่นถือมั่น

ที่เรียกว่า อุปาทาน อันเป็นเหตุให้เกิดความความรัก 

 

บทสรุป 
องค์ประกอบด้านความใกล้ชิดเป็นแกนหลักที่สามารถพบได้ในความสัมพันธ์ทุกรูปแบบ มีความคงทน

ค่อนข้างสูง และมีบทบาทสำคัญในความสัมพันธ์ระยะยาว ส่วนความเสน่หามักพบในความสัมพันธ์เชิงคู่รักเท่านั้น 

เด่นชัดในความทรงจำ และมีบทบาทสำคัญในความสัมพันธ์ระยะสั้น มีผลต่อปฏิกิริ ยาทางร่างกายและการรับรู้

ความเจ็บปวด ขณะที่ความผูกมัดนั้นมีความผันแปรในแต่ละช่วงอายุ เช่น มีความผูกมัดกับครอบครัวในวัยเด็ก 

ผูกมัดกับเพื่อนในช่วงวัยรุ่น และผูกมัดกับคนรักในวัยผู้ใหญ่ มีผลต่อการรับรู้ความเจ็บปวดและความสามารถใน

การควบคุมตนเอง เมื ่อเรามองตามหลักคำสอนของศาสนาในเรื ่องของ ความรัก ในทางพุทธศาสนาไม่ได้มี

ความหมายเพียงความรู้สึกผูกพันระหว่างบุคคลเท่านั้นแต่หมายรวมไปถึงความรู้สึกติดตาต้องใจในวัตถุและ

สิ่งมีชีวิตอ่ืน ๆ ด้วย ซึ่งความรักเกิดจากอุปาทานประเภทที่เรียกว่า กามปาทาน หรือความยึดมั่นโดยความเป็นกาม

หรือของรักใคร่ทั่วไป ตามปกติมนุษย์ มีความติดพันในสิ่งที่น่ารักใคร่พอใจ ได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส และ

ธรรมารมณ์ รวมเรียกว่า กามารมณ์ 6 เป็นเหตุนำมาซึ่งความยุ่งยากวุ่นวายไม่จบสิ้น เพราะมนุษย์ต้องดิ้นรน



47 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

ขวนขวายเพื่อให้ได้มาซึ่งความสบายใจในทาง รูป เสียง กลิ่น รส และสัมผัส กล่าวได้ว่าในทางโลกการติดกามจะ

เป็นประโยชน์เพราะจะทำให้รักครอบครัว ขยันขันแข็งในการแสวงหาทรัพย์และชื่อเสียง ฯลฯ แต่ในทางธรรมะจะ

รู้สึกว่าเป็นทางมาของความทุกข์อันเร้นลับ การติดกามเป็นสิ่งที่ต้องละกันให้หมดจึงจะดับทุกข์ได้ จึงเป็นศาสตร์

และศิลปะและการสร้างภูมิคุ้มกันทางความรักวิถีพุทธของวัยรุ่น ในยุค Disruption 

 

เอกสารอ้างอิง 
ค่านิยมของวัยรุ่นเกี่ยวกับความรัก คู่ครอง กรณีศึกษา วิทยาลัยเทคนิคสมุทรสงคราม, การประชุมวิชาการ 
               แห่งชาติ มหาลัยเกษตรศาสตร์  วิทยาเขตกำแพงแสน ครั้งที่ ๙, หน้า ๙๔๖. 
จิตวิทยากับความรัก (Psychology of Love), เข้าถึงข้อมูลวันที่ ๑๐ ตุลาคม ๒๕๖๓. 
ทฤษฎีความรัก, อภินันท์ สิริรัตนจิตต์, คณะศิลปศาสตร์และศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยหาดใหญ่, เข้าถึงข้อมูล 
              วันที่ 6 กุมภาพันธ์ ๒๕๖7. 
เทวิกา ประดิษฐบาทุกา, เรื่องของความรัก ออนไลน์ www.gotoknow.com, สืบค้นข้อมูลวันที่ ๑๐ ตุลาคม 

   ๒๕๖๓.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบับประมวลธรรม, หน้า ๑๒๔. 
พอไซเนียส, ปรัชญาความรัก (Symposium Plato), เขียน : เพลโต (Plato), แปล : พินิจ รัตนกุล, 
             สำนักพิมพ์ : สามัญชน, หน้า 99. 
ไพลิน ศรีสุขโข, การพัฒนาความรักและความผูกพันใกล้ชิดในชีวิตคู่, คู่มือการให้การปรึกษาทางเพศ, 
              กรุงเทพฯ : ฝ่ายเวชศาสตร์ประชากร สถาบันวิจัยวิทยาศาสตร์การแพทย์จุฬาลงกรณ์  
              มหาวิทยาลัย : หน้า  ๕๖ . 
อุมาพร ตรังคสมบัติ, จิตบำบัดและการให้คำปรึกษาครอบครัว, พิมพ์ครั้งที่ ๕ : กรุงเทพฯ หน้า 13-14 . 
Sternberg, R. J. (1986) A triangular theory of love. Psychological Review, 93, 119-135., 

     สืบค้นข้อมูล วันที่ ๑๘ ตุลาคม ๒๕๖๓. 
http://www.wairunclickcick.com/index.php/teen-in-love/love-in-teenage. เข ้ าถ ึ งข ้ อม ูลว ันท ี ่  ๒๘ 

สิงหาคม ๒๕๖๓. 
https://today.line.me/th/article/Philosophical+Love. เข้าถึงข้อมูลวันที่ ๒๘ สิงหาคม ๒๕๖๓. 
http://www.nicfd.cf.mahidol.ac.th/-การเปลี่ยนแปลงและพัฒนาการในวัยรุ่น, ข้อมูลวันที่ 2 กุมภาพันธ์๒๕๖

7.   

 
 

http://www.wairunclickcick.com/index.php/teen-in-love/love-in-teenage.%20เข้าถึงข้อมูลวันที่%20๒๘%20สิงหาคม%20๒๕๖๓
http://www.wairunclickcick.com/index.php/teen-in-love/love-in-teenage.%20เข้าถึงข้อมูลวันที่%20๒๘%20สิงหาคม%20๒๕๖๓
https://today.line.me/th/article/Philosophical+Love.%20เข้าถึง
http://www.nicfd.cf.mahidol.ac.th/-การเปลี่ยนแปลงและพัฒนาการในวัยรุ่น


48 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

การพัฒนาศักยภาพการบูรณาการศาสตร์ร่วมสมัยกับการรักษาโรค ตามหลักพุทธจริยศาสตร์ 

Developing the potential of integrating contemporary science with disease 
treatment according to Buddhist ethics 

ดร.ธนวิชญ์ กิจเดช1 
Dr.Thanawit Kitdet 

พระมหาศรีพยัคฆ์ สิริวิญฺญู, ดร. 2 
Phramaha Sriphayak Kongphan, Dr. 

พระมหาสงกรานต์ จันทาพูน3 
Phramaha Songkran Chantapoon  

นางสาวเอื้องฟ้า ตุระวิพาค4 
Miss Auangfa Turawipak 

 

บทคัดย่อ 
คนทุกคนบนโลกใบนี้คงไม่มีใครที่จะปฏิเสธการรักษาด้วยระบบแพทย์และสาธารณสุขที่ใช้กันอยู่ทั่วทุกมุม

โลก เพราะมีส่วนสำคัญยิ่งในการที่จะบรรเทาความทุกข์และความเจ็บป่วยของมวลมนุษยชาติช่วยให้รอดพ้นจาก

ความตาย ความพิการ รวมถึงความเจ็บปวดไม่สบายอันเนื่องมาจากหลายสาเหตุและหลายปัจจัยที่มาจากโรคภัยไข้

เจ็บ จนกล่าวได้ว่าตลอดช่วงเวลาชีวิตของคนๆนึ่งตั้งแต่เกิดจนหมดลมหายใจของคนส่วนใหญ่ต้องอาศัยและพึ่งพิง

กับระบบสุขภาพ 

การแสวงหาทัศนะความจำเป็นพ้ืนฐานแบบอ่ืนในการทำความเข้าใจโลกและชีวิตในเรื่องของการดูแลด้าน

สุขภาพและความเจ็บป่วยจึงเป็นความพยายามในการที่จะแก้ไข้ปัญหาด้านสุขภาพ ซึ่งสำหรับคนไทยแล้วนั้นที่มี

พุทธศาสนาเป็นเบ้าหลอมทางวัฒนธรรมมาอย่างช้านาน ที่ทำให้ใครหลายๆคนนั้นต้ องหันกลับมาทบทวนทัศนะ

หลักของพระพุทธศาสนาที่มีกรอบในการมองโลกและชีวิตที่โดดเด่นและมีความชัดเจน ที่อาจจะก่อให้เกิดมุมมอง

 
1 วิทยาลัยสงฆ์เชียงราย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
2 วิทยาลัยสงฆ์เชียงราย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
3 วิทยาลัยสงฆ์เชียงราย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
4 วิทยาลัยสงฆ์เชียงราย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
E-mail: Thanawitkitdet@gmail.com 



49 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

ใหม่ๆ ในการทำความเข้าใจและหาแนวทางและคำตอบในการขัดการกับวิกฤติปัญหาด้านสุขภาพที่เกิดขึ้นในยุค

ปัจจุบันด้วยการเยี่ยวยาและการรักษาโรค ทั้งทางกายและทางใจ 

 
 
คำสำคัญ : โรคภัยไข้เจ็บ, ความพิการ, ความเจ็บปวด, ระบบการแพทย์, พุทธศาสนา, สุขภาพ 
 

Abstract 
No one in the world would refuse treatment with the medical and public health systems 

that are used all over the world because they play a very important role in alleviating the suffering 
and illness of mankind, helping them escape death, disability, and discomfort due to many causes 
and factors from diseases. It can be said that throughout a person’s life, from birth until death, 
most people depend on and rely on the health system. No one in the world would refuse 
treatment with the medical and public health systems that are used all over the world because 
they play a very important role in alleviating the suffering and illness of mankind, helping them 
escape death, disability, and discomfort due to many causes and factors from diseases. It can be 
said that throughout a person’s life, from birth until death, most people depend on and rely on 
the health system. 

The search for another fundamental perspective to understand the world and life in terms 
of health care and illness is an attempt to solve health problems. For Thai people, Buddhism has 
been a cultural crucible for a long time. This has caused many people to revisit the main 
perspective of Buddhism, which has a distinctive and clear framework for viewing the world and 
life. This may create new perspectives in understanding and finding ways and answers to 
counteract the current health crisis by healing and treating both physical and mental illnesses. 

 
Keyword : Disease, Disability, Pain, Medical System, Buddhism, Health 
 
 

 
 



50 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

 
 
 
 
 
 

บทนำ 
 ในพุทธศาสนา พระพุทธองค์ได้แบ่งโรคออกเป็น 2 อย่างด้วยกันคือ โรคทางกายกับโรคทางใจ ทั้ง 2 โรคนี้ 
พระพุทธองค์ตรัสว่า “คนที่ไม่มีโรคทางกายเป็นเวลานานๆ ก็ยังพอหาได้ แต่คนที่ไม่มีโรคทางใจ แม้เพียงชั่ว
ขณะนั้นหาได้ยากเต็มที จะมีก็แต่พระอรหันต์เท่านั้นที่ไม่มีโรคทางใจ” โดยนัยนี้ พระพุทธองค์ให้ความสำคัญกับ
โรคทางใจมากกว่าโรคทางกาย ในแง่จุดมุ่งหมายสูงสุดของพุทธศาสนา สุขภาพกายเป็นเพียงบันไดให้เราไต่ไปสู่
จุดหมาย ไม่ใช่เป็นจุดหมายปลายทางแต่อย่างใด เพราะในที่สุดแล้วมนุษย์ควรจะมีชีวิตที่สมบูรณ์ด้วยการมี
สุขภาพจิตที่สมบูรณ์ ส่วนสุขภาพกายเป็นพื้นฐานที่จะช่วยให้เราเข้าถึงชีวิตที่ดีงามขึ้นไป ไม่ใช่จุดหมายสูงสุดใน
พุทธศาสนา 

ในสมัยพุทธกาล การจัดการสุขภาพโดยเฉพาะในหมู่พระภิกษุสงฆ์ เน้นไปที่การจัดการทั้งสุขภาพกายและ
สุขภาพใจ เพราะกายและใจนั้นสัมพันธ์กัน เมื่อใจมีปีติ กายย่อมสงบ เมื่อกายสงบ ย่อมได้รับความสุข และเมื่อมี
ความสุข จิตย่อมตั้งมั่น ในทางกลับกันถ้าจิตใจไร้ปีติ กายก็ย่อมไม่สงบ เมื่อกายไม่สงบ จะหาความสุขและสมาธิได้
อย่างไร ดังจะเห็นได้จากการบำเพ็ญทุขรกิริยาของพระพุทธองค์ก่อนตรัสรู้ ทรงทรมานพระวรกายนานาวิธี มีการ
กลั้นลมหายใจและอดอาหาร จนทำให้กายไม่สงบ เครียด ระส่ำระสาย หาความสุขไม่ได้ จิตก็ไม่เป็นสมาธิ ฟุ้งซ่าน 
จนพระองค์ต้องหันมาเดินทางสายกลาง การจัดการสุขภาพในความหมายนี้ย่อมต้องสมดุลกันทั้งกายและใจ  

หลักฐานที่จารึกไว้ในคัมภีร์พระไตรปิฎก กล่าวไว้ว่าความเจ็บไข้ได้ป่วยของพระภิกษุนั้นมีทั้งระดับธรรมดา 
ระดับปานกลาง กระทั่งระดับรุนแรง ส่วนการดูแลรักษามีด้วยกันหลายวิธี ทั้งโดยวิธีทางการแพทย์ โดยธรรมะ 
และโดยการป้องกันการเกิดโรคด้วยข้อปฏิบัติสุขอนามัยในวัตร 14  

การดูแลรักษาด้วยวิธีทางการแพทย์ หมายถึงการรักษาด้วยยา บางครั้งอาศัยพระภิกษุดูแลกันเอง บางครั้ง
พระพุทธเจ้าก็ลงมาดูแลด้วยพระองค์เอง และบางครั้งก็อาศัยหมอชาวบ้านมาช่วยดูแล ขึ้นอยู่กับสถานการณ์ใน
เวลานั้น ยาที่ใช้ส่วนมากเป็นยาพ้ืนบ้าน ในเภสัชชขันธกะ พระวินัยปิฎกเล่มที่ 5 ได้พรรณนาถึงยาชนิดต่าง ๆ ที่ใช้
กันอยู่ในสมัยนั้น เช่น 

 
ชนิดที่เป็นรากไม้ ได้แก่ ขม้ิน ขิงสด ว่านน้ำ ว่านเปราะ อุตพิต ข่า แฝก แห้วหมู เหง้าบัว  รากบัว เป็นต้น 



51 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

น้ำฝาดที่เป็นยา  ได้แก่ น้ำฝาดสะเดา น้ำฝาดโมกมัน น้ำฝาดขี้กา น้ำฝาดบอระเพ็ด น้ำฝาดกระถินพิมาน 
เป็นต้น 

ยาชนิดที่ใช้ใบ ได้แก่ ใบสะเดา ใบโมกมัน ใบขี้กา ใบแมงลัก ใบฝ้าย เป็นต้น 
ยาชนิดที่ใช้ผล ได้แก่ ลูกพิลังคะ ดีปลี พริก สมอไทย สมอพิเภก มะขามป้อม ผลโกศ เป็นต้น 
ยาชนิดที่ใช้ยางไม้ ได้แก่ หิงคุ ยางเคี่ยวจากหิงคุ ยางเคี่ยวจากเปลือกหิงคุ ยางจากยอดตันตกะ ยางจากใบ

ตันตกะ ยางจากการเคี่ยวก้านตันตกะ กำยาน เป็นต้น 
นอกจากยาที่ได้จากธรรมชาติแล้ว ยังมียาที่ได้จากคน สัตว์ เช่น การใช้สมอดองน้ำปัสสาวะโค หรือน้ำ

ปัสสาวะคน การใช้อุจจาระของคนผสมเป็นตัวยาแก้พิษ 
ยังปรากฎหลักฐานว่า ในสมัยพุทธกาลนั้นรู้จักวิธีการผ่าตัดแล้ว ในคัมภีร์วินัยปิฎก มหาวรรค เล่มที่ 5 ได้

พรรณนาถึงการผ่าตัดไว้คร่าวๆ ว่า “หมอตรวจดูอาการของคนไข้เสร็จแล้ว สั่งให้คนที่เหลือออกไป ขึงม่าน จับ
คนไข้มัดไว้กับเสา จากนั้นก็ผ่าหนังท้อง นำเนื้องอกที่ลำไส้มาตรวจดู ตัดเนื้องอกในลำไส้ออก สอดลำไส้กลับไว้
ตามเดิมแล้วเย็บหนังท้องแล้ว ทายาสมานแผล” 

พระพุทธเจ้า = ได้รับการยกย่องว่าเป็นนายแพทย์ผู้ที่เชียวชาญที่ได้ค้นพบตำหรับการรักษาโรค คือพระ
ธรรมคำสอน ซึ่งสามารถรักษาได้ทั้งโรคที่เกิดขึ้นระยะสั้นและระยะยาว 

พระธรรม = คือ ตัวยาหรือ พระโอสถที่ใช้ในการรักษาร่างกายและจิตใจให้หายป่วยจากโรค ตำหรับยา
พระโอสถนี้มีไว้สำหรับคนทุกระดับชาติที่เกิดความเจ็บป่วยทั้งทางกายและทางจิตใจ 

พระสงฆ์ = คือคนที่ป่วยหรือได้รับการรักษาแล้วหายป่วย จากนั้นได้ปฏิบัติหน้าที่คอยเป็นบุรุษพยาบาลใน
หารเข้าช่วยเหลือคนป่วยอ่ืนๆในโลกในนี้  

โดยภาพรวมทั่วไป โรคหลักๆมีอยู่ 2 โรค คือ โรคทางกาย และ โรคทางใจ เมื่อสืบสาวถึงสาเหตุของโรคภัย
ไข้เจ็บที่เกิดขึ้นแล้ว ล้วนแต่ มาจากตัวกิเลส ทั้งสิ้น  

สรุป ก็คือ กิเลสคือสาเหตุของโรคภัยไข้เจ็บ วิธีการรักษาแก้โรคที่พระพุทธเจ้าตรัสสอนไว้คือ ใช้ ศีล สมาธิ
และปัญญา ซึ่งกระจายออกเป็นรูปแบบของกิจกรรมต่างๆที่เรียกว่า การปฏิบัติธรรมๆเหล่านี้จะทำให้กายไม่ทำชั่ว  
ทำให้จิตใจไม่คิดชั่ว เมื่อกายสะอาดและจิตสะอาด โรคภัยไข้เจ็บก็ไม่เบียดเบียน แม้โรคภัยจะเกิดขึ้นก็สามารถหาย
ได้ ด้วยการเจริญสมาธิและการเจริญวิปัสสนาล้วนแต่ทำให้เกิดภูมิคุ้มกันร่างกายทั้งสิ้น 

 
 
 
 
 
 



52 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

สาเหตุของโรคภัยไข้เจ็บและวิธีการป้องกันและการรักษา 
โรคในทางพระพุทธศาสนามีอยู่ทั้งหมด 4 แบบ โรคที่ 1 ก็คือโรคทางกาย ใช้คำว่ากายิโก โรโค หมายถึง 

โรคที่เกิดจากการติดเชื้อภายนอกทำให้ร่างกายเจ็บป่วยและส่งผลกระทบถึงใจ อันที่ 2 ก็คือโรคทางใจคือเจตสิโก 
โรโค โรคที่เกิดจากการถูกกิเลสครอบงำจิตใจจนเกิดการเจ็บป่วยทางร่างกายก็หมายความว่าเป็นคนที่เครียดจาก
การถูกกิเลสอย่างใดอย่างหนึ่งครอบงำเช่นความอิจฉาริษยาความอาฆาตโทสะหรือความวิตกกังวลสารพัดอย่าง
จนกระท่ังกลายเป็นคนเป็นโรคซึมเศร้าขึ้นมาในที่สุดก็สามารถที่จะทำให้ร่างกายเกิดพิกลพิการขึ้นมาได้ ประเด็นที่ 
3 ก็คือโรคเกิดแต่กรรม กรรมพันธุ หมายถึงโรคที่ติดตัวมาแต่กำเนิดเพราะเกิดมาปุ๊ปก็มีโรคติดตัวมาเลยยกตัวอย่าง
เช่นพิกลพิการอย่างนี้ในขณะที่คนอื่นก็ไม่พิการด้วยก็แสดงว่าเป็นโรคที่ติดตัวมาตั้งแต่กำเนิดหรืออาจจะเป็นโรค
กรรมพันธุ์อย่างอื่นก็ได้ ประเด็นที่ 4 ก็คือโรคเวียนว่ายตายเกิดสังสารทุกข์โดยที่สุดแล้วในพระพุทธเจ้าตรัสว่าสัง
สารทุกข์หรือการเวียนว่ายตายเกิดคือแบบคือโรคอย่างแท้จริงซึ่งจะหยุดได้ก็ต่อเมื่อเราบรรลุนิพพานเท่านั้นพูดได้
ง่ายก็ถือว่าถึงแม้ว่าร่างกายคนเราเนี่ยจะไม่มีอาการเจ็บไข้ได้ป่วยด้วยโรคอย่างอื่นๆ แต่ถ้ายังมีการเวียนว่ายตา ย
เกิดก็ยังถือว่ามีโรคอยู่เหมือนเดิมโรคทางกายหมายถึงโรคที่เกิดตามส่วนต่างๆ ร่างกายซึ่งสามารถส่งผลกระทบต่อ
จิตได้เช่นเดียวกันโรคทางกายมีทั้งกรรมพันธุ์และปัจจัยต่างๆ ในปัจจุบันเช่นติดเชื้อแบคทีเรียไวรัสหรือโรคเชื้อโรค
ต่างๆ เป็นโรคทางกายทั้งสิ้นโรคทางจิตอันเกิดจากกายบกพร่องเมื่อกายมีปัญหาขึ้นมาเมื่อกายติดโรคขึ้นมาหรือ
เจ็บไข้ได้ป่วยขึ้นมาก็ส่งผลกระทบถึงจิตด้วยซึ่งฝรั่งเขาเรียกว่า Psychosomatic หมายถึงว่าโรคคือมันเกี่ยวพันกัน
ระหว่างกายกับจิตนะครับเมื ่อพระพุทธเจ้าสวมบทพระกระยาหารนะครับร่างกายซูบผอมจิตใจพระองค์ก็
กระสับกระส่ายทำสมาธิไม่ได้จนต้องออกมาเน้นทางสายกลางนะครับซึ่งเป็นช่วงที่เวลาเราอ่านพุทธประวัติก็จะรู้ว่า
มันเป็นช่วงที่พระพุทธเจ้าบำเพ็ญเพียรภาวนาเพ่ือจะตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎกบางตอนพระพุทธเจ้าก็

 

สุขภาพที่ดี 

ดูแลสุขภาพร่างกายได้ดี 

ดูแลสุขภาพจิตใจได้ดี 

ดูแลสุขภาวะอารมณ์ได้ดี 

มีสภาพแวดล้อมและสังคมได้ดี 



53 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

ตรัสไว้ว่าทุกครั้งที่ร่างกายเดือดร้อนหรือร่างกายมีปัญหาก็ให้ทุกคนระมัดระวังอย่าให้จิตเดือดร้อนตามเพราะว่า
ขอให้มันเดือดร้อนเฉพาะร่างกายอย่าให้เดือดร้อนถึงใจด้วย 

ยกตัวอย่างเช่นเวลาเราเจ็บป่วยอย่างรุนแรงเป็นโรคกระเพาะอย่างนี้เป็นต้น โรคกระเพาะเนี่ยมันเป็นโรค
ทางกายเมื่อเป็นขึ้นมาแล้วถ้าใครมีประสบการณ์ในการอบรมจิต ก็จะสามารถควบคุมจิตใจของตนเองแยกกายออก
จากจิตแยกจิตออกจากกายได้สามารถได้รับผลกระทบจากโรคภัยไข้เจ็บที่กำลังเป็นอยู่น้อยลงแต่ถ้าเป็นปุถุชน
ธรรมดาที่ไม่เคยฝึกจิตมาก่อนเลยพอมีปัญหาโรคกระเพาะเรื้อรังอย่างรุนแรงก็จะส่งผลกระทบถึงจิตจิตก็จะเศร้า
สลดห่อเหี่ยวซึมเศร้าไปด้วยอย่างช่วยไม่ได้ 

ในสมัยพุทธกาลมีอุบาสกคนหนึ่งต้องการจะฟังธรรมะของพระพุทธเจ้าเดินทางมาไกลครับหิวมากพอมาถึง
ที่พักของพระพุทธเจ้า อยากจะฟังธรรมพระพุทธเจ้าก็บอกให้อุบาสกอุบาสิกาจัดหาอาหารให้เขากินก่อนก่อนที่เขา
จะฟังธรรมหลังจากที่รับประทานอาหารเสร็จแล้วเขามานั่งฟังธรรมของพระพุทธเจ้าเขาก็สามารถฟังธรรมเข้าใจ
และก็ตรัสรู้ได้ ก็คือเป็นพระโสดาบันได้ดวงตาเห็นธรรมเป็นพระโสดาบันสาเหตุที่พระพุทธเจ้าให้อุบาสกอุบาสิกา
จัดหาอาหารในเขารับประทานกินก่อนเพราะว่าในระหว่างที่เข้าเดินทางไกลมาถึงที่พักของพระพุทธเจ้านั้นเนี่ยเขา
เกิดอาการเหนื่อยล้าและหวิมากแล้วร่างกายเขาเนี่ยหิวมากแล้วเหนื่อยล้าแล้วร่างกายที่เหนื่อยล้าแบบนี้จิตใจมันไม่
สงบจิตใจไม่ค่อยเป็นสมาธิฟังธรรมก็ไม่ค่อยรู้เรื่องพระพุทธเจ้าจึงให้อุบาสกอุบาสิกาจัดหาอาหารให้เขารับประทาน
จนอิ่มหนำสำราญก่อนหลังจากอิ่มหนำสำราญเสร็จแล้วเมื่อพระพุทธเจ้าเทศน์ อะไรไปจิตใจเขาก็เป็นสมาธิและ
สามารถรับได้หมดจนกระทั่งในที่สุดก็ได้ดวงตาเห็นธรรมเป็นพระโสดาบันอันนี้แสดงให้เห็นว่าโรคทางกายเนี่ย
สามารถทำให้จิตใจแปรปรวนได้ถ้าเราไม่เคยมีโอกาสได้ฝึกสมาธิมาก่อนฝึกจิตมาก่อนหรือปฏิบัติธรรมมาก่อน
สำหรับชาวบ้านที่ไม่เคยฝึกอบรมสมาธิมาก่อนเวลาเกิดโรคภัยไข้เจ็บเนี่ยก็จะกระทบถึงจิตใจด้วยทำให้จิตใจสลดทำ
ให้จิตใจซึมเศร้าไปด้วยแต่ถ้าเป็นพระอรหันต์หรือเป็นพระที่ปฏิบัติธรรมอยู่เป็นประจำอยู่แล้วเนี่ยแม้จะเกิดโรคภัย
ไข้เจ็บแม้จะเกิดการผ่าตัดร่างกายจิตใจก็ไม่ค่อยกระทบกระเทือนเท่าไหร่เพราะท่านฝึกจิตเป็นประจำแล้วอันนี้คือ
คือความต่าง 

ประเด็นที่ 2 เป็นเรื่องของโรคทางจิตอันนี้เข้ามาสู่หัวข้อที่ 2 โรคทางจิตอันนี้พระอาจารย์ผู้ทรงความรู้ก็
เคยเล่าให้ฟังแล้วในสมัยยังทรงศึกษาพระธรรมคำสอน ก็คือได้มีนักวิจัยชาวยุโรปประมาณ 3 กลุ่มไปทำวิจัยโรคที่
ชาวบ้านเป็นกันมากและก็วิธีการรักษาโรคโดยนักวิจัยในยุโรปเราเนี่ยแบ่งเป็น 3 ทีมมีงบประมาณวิจัยเยอะแล้วก็มี
การศึกษาวิจัยทั้งในฝรั่งเศสทั้งในอังกฤษทั้งในประเทศศรีลังกาประเทศไหนที่มีคนเจ็บไข้ได้ป่วยเยอะที่สุ ดนะครับ
เขาก็จะไปศึกษาท่ีนั่นไปดูสิว่าโรคที่ชาวบ้านเป็นกันมากคืออะไรและมีวิธีการรักษาอย่างไรจึงจะเป็นวิธีการรักษาที่ดี
ที่สุดนะครับแต่พอไปศึกษาดูข้อเท็จจริง เข้าปรากฏว่าโรคเกือบทุกอย่าง เช่นโรคมะเร็งโรคหัวใจโรคไข้หวัด โรคไม
เกรนจิตเภทหรือโรคจิตต่างๆ เนี่ยล้วนเกิดขึ้นมาจากจิตใจที่เครียด ทั้งสิ้น นี่คือโรคทางจิตนะครับพระพุทธเจ้าเคย
ตรัสไว้ด้วยซ้ำไปว่าคนที่ไม่มีโรคทางกายนี่พอจะหาได้แต่ไม่มีใครสักคนหนึ่งที่ไม่มีโรคทางจิตหมายถึงว่าถูกกิเลส
ครอบงำ โรคไมเกรนก็เป็นส่วนหนึ่งที่เป็นโรคทางจิตเพราะว่ามนุษย์คิดกันมากในที่สุดก็กลายเป็นโรคไมเกรน  แต่



54 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

วิธีการปฏิบัติทางจิตเนี่ย คือการเจริญสติการทำสมาธิเนี่ยคือการทำให้จิตปลอดจากอารมณ์ทุกอย่างการทำสมาธิก็
คือการมีคำบริกรรมเป็นคำเดียวเช่นเรามีคำบริกรรมว่า “พุทโธ” เรามีคำบริกรรมว่าสัมมาอรหังเรามีคำบริกรรมว่า
ยุบหนอพองหนอหรืออะไรก็แล้วแต่เรายึดเป็นคำบริกรรมในการใช้ชีวิตตามธรรมดา เราเนี่ยจิตใจเราฟุ้งซ่านเราคิด
ไป 108 แต่พอเรามาทำสมาธิปุ๊ปเนี่ยเราจะพยายามปฏิบัติให้จิตของเราเนี่ยอยู่กับคำบริกรรมอย่างใดอย่างหนึ่ง
เท่านั้น 

ยกตัวอย่างเช่นเราบริกรรมพุทโธพุทโธพุทโธเมื่อเราบริกรรมพุทโธมากๆ เข้ามากๆ เข้ามากๆ เข้าจิตที่มัน
เคยตกไปอยู่ตามอารมณ์ต่างๆมันก็จะกลับมาสู่พุทโธพออยู่ที่พุทโธจนกระทั่งในที่สุดเมื่อจิตเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน
กับพุทโธเขาเรียกว่าจิตรวมก็เกิดขึ้นพอจิตรวมเกิดขึ้นปุ๊ปเนี่ยจิตมันจะไม่ไหลไปตามอารมณ์ต่างๆ ที่มันเข้ามาสู่
ชีวิตประจำวันของเรามันก็กลายเป็นความสงบขึ้นมาพอจิตมีความสงบขึ้นมาปุ๊ปเกิดอะไรขึ้นจิตมันก็ไม่ส่งอารมณ์
ต่างๆ ไปสู่สมองให้สมองเครียดพอสมองไม่เครียดสมองก็ไม่เป็นไมเกรน นี่คือเหตุผลที่ว่าทำไมการฝึกสมาธิหรือการ
ฝึกเจริญสติจึงสามารถช่วยรักษาไมเกรนได้เพราะว่าเมื่อสามารถระงับอารมณ์ต่างๆ ที่เข้ามาสู่จิตจิตกลั่นกรอง
อารมณ์จนกระทั่งจิตอยู่กับอารมณ์ใดอารมณ์หนึ่งเพียงอารมณ์เดียวเขาเลือกเป็นเอกคคตาสงบไปตลอดจิตก็ไม่ได้
ส่งอารมณ์ที่เป็นพิษไปสู่สมองสมองก็ไม่เครียดเมื่อสมองไม่เครียดสมองก็ไม่เป็นปัญหาคือไม่เป็นไมเกรนไม่เป็นอะไร 

ต่อไปวิธีการฝึกสมาธิมันจึงเป็นวิธีการแก้ปัญหาให้แก่คนที่เป็นโรคจิตเภทหรือเป็นโรคซึมเศร้าหรือเป็นโรค
เครียดรวมทั้งไมเกรนถึงรากถึงโคนทีเดียวนะครับนะนี่คือผลการวิจัยของฝรั่งเขามองเห็นว่าจริงๆ แล้วสาเหตุของ
โรคภัยไข้เจ็บส่วนใหญ่แล้วมันมาจากความเครียดและในที่สุดแล้ววิธีการกำจัดความเครียดเพื่อไม่ต้องการให้เกิด
โรคภัยไข้เจ็บอ่ืนๆ ก็คือต้องหันมาฝึกจิตเท่านั้นซึ่งสอดคล้องกับหลักการทางพระพุทธศาสนา 

สรุปง่ายๆ ก็คือขั้นแรกร่างกายจะเกิดอาการเกร็งตามมาข้ันที่ 2 ร่างกายก็จะเกิดอาการตึงเครียดระยะแรก
เป็นชั่วคราวระยะหลังจะกลายเป็นถาวรเมื่อความเครียดฝังแน่นจนทำให้ร่างกายเกิดอาการตึงเครียดเป็นระยะ
เวลานานระบบภูมิคุ้มกันภัยในร่างกายจะลดลงทำให้เกิดติดเชื้อเป็นโรคต่างๆ ง่ายขึ้น 

 

การแพทย์แบบอายุรเวทในอินเดียโบราณ 
อายุรเวทคือแพทย์ทางเลือก Alternative Medicine ที่ตรงกันข้ามกับ Traditional Medicine เมื่อใดก็

ตามที ่ Alternative Medicine มาคู ่ก ับ Traditional Medicine หมายความว่า Alternative Medicine เป็น
แพทย์ทางเลือกซึ่งเป็นกระแสรองแต่ว่า Traditional Medicine ก็คือแพทย์แผนใหม่ซึ่งเป็นกระแสหลักในปัจจุบัน
อีกคู่หนึ่งก็คือ Alternative Medicine และ Conventional Medicationถ้ามีการใช้สองคำขึ้นมาก็แปลว่ามีการ
อธิบายเห็นข้อแตกต่างระหว่างแพทย์ทางเลือกกับแพทย์กระแสหลักนะครับ แต่ในบริบทนี ้เขาใช้คำว่า  
Alternative Medicine และ Conventional Medication Conventional Medication ก็คือแพทย์สมัยใหม่ใน
ปัจจ ุบ ันที ่ ใช ้ร ักษากันอย่างแพร่หลาย  อีกคู ่หน ึ ่งก ็ค ือ Traditional Medicine และ Modern Medicine 



55 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

Traditional Medicine ก็หมายถึงแพทย์ที่รักษากันตามประเพณีแต่โบราณ ซึ่งตรงกันข้ามกับ Modern Medicine 
จะเห็นว่าวงการแพทย์ในปัจจุบันมี การใช้คำเพื่อให้ดูแตกต่างระหว่างแพทย์กระแสหลักกระแสรอง คือใช้คำว่า 
Traditional Medicine Conventional Medication หรือ Modern Medicine ให้หมายถึงการแพทย์สมัยใหม่ 
ส่วน Alternative Medicine และก็ Traditional Medicine ใช้หมายถึง การแพทย์แบบทางเลือก ซึ่งในความเป็น
จริงแล้วไม่น่าจะเป็นอย่างนั้นเพราะ Traditional Medicine มันเป็นการแพทย์ที่มีมาก่อนแพทย์สมัยใหม่ 

ยกตัวอย่างเช่นในประเทศไทยเรามีคณะแพทยศาสตร์ศิริราชพยาบาลก็จริงแต่คณะแพทยศาสตร์ศิริราช
พยาบาลนี้เดิมทีก็มีรากฐานมาจากการรักษาแบบสมุนไพรเดิม แล้วก็มาพัฒนาต่อแต่การพัฒนานี้ไม่ได้ทำวิจัยคือ
ไม่ได้ทำวิจัยยาสมุนไพรต่างๆ ในประเทศไทยเพื่อต่อยอดแต่กลับกลับมาเน้นเอายาที่ฝรั ่งเขาวิจัยรักษามาเป็น
บรรทัดฐานในการพัฒนาทำให้เกิดคณะแพทยศาสตร์ทั่วประเทศ เพราะฉะนั้นเราจึงจำเป็นต้องพยายามพัฒนาองค์
ความรู้ใหม่ทางด้านสมุนไพรให้กว้างขวางยิ่งขึ้น ทีนี้เรามาพูดถึงอินเดียก่อนพุทธกาลว่าเขามีวิธีการรักษาคนไข้ยังไง 

สมัยก่อนพุทธกาลนั้นการแพทย์เขาจะเรียกเป็นรวมๆ ว่าเป็น Magico-religious healing ก็คือเป็นการ
รักษาแบบใช้อิทธิปาฏิหาริย์และไสยศาสตร์ประกอบกันหลายคนก็สงสัยว่าทำไมในภาคอีสานก็ดี ในประเทศเขมรก็
ดี หรือประเทศกัมพูชาเขามักจะใช้คาถาอาคมควบคู่ไปกับการรักษาคนไข้คำตอบก็คือมันเป็นมรดกที่ตกทอดมา
จากอินเดีย ตั้งแต่คนอินเดียอพยพมาอยู่แถบสุวรรณภูมิหรือเอเชียอาคเนย์นะครับ ก็มีการนำวิชาแพทย์ นำภาษา 
นำศาสนา นำความเชื่อมาด้วย เพราะฉะนั้นวิธีการรักษาพยาบาลนั้นบางทีก็มีการใช้คาถาอาคมมาผสมด้วย 

ส่วนประกอบสำคัญของคัมภีร์อถรรพเวทและฤคเวทก็คือว่าสาเหตุของโรคมาจากปีศาจมาจากปีศาจ มา
จากมาร ซึ่งทำให้คนเราเกิดโรคภัยไข้เจ็บเพราะฉะนั้นวิธีการรักษาโรคภัยไข้เจ็บ มันจึงมีการจำเป็นจะต้องท่องมนต์
บทมนต์หรือมันตรา เพื่อให้ทวยเทพมาขับไล่ปีศาจให้ออกจากร่างเมื่อเราจำเป็นต้องอัญเชิญเทวดามาขับไล่พวกผี
ปีศาจเราจึงมีพิธีกรรมแบบพราหมณ์เข้ามาเกี่ยวข้องมีการใช้คาถาอาคมเข้ามาเกี่ยวข้องเพราะว่าเราใช้อาคมไป
บังคับเทวดาให้มาไล่ภูติ ผี ปีศาจ อันนี้ก็คือความเชื่อในสมัยก่อนพุทธกาลซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของอายุรเวช ก็มีตัวอย่าง
หลายอย่างในคัมภีร์อถรรพเวท คนไทย คนกัมพูชาที่นับถือศาสนาพราหมณ์ฮินดูก็เอาคาถาอาคมนี้มาใช้อย่างเเพร่
หลาย ในขณะเดียวกันก็มีการพัฒนาเพิ่มเติมเข้ามาด้วย ทีนี้คนให้กำเนิดอายุรเวชเป็นใคร ซึ่งเป็นตำรับยาที่เกิด
ขึ้นมาก่อนพุทธกาล ไม่มีใครให้รายละเอียดได้ว่า คนให้กำเนิดอถรรพเวทเป็นใครเพราะว่า คัมภีร์ฤคเวท ยชุรเวท 
สามเวท อถรรพเวทซึ่งเป็นคัมภีร์หลักของศาสนาพราหมณ์ฮินดูนั้นไม่ปรากฎนามผู้แต่งอย่างชัดเจน 

เพราะฉะนั้นนายแพทย์ที่ชำนาญอายุรเวทที่สำคัญในอินเดียที่มีชื ่อเสียงในปัจจุบันในประวัติศาสตร์
อายุรเวทศาสตร์ก็คือจรกะกับสุศรุตะ แต่ประเด็นสำคัญก็คือว่าจรกะกับสุศรุตะนี้มีชีวิตหลังพุทธกาลนะครับก็คือ
เขามีการรวบรวมตำราอายุรเวทประมาณ 100 ปีก่อน ค.ศ. หลังจากท่ีพระพุทธเจ้าเสด็จดับขันธ์ปรินิพพานไปแล้ว
ประมาณ 300 ถึง 400 กว่าปีนะครับ เพราะฉะนั ้นคัมภีร ์อถรรพเวทในปัจจุบ ันนี ้จ ึงได้ร ับอิทธิพลจาก
พระพุทธศาสนามาก 
 



56 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

ผลจากการใช้ธรรมรักษาโรค 
ในทางพระพุทธศาสนากิเลสที่ทำให้มนุษย์เรามีโรคทางใจเรียกว่านิวรณกิเลส หรือประยุฏฐานกิเลสซึ่งมี 5 

อย่างก็คือกามฉันท์ พยาบาท ถีนมิทธะ อุททัจจกุกกุจจะ และก็วิจิกิจฉา เพราะฉะนั้นตัวที่ทำให้มนุษย์ เนี่ยเครียด
จริงๆ แล้วก็คือกิเลสไม่ใช่อะไรเลย กามฉันท์ก็คือ ความอยากได้ไม่ร ู ้จักพอ มีสินค้าหลายอย่างเข้ามาใน
ชีวิตประจำวันของเรา เกิดความทะเยอทะยานอยากนะครับ เมื่อมีความทะยานอยากมาก ก็มีความโลภมากเมื่อมี
ความโลภมากคุณธรรมต่างๆ เช่นเมตตา กรุณา ความเอ้ือเฟ้ือ เผื่อแผ่ การให้ทานก็ลดลงตามพุทธภาษิตที่ว่า โลโภ 
ธมฺมานํ ปริปนฺโถ ความโลภเป็นอันตรายของธรรมทั้งหลาย พอมันมีความโลภเกิดขึ้นมาปุ๊ปเนี่ย  คุณธรรมต่างๆ ที่
เรามีในจิตใจมันก็หายไป มีความยึดติดในกามอารมณ์มากข้ึนจนกระทั่งประพฤติล่วงศีล กาเมสุมิจฉาจารจนกระทั่ง
ไม่สามารถ จะอบรมจิตให้สูงขึ้นมาได้ นี่คือปัญหาของกามฉันท์ ส่วนพยาบาทคือการผูกโกรธ แก้แค้น ต้องการจะ
แก้แค้นคนอื่นเค้า บางคนก็อาจจะเกิดปัญหาความโกรธขึ้นมาในชีวิตประจำวันเพราะว่าที่บ้านดื่มสุรา  เป็นประจำ
บันดาลโทสะกันเมาอาละวาดนะทำให้คนใกล้ตัวเกิดปัญหาขึ้นมา เป็นโรคจิตขึ้นมากลายเป็นคนที่บ่นขึ้นมา บางที่
ญาติพ่ีน้องก็จุกจิก เพ่ือนร่วมบางคนก็เป็นคนเจ้าอารมณ์ขี้บ่นเอาแต่ใจตัวเองหลังจากท่ีเราอยู่ในบริบทแบบนี้นานๆ 
มากเข้าเราก็กลายเป็นคนที่ ขี้โกรธตามไปด้วยเป็นคนที่อาฆาตพยาบาทตามไปด้วย แล้วมันก็ทำให้ความสุขในชีวิต
ลดลง เพราะว่าจิตใจมันถูกพยาบาทหรือโทสะครอบงำเสียแล้ว อีกอันหนึ่งก็คือการเป็นโรคซึมเศร้า โรคซึมเศร้า
เนี้ยหมายถึงว่า อาจจะได้แรงกดดันมาจากที่ทำงาน ที่บ้าน ที่โรงเรียน ไม่ได้รับความรักจากพ่อแม่ แม้แต่คนรักนะ
ครับก็ไม่ได้ปฏิบัติต่อตนเองอย่างดี ก็ทำให้กลายเป็นคนเซื่องซึมขึ้นมา อาจจะไม่ได้สิ่งที่ตัวเองหวัง ที่ได้ก็ไม่สมหวัง
โดยเฉพาะเรื่องการงาน การเงิน เรื่องความรักอย่างนี้เป็นต้น โรคซึมเศร้าเนี้ยถ้าเป็นมากๆ เข้าก็มีปัญหาต่อสุขภาพ 
สามารถทำให้ฆ่าตัวตายในที่สุดได้อุทธัจจกุกกุจจะ คือการฟุ้งซ่าน หมายถึงว่าเราปล่อยให้จิตใจเราคิดฟุ้งซ่านไป
ตามอารมมณ์ต่างๆ โดยไม่มีสติยั้งคิด ในที่สุดก็อาจจะกลายเป็นคนวิตกจริต ตกเป็นทาสของอารมณ์ คิดฟุ้งซ่าน
มากจนกระทั่งควบคุมจิตของตัวเองไม่ได้  แล้วก็มีเป็นคนมีนิสัยวิตกกังวลมากเกินเหตุจนกระทั่ง  เกิดความ
หวาดระแวงและหาความสุขไม่ได้เลย อันนี้คือกิเลสประการหนึ่งที่ทำให้  มนุษย์เราหาความสุขไม่ได้ ส่วนวิจิกิจฉา
คือการเป็นคนขี้สงสัยแล้วก็ไม่ยอมปฏิบัติอะไรเลย สงสัยในพระรัตนตรัยนะครับแล้วก็ไม่พยายามศึกษาว่า  พระ
รัตนตรัยคืออะไรทำไมคนเคารพนับถือพระรัตนตรัย พวกนี้ทำดีไม่ขึ้น  คือสงสัยแล้วไม่ยอมทำอะไรเลย แล้วก็ไม่
ยอมไปฟังเทศน์ฟังธรรม 
เพราะแม้จะสงสัย  

แต่ว่าเมื่อทำความดีหรือทำสมาธิไปบ่อยๆ เข้า ความสงสัยที่มันเคยมีมากเข้ามันจะลดปริมาณลง ถึงแม้ว่า
เราจะสงสัยมากแต่สติมันจะเพ่ิมมากข้ึนมันทำให้สามารถยับยั้งไม่ทำให้ความสงสัยมันพัฒนาไปในทางที่แย่ลง 

โดยสรุปแล้ว ถ้าเรารักษาศีลเจริญสมาธิ สวดมนต์ เจริญวิปัสสนา ร่างกายและจิตใจเราก็เข้มแข็งขึ้น อยู่ได้
นานเท่าที่อายุขัยของเรากำหนด คือขันธ์ 5 กำหนด ในขณะที่คนอื่นๆ เขามีเกณฑ์จะอยู่ได้ประมาณ 80 ปี 85 ปี 



57 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

เราก็สามารถอยู่เกณฑ์ถึง ถ้าเราดูแลเอาใจใส่ร่างกายและจิตใจของเราอย่างดี เมื่อตายไปแล้วในขณะที่เราพยายาม
ดูแลร่างกายและจิตใจอย่างดี โดยการรักษาศีล เจริญสมาธิ สวดมนต์ เจริญวิปัสสนา เราก็สามารถไปเกิดในภพภูมิ
ที่ดี แล้วก็มีร่างกายที่แข็งแรงสมประกอบด้วย แต่ถ้าหากเราเจริญศีลสมาธิ ปัญญาอย่างสมบูรณ์เราก็เป็นพระ
อรหันต์ เราก็บรรลุพระนิพพาน ไม่ต้องมีการเวียนว่ายตายเกิดอีก นั้นถือเป็นหลักการยึดถือและปฏิบัติในคำสอน
ของพระพุทธเจ้า ผู้เป็นบรรมศาสดาของหมู่มนุษย์ 
 
สมาธิในฐานะเป็นเครื่องมือทำจิตบำบัด (Psychological Therapy) 

เราสามารถใช้สมาธิในการรักษาโรคภัยไข้เจ็บได้ สาระสำคัญเบื้องต้นก็คือ การทำสมาธิเนี่ยมันมีประโยชน์
ในการฝึกจิตให้พ้นจากกิเลสหรืออารมณ์อารมณ์เชิงลบที่ครอบงำจิตใจเราอยู่อารมณ์เชิงลบที่ครอบงำจิตใจเราอยู่
หลักๆ แล้วเนี่ย ก็คือนนิวรณ์ 5 หรือบางทีก็เรียกกับประยุทธ์ฐานะกิเลสๆที่ครอบงำจิตใจเราตั้งแต่เราตื่นขึ้นมาใน
ตอนเช้าจนกระทั่งเราเข้านอน ถ้าเราไม่ระมัดระวังไม่มีสติกิเลสทั้ง 5 คือนิวรณ์ทั้ง 5จะสามารถครอบนำเราได้  แต่
เมื่อเราถือโอกาสไปเจริญสติ เช่นไปเดินจงกรม ทำสมาธิเป็นประจำ เราบริกรรม พุทโธๆ พุทโธๆ อยู่เรื่อยๆ บ่อยๆ 
เข้า เมื่อเรานึกถึงพุทโธ มากกว่าคำอื่น โดยปกติแล้วเราใช้ชีวิตประจำวันเรานึกถึงอะไร งาน ครอบครัว รายได้
สารพัดอย่าง เรานึกถึงเป็นประจำทุกวัน นึกถึงไปแล้วเราก็เครียด ถ้าเราไม่สามารถจะ แก้ปัญหาชีวิตให้แก่ตัวเองได้
เราก็เครียดมากข้ึน แต่พอเราบริกรรมพุทโธบ่อยๆ เข้า เราบริกรรมพุทโธๆ พุทโธๆ มากกว่าคำอ่ืน ที่เรานึกถึง เช้า
มาก็พุทโธ เที่ยงมาก็พุทโธ เย็นมาก็พุทโธ มันจะเริ่มกล่องอารมณ์นะครับ คำบริกรรมมันจะเริ่มกล่องอารมณ์ ใน
ที่สุดเราก็จะนึกถึงคำอื่นๆ น้อยลง ในที่สุดจิตมันก็อยู่กับพุทโธ เกาะกับพุทโธนะ พอจิตมันเกาะกับพุทโธปุ๊บ มันก็
จะเริ่มสงบจากอารมณ์ต่างๆ แล้ว ตอนนี้มันก็จะเริ่มสงบจากอารมณ์ 1 เปอร์เซ็นต์ 5 เปอร์เซ็นต์ 10 เปอร์เซ็นต์ 15 
เปอร์เซ็นต์ 20 เปอร์เซ็นต์ 25 เปอร์เซ็นต์ 30 เปอร์เซ็นต์นะครับ แล้วก็ถ้าสงบจากอารมณ์ประมาณ 50 เปอร์เซ็นต์ 

หลวงพ่อวิริยังค์ท่านสอนว่าคนจะมีความสุขจะสัมผัสกับความสุข จากการทำสมาธิแล้ว 50 เปอร์เซ็นต์นะ
ครับการท่ีเรานั่งสมาธิแล้วจิตใจมันไม่ ไม่มีความสุขเลย ก็เพราะว่าเรายังไม่สามารถสงบจากอารมณ์ได้ประมาณ 50 
เปอร์เซ็นต์ขึ ้นไปนั่นเอง หลังจากเราสงบจิตมันจะเดินหน้าต่อไปอีก ก็คือเริ ่มเข้าสู่ภวังค์ 60 เปอร์เซ็นต์ 70 
เปอร์เซ็นต์ 80 เปอร์เซนต์ 90 เปอร์เซ็นต์ ค่อยๆ ไต่ขึ ้นไปได้เรื่อยๆ ก็คือ ลงสู่ภวังค์ไปได้เรื ่อย การเข้าภวังค์
หมายความว่า จิตเราเนี่ย จะรับอารมณ์จากข้างนอกน้อยลง เราจะรับอารมณ์จากข้างนอกน้อยลงก็คืออารมณ์ทาง
ตา หู จมูก ลิ้น กาย เราจะรับน้อยลง เราจะรับอารมณ์ทางกายอย่างเดียว 
พอจิตมันเข้าภวังค์ลึกมากข้ึน ๆ จิตสงบ 

หลวงพ่อวิริยังค์ท่านอธิบายว่า จิตก็เกิดพลัง เค้าเรียกว่าเป็นพลังจิต จิตสงบ จิตเป็นเอกัคคตา จิตเป็น
สมาธิ จิตเป็นสมาธิเสร็จแล้วก็เกิดพลัง เกิดพลังจิต พอเกิดพลังจิตขึ้นมาปุ๊ป ก็เกิดกระแสจิต พอเกิดกระแสจิต
ขึ้นมาปุ๊บ มันก็ไต่ไปสู่ในระดับขั้นฌาน พอเกิดฌานขึ้นมาปุ๊บ ญาณก็เกิดขึ้นมาตามลำดับ อันนี้ก็คือกระบวนการ
เดินของจิตที่หลวงพ่อวิริยังค์ สิรินฺธโร ท่านเคยอธิบายไว้ 



58 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

ในทางการแพทย์ เช่นมีทีเซลล์เกิดขึ้น มีบีเซลล์เกิดขึ้นมีสารเซโรโทนินเกิดขึ้นนะครับ ปกติภูมิคุ ้มกัน
ร่างกายเนี่ยมันจะเกิดขึ้น ก็ต่อเมื่อจิตมันสงบไปแล้ว เพราะฉะนั้น ถ้าเราต้องการจะดูแลร่างกายและจิตใจของเรา
ให้ปลอดจากโรคภัยไข้เจ็บ เราก็ต้องหันมาทำสมาธิอย่างจริงจัง  

ต่อไปก็เป็นเรื่องของประโยชน์ของสมาธิ ซึ่งหลวงพ่อวิริยังค์ ท่านอธิบายไว้ 12 ข้อ ประการที่ 1 ก็คือ
ควบคุมอารมณ์ได้ดีขึ ้น ประการแรกสุดเลย ประโยชน์ของสมาธิคือควบคุมอารมณ์ได้ดีขึ ้น  ประการที่ 2 ก็คือ
อ่อนโยน จิตอ่อนโยนระงับความร้ายกาจเป็นกุศลและก็เจริญวาสนาบารมี  ประการที่ 3 ก็คือมีเหตุมีผลมากขึ้น 
บรรเทาความเครียดได้ เพิ่มพลังจิตในการทำงาน ทำให้หลับสบายคลายกังวล เรียนเก่งขึ้นเพราะสมองดีขึ้น เพ่ือ
เพิ่มความสุขวิเศษในชีวิต กำจัดโรคภัยไข้เจ็บก็ได้ สามารถบรรลุนิพพานในปัจจุบันก็ได้ ถ้าเจริญสมาธิได้ผลอย่าง
จริงจัง ควบคุมกิเลสคือนิวรณ์ได้นะ ปูทางไปสู่วิปัสสนาหรือปัญญาแล้วก็ก่อนสิ้นลมก็พบทางดี อันนี้ก็เป็น 
เป็นคำอธิบายที่เราพบเห็นกันโดยทั่วไปเมื่อศึกษาคำสอนของหลวงพ่อวิริยังค์ ประเด็นที่ 1 ก็คือควบคุมอารมณ์ได้ดี
นะครับ ทำไมจึงสามารถควบคุมอารมณ์ได้ดี เพราะอะไร ก็เพราะว่าหลังจากท่ีเราทำสมาธิไปแล้ว 
อารมณ์ต่างๆ ที่เคยครอบจิตมันหายไป อารมณ์ท่ี ถูกนิวรณ์ครอบงำปรุงแต่งจิตก็หายไปด้วย และเม่ือทำสมาธิ 
จนกระท่ังจิตสงบมันก็ระงับจากอารมณ์ต่างๆ ไปได้ จิตเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันกับคำบริกรรมก็คือจิตสงบอยู่กับคำ
บริกรรมไม่วอกแวกไปที่อื่น คนที่ฝึกสมาธิมาถึงระดับนี้แล้วเนี่ย ความพุ่งซ่านหายไป การตกเป็นเหยื่อของอารมณ์
หายไป เพราะฉะนั้นถ้าฝึกมันสมาธิมาถึงระดับนี้เป็นประจำไปบ่อยๆ เข้าจะกลายเป็นคนที่ไม่แสดงอารมณ์ง่ายๆ  
เวลามีคนอื่นมาพูดจาไม่เข้าหู เราก็สามารถอดทนได้  นี่คือเหตุผลที่ว่าทำไมสมาธิช่วยควบคุมอารมณ์ของเราได้  
ประการที่ 2 คนที่ฝึกสมาธิจะมีจิตใจอ่อนโยน ระงับความร้ายกาจเป็นกุศลแล้วก็เจริญวาสนาบารมี สมาธินเนี่ยเป็น
สิ่งเดียว ที่จะทำให้คนเกิดการเปลี่ยนแปลงนิสัยใจคอ การเรียนพระพุทธศาสนาที่ผิดพลาดก็คือ เราไปเข้าใจว่า
ลำพังเรียนทฤษฎีแล้วนิสัยใจคอคนจะเปลี่ยน ความจริงไม่ใช่ ต้องฝึกปฏิบัติจนกระทั่งไปถึงระดับสมาธิ  ในคำแล้ว
ฝึกได้สมาธิจริงๆ ถึงจะนิสัยใจคอจะเปลี่ยน สมาธิคมนิวรณ์คือพยาบาทหรืออีกอันอันหนึ่งก็คือโทสะได้ คนที่เจริญ
สมาธิเป็นประจำจิตใจก็อ่อนโยน ถ้าฝึกสมาธิไปบ่อยๆ เข้ารักษาศีลไปด้วย ฝึกสมาธิไปด้วย จิตใจอ่อนโยนในที่สุดก็ 
ทำชั่วไม่ขึ้น ไปฆ่าสัตว์ตัดชีวิตไม่ได้ จากที่เคยไปตกปลา จากที่เคยไปฆ่าสัตว์ ยิงนกตกปลา มันจะเกิดความรู้สึก
สงสารสัตว์ขึ้นมา ในที่สุดก็จะเลิก ฆ่าสัตว์ตัดชีวิตกลายเป็นคนอ่อนโยนขึ้นมาได้ คนที่มีจิตใจหยาบกระด้าง ถ้ามา
ฝึกสมาธิเป็นประจำบ่อยๆ จะกลายเป็นคนสุภาพได้  

พิจารณาในแง่ของทางการแพทย์ก็คือ สมองส่วนที่ทำให้เกิดความหยาบคาย ร้ายกาจหรือหยาบช้า มันไม่
ทำงานแต่สมองส่วนที่ทำให้เกิด ความคิดในเชิงบวกมันทำงาน นิสัยคนก็เลยเปลี่ยน จะมีแต่สมาธิหรือจิตที่มันสงบ
ในระดับลึกเท่านั้น ที่จะเปลี่ยนแปลงโครงสร้างของสมองอย่างนี้ได้เพราะฉะนั้นถ้าเราต้องการจะปลูกฝังคุณธรรม 
จริยธรรมในประเทศไทยเนี่ยหรือในสังคมโลกเนี่ย รักษาศีลและก็ต้องเข้ามาสู่ระดับของสมาธิ 
ส่วนการเรียนในทางภาคทฤษฎี ก็เรียนเพื่อให้เกิดความเข้าใจไปเรื่อยๆ แต่สิ่งที่ต้องทำไปพร้อมกันนี่คือ การเจริญ
สติและก็การทำเพื่อให้ได้สมาธินั่นเอง ผู้ฝึกสมาธิเป็นประจำจึงมีคุณธรรมในระดับหนึ่ง มีคุณธรรมในระดับหนึ่ง มี



59 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

คุณธรรมกำกับในระดับหนึ่ง ประเด็นต่อไปก็คือ คนฝึกสมาธิมีเหตุมีผลมากข้ึน ทำไมจึงกลายเป็นคนมีเหตุมีผลมาก
ขึ้น ก็เพราะว่าสมาธิมันช่วยควบคุมอารมณ์ให้ สมองดีขึ้น สติปัญญาดีขึ้น สติปัญญาดีขึ้นจากการทำสมาธิ พอ
สติปัญญาดีขึ ้น สมองดีขึ ้นควบคุมอารมณ์ได้ การแสดงออกการให้เหตุผลมันก็ดีขึ ้น สมองทั้ง 2 ส่วน คือทาง
ด้านซ้ายด้านขวา โดยเฉพาะด้านซ้ายซึ่งทำให้คนรู้จักใช้เหตุผลมากขึ้น ก็ทำงานดีขึ้นไปด้วย  คนที่ฝึกสมาธิจึง
กลายเป็นคนที่มีเหตุมีผลไม่ใช้อารมณ์มีสติ ในการตัดสินแก้ปัญหาทุกอย่างในชีวิตได้ อันนี้ก็คือตัวอย่าง ความคิด
ของคนท่ีแตกต่างกันเนื่องจาก ความถนัดของสมองด้านซ้าย ด้านขวาแตกต่างกัน บางคนก็ 
สมองด้านซ้ายทำงานเป็นพิเศษ บางคนก็สมองด้านขวาทำงานเป็นพิเศษ แต่นักวิทยาศาสตร์พบว่า สมองทั้งสอง
ส่วนเนี่ย ถ้าฝึกสมาธิ ฝึกจิตจนกระทั่งได้สมาธิลึกๆ ขึ้นไปแล้วเนี่ย มันจะทำงานบรรณสารสอดคล้องกัน ทำให้เป็น
คนที่มีสติปัญญามากยิ่งขึ้น ไม่ตกเป็นเหยื่อของอารมณ์ อันนี้คือสาระสำคัญของกันการฝึกสมาธิในคำซึ่งมีส่วน
พัฒนาสมองให้ดีขึ้น ประเด็นที่ 4 ก็คือบรรเทาความเครียด สมาธินี้สามารถบรรเทาความเครียดได้ หลวงพ่อวิริยังค์ 
ท่านอธิบายว่า เมื่อฝึกสมาธิจนกระทั่งสงบจากอารมณ์ประมาณ 50 เปอร์เซ็นต์ คนฝึกจะมีความสุขมากขึ้น คนฝึก
สมาธิจะเริ่มมีความสุขมากขึ้น ตัวเนี่ยมันเป็นตัวที่บ่งบอกว่าคนฝึกสมาธิเนี่ยสามารถบรรเทาความเครียด  เพราะมี
ความสุขเกิดขึ้นจากการฝึก แต่เราต้องฝึกจนกระทั่งอารมณ์สงบไปประมาณ 50 สิบเปอร์เซ็นต์  ขึ ้นไปถึงจะมี
ความสุขจากการฝึก ถ้าเราฝึกใช้เวลานานแค่ไหนก็แล้ว แต่จิตมันไม่สงบจากอารมณ์ประมาณ 50 เปอร์เซ็นต์ขึ้นไป 
เราก็จะไม่มีความสุขจากการฝึก เพราะฉะนั้นเป้าหมายในการฝึกก็คือ ต้องพยายามทำจิตให้สงบจากอารมณ์ อย่าง
น้อยที่สุดประมาณ 50 เปอร์เซ็นต์ ขึ้นไปถึงยังพบความสุข 
 

เอกสารทางวิทยาศาสตร์รับรอง 
งานวิจัยทั้งด้านวิทยาศาสตร์การแพทย์สมัยใหม่ ชาวยุโรปได้เคยทำวิจัยไปแล้วพบว่า โรคภัยไข้เจ็บส่วน

ใหญ่ที่คนเป็นกันมาก เกิดมาจากจิตที่เครียด เกิดมาจากจิตที่เครียด ถ้าเราสามารถทำให้จิตใจเราไม่เครียดได้ เราก็
จะมีปัญหาเรื่องโรคภัยไข้เจ็บน้อยลง ไม่ว่าจะเป็นโรคมะเร็ง โรคความดันนะครับ โรคหัวใจ อะไรๆ สารพัดอย่าง 
โดยเฉพาะโรคมะเร็ง มันเกิดจาก ความเครียดนะครับมันมี 2 ส่วน ส่วนที่ 1 ก็คือ อาหารเป็นพิษ เพราะอาจจะมี
สารพิษตกค้าง รับเข้ามาในร่างกายแล้ว อันที่ 2 ก็คือเรามีความเครียดมากๆ ความเครียดมันพัฒนาไปเป็นโรค
ซึมเศร้าจนกระทั่งในที่สุด มันก็ทำให้เม็ดเลือดหรือเป็นกรดมากขึ้น  พอเป็นกรดมากขึ้นปุ๊บมันก็เป็นอาหารของ
มะเร็งอย่างดี เป็นที่อยู่ของมะเร็ง ร่างกายเป็นกรดมากเข้าก็ขยายไปเป็นมะเร็ง เพราะฉะนั้นถ้าเราดูแลรักษา
ร่างกายเราให้ดี กินอาหารที่ถูกสุขลักษณะไม่มีสารพิษตกค้าง ประการที่ 2 เรารักษาอารมณ์ให้สงบเย็นตลอดเวลา 
ไม่เครียด เราสามารถป้องกันตัวเองจากโรคมะเร็งได้ในระดับหนึ่ง อันนี้ก็คือสิ่งที่สมาธิสามารถช่วยได้ 

สรุปได้ว่าสาเหตุของโรคภัยไข้เจ็บที่มนุษย์เป็นกันมากก็คือนิวรณ์ทั้ง 5 นิวรณ์ทั้ง 5 เป็นตัวทำให้จิตใจเรา
เครียด เศร้าหมอง ขุ่นมัว นิวรณ์ที่เกิดในใจ โรคทางใจก็ต้องใช้วิธีการดูแลทางใจ ซึ่งนั่นก็คือต้องใช้ศีล สมาธิมา



60 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

แก้ไข หรือการใช้สติ มาช่วยพัฒนา มีศีลซะก่อน แล้วก็เจริญสติ เจริญสติแล้ว เป้าหมายคือสมาธิ จนกระทั่งได้
สมาธิ ถ้าเราสามารถใช้ชีวิตประจำวันแบบนี้ได้ เราก็จะปลอดภัยจากโรคที่คนอื่นเป็นกันมาก ประเด็นการทำให้
บรรลุพระนิพพานในปัจจุบัน ถ้าเราเจริญสมาธิแล้ว เราสามารถบรรลุนิพพานในปัจจุบันได้หลายๆ คนสงสัยว่า
นิพพานคืออะไร จริงๆ แล้วนิพพาน มันมีอยู่ 2 อย่าง ในคำสอนพระพุทธศาสนา ถ้าเราฝึกสมาธิจนกระทั่งบรรลุ
ฌาน 4 ได้ เขาเรียกว่าสันทิฏฐิกนิพพาน ก็คือนิพพานที่เราสามารถสัมผัสได้ในปัจจุบัน จิตสงบ จิตเป็นสมาธิ จิต
เป็นเอกัคคตา เกิดจิตสงบเสร็จแล้ว ก็เกิดพลังจิตขึ้นมา เกิดกระแสจิตขึ้นมา นี่คือเราเข้าสู่กระแสของฌานแล้ว เริ่ม
ปฐมฌาน มีวิตก วิจาร ปีติ สุข เอกัคคตาเกิดขึ้น ระดับนี้ขึ้นไปจากปฐมฌาน ทุติยฌาน ตติยฌาน จตุตถฌาน เขา
เรียกว่า สันทิฏฐิกนิพพาน นิพพานในปัจจุบัน เพราะฉะนั้นการทำสมาธิจึงสามารถทำให้เราไปสู่นิพพานชั่วคราวได้ 
ประการต่อไปก็คือการควบคุมกิเลสคือนิวรณ์ กามฉันท์ พยาบาท ถีนมิทธะ อุทธัจจะกุกกุจจะ วิจิกิจฉา สามารถ
ควบคุมได้เพราะว่า เมื่อจิตสงบจิตบรรลุขั้นฌานเสร็จก็บรรลุ มีองค์ฌานเกิดข้ึนมีวิตก มีวิจาร มีปีติสุข เอกัคคตา  

การทำสมาธิการเจริญสติที่ผ่านมามันสามารถทำให้เรามีชีวิตอยู่ได้โดยปราศจากโรคภัยไข้เจ็บแล้วก็มี 
ความเครียดน้อยในชีวิตประจำวันถ้าเราสามารถทำได้ชีวิตเราจะมี ความเครียดน้อยลงไปก็เจ็บน้อยอายุยืนขึ้นแต่ว่า
สิ่งสำคัญท่ีสุด ก็คือเรายังไม่ละการปล่อยวาง เรายังทำใจไม่ได้กับการสูญเสีย เช่นเรามีลูกสาวเราจะตายจากไปแล้ว
มีลูกสาว มีลูกชาย มีลูกเขย มีสมบัติมากมายก่ายกองเรายังอาลัยอาวรณ์อยู่  ไม่สามารถจะตัดให้หายขาดได้ด้วย
กำลังของสมาธิมันต้องใช้ วิปัสสนามาช่วยหรือปัญญามาช่วยเราก็มาพิจารณาดูหลังจากที่เราทำจิตให้สงบแล้ว  
เจริญสมถะเจริญสมาธิจิตสงบระดับหนึ่งแล้วเราก็มา มองดูความจริงของชีวิตว่าไม่เที่ยงเป็นทุกข์เป็นอนัตตาเกิด
มาแล้วต้องตายเกิดแก่เจ็บตายไปเรื่องธรรมดานี่คือวิปัสสนาเข้าใจความจริงของชีวิตมากขึ้นไม่มีใครเกิดขึ้นมาแล้ว
ไม่ตาย อเล็กซานเดอร์มหาราชก็ตายไปแล้วคนดังดังในโลกก็ตายไปเยอะแล้วเราก็ต้องตายเหมือนกัน เพราะนั่นมัน
ก็เลยทำให้เกิดทำใจได้มากข้ึนพอทำใจ  

คนฝึกสมาธิเมื่อถึงสมาธิลึกแล้วจึงกลายเป็นคนที่ฉลาดมากขึ้นมีสติปัญญามากขึ้น  คนก็แนะนำลูกหลาน
ของตนเองว่าถ้าอยากเรียนเก่ง นักวิจัย MIT ได้ทำวิจัยเป็นทีม แล้วก็สรุปว่าสมองคนเรามีซีกซ้ายซีกขวา แต่ละ
คนๆ เกิดมาความถนัดของสมองแตกต่างกัน เช่นคนที่สมองซีกซ้ายทำงานเป็นกรณีพิเศษก็จะฉลาดในเรื ่อง
คณิตศาสตร์เก่งทั้งด้านคณิตศาสตร์ เก่งทั้งด้านวิทยาศาสตร์  มีความเป็นเหตุเป็นผลมากขึ้น ใช้ความคิดทาง
วิทยาศาสตร์มากขึ้น แต่ใครมีสมองซีกขวาทำงานก็จะคิดในทางปรัชญาศาสนามากยิ่งขึ้น มองในเชิง abstract มาก
ยิ่งขึ้น นักวิทยาศาสตร์ MIT ค้นพบว่าเมื่อทำสมาธิลึก เมื่อทำสมาธิเป็นประจำจนกระทั่งบรรลุสมาธิลึกได้แล้ว จะ
สามารถทำให้สมองซีกซ้าย ซีกขวาทำงานด้วยกันอย่างบรรสารสอดคล้อง สามารถทำให้สมองด้าน ซ้านด้านขวา
ทำงานร่วมกันอย่างบรรสารสอดคล้อง จนกระท่ังทำให้คนที่มีสมาธิลึก สามารถเข้าใจในสิ่งที่คนอื่นไม่เข้าใจได้ 

พระพุทธเจ้าจึงสามารถตรัสรู้ อนุตรสัมมาสัมโพธิญาณ ได้ แต่กำลังของสมาธิของคนไม่เท่ากัน 
พระพุทธเจ้าจึงมีความรู้ในอีกระดับหนึ่ง แต่คนทั่วไปมีความรู้ในระดับหนึ่ง เพราะการสั่งสมสมาธิมันไม่เท่ากัน 
แต่ว่าทุกคนก็สามารถเข้าถึงความรู้ที่ตัวเองไม่เคยเข้าถึงมาก่อน 



61 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

เพราะฉะนั้นคนที่ฝึกสมาธิเป็นประจำไปบ่อยๆ จะสามารถเข้าถึงศาสตร์ ที่ตัวเองเรียนอยู่ได้ลึกซึ้งยิ่งขึ้น มี
งานวิจัยรับรองแน่ใจได้ว่าไม่ผิดพลาด อันนี้ก็เป็นการยืนยันจากทั้งด้าน  Nature Science ก็คือเอาสมองคนไป
สแกนด้วยเครื่อง EEG ในที่สุดก็ แจ้งผลออกมาว่าสามารถพัฒนาสติปัญญาได้จริงจากการฝึกสมาธิประเด็นสุดท้าย
ก็คือก่อนสิ้นลมพบทางดีนะครับก่อนสิ้นลมพบทางดี คนที่ฝึกสมาธิเป็นประจำ เวลาตายไปแล้วจิตจะมีสติอยู่ จะไม่
เหมือนคนทั่วไป คนทั่วๆ ไปที่ทำชั่วบ้าง ทำดีบ้างไม่เคยฝึกสมาธิมาเลย จิตเศร้าหมอง ถ้าจิตเศร้าหมองเสียชีวิตไป
ทั้งๆ ที่จิตเศร้าหมองก็จะไปเกิดในอบายภูมิ ถ้าจิตผ่องใสก็จะไปเกิดในสุคติภูมิแต่คนที่ฝึกสมาธิเป็นประจำทุกวนัๆ
มันจะไม่เครียด จิตใจมันก็ไม่เศร้าหมองก่อนที่จะเสียชีวิตไป เพราะมันจะสามารถครองสติเอาไว้ได้ แล้วนี่เป็นข้อ
แตกต่างระหว่างคนที่ฝึกสติ ฝึกสมาธิ กับคนที่ไม่ได้ฝึก เวลาคนตายจิตเข้าภวังค์เหมือนกัน คนตายกับคนนอนหลับ
เข้าภวังค์เหมือน บางทีนอนหลับไปจิตเข้าภวังค์แล้วอาจจะเสียชีวิตไปเลยก็ได้ 

ยกตัวอย่างเช่นมีดาราที่มีชื่อเสียงบางท่าน นอนหลับแล้วก็เสียชีวิตไปเลย นอนหลับในขณะนอนหลับจิต
เข้าภวังค ์คนตายจิตเข้าภวังค์ก็คือไม่รู้ตัว ภวังค์ก็คือจิตมันไม่รับรู้อารมณ์ภายนอกแล้ว ไม่รู้ตัวแล้วก็คือเสียชีวิตไป 

 
สรุป 
  เรื่องของอายุรเวทศาสตร์กับพระพุทธศาสนานั้น ว่าด้วยเรื่องความรู้เพื่อช่วยให้ชีวิตยืนยาว หรือศาสตร์
แห่งการทำให้มีอายุที่ยืนยาว “การแพทย์แบบอายุรเวทศาสตร์  เดิมมีลักษณะเป็น magico-religious healing 
(ไสยศาสตร์และความเชื่อทางศาสนาปนกัน) จึงเห็นได้จากคัมภีร์อถรรพเวทมองว่าสาเหตุหลักที่แท้จริงของโรคเกิด
จากภูตผีปีศาจ จึงต้องบนบานเพื่อขออำนาจเหล่าสิ่งศักดิสิทธิ์(เทวดา) มาช่วยกำจัด พร้อมกับการผสมผสานการ
รักษาอิงกับแพทย์แผนปัจจุบันในการรักษาด้วยยายสมุนไพร 

คนทุกคนบนโลกใบนี้คงไม่มีใครที่จะปฏิเสธการรักษาด้วยระบบแพทย์และสาธารณสุขที่ใช้กันอยู่ทั่วทุกมุม

โลก เพราะมีส่วนสำคัญยิ่งในการที่จะบรรเทาความทุกข์และความเจ็บป่วยของมวลมนุษยชาติช่วยให้รอดพ้นจาก

ความตาย ความพิการ รวมถึงความเจ็บปวดไม่สบายอันเนื่องมาจากหลายสาเหตุและหลายปัจจัยที่มาจากโรคภัยไข้

เจ็บ จนกล่าวได้ว่าตลอดช่วงเวลาชีวิตของคนๆนึ่งตั้งแต่เกิดจนหมดลมหายใจของคนส่วนใหญ่ต้องอาศัยและพึ่งพิง

กับระบบสุขภาพ การแสวงหาทัศนะความจำเป็นพ้ืนฐานแบบอ่ืนในการทำความเข้าใจโลกและชีวิตในเรื่องของการ

ดูแลด้านสุขภาพและความเจ็บป่วยจึงเป็นความพยายามในการที่จะแก้ไข้ปัญหาด้านสุขภาพ ซึ่งสำหรับคนไทยแล้ว

นั้นที่มีพุทธศาสนาเป็นเบ้าหลอมทางวัฒนธรรมมาอย่างช้านาน ที่ทำให้ใครหลายๆคนนั้นต้องหันกลับมาทบทวน

ทัศนะหลักของพระพุทธศาสนาที่มีกรอบในการมองโลกและชีวิตที่โดดเด่นและมีความชัดเจน ที่อาจจะก่อให้เกิด

มุมมองใหม่ๆ ในการทำความเข้าใจและหาแนวทางและคำตอบในการขัดการกับวิกฤติปัญหาด้านสุขภาพที่เกิดขึ้น

ในยุคปัจจุบันด้วยการเยี่ยวยาและการรักษาโรค ทั้งทางกายและทางใจ 



62 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

 

เอกสารอ้างอิง 
Bhishagratna, Kaviraj Kunjalal. An English Translation of the Sushruta Samhita Based on  

Original Sanskrit text. Calcutta: K. K. Bhishagratna, 1907, p. 1.Retrieved 24 April 2019. 
ในการอบรมสมาธิของพระป่าสายหลวงปู่มัน ภูริทตฺโต เช่น พระธรรมมงคลญาณ (วิริยังค์ สิรินฺธโร)ท่านจะ 
  อธิบายอยู่สม่ำเสมอว่าจะต้องฝึกจิตถึงระดับไหนถึงจะสามารถใช้พลังจิตรักษาโรคภัยไข้เจ็บ 
  ได้และเม่ือพลังจิตพอแล้ว จะรักษาอย่างไร 

 
  
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



63 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

English Reading Comprehension of Students at International Theravada Buddhist 

Missionary University 

                                                                                                                     Sucarita,1 

Dr. Veerakarn Kanokkamalade2 

                                                                                            

Abstract 

              The study is titled “English reading comprehension of students at International 

Theravada Buddhist Missionary University”. The objectives of this research were 1) to study the 

difficulties of English reading comprehension of students at International Theravada Buddhist 

Missionary University, Yangon, Myanmar, 2) to find out how to solve students' English reading 

comprehension problems at International Theravada Buddhist Missionary University, Yangon, 

Myanmar. The research used both quantitative and qualitative methods. The study collected data 

from 60 second-year students through questionnaires and conducted in-depth interviews with 

five teachers to gather their opinions and suggestions. 

               The findings indicated that the highlights critical issues affecting students' reading 

comprehension are primarily linked to a lack of interest, poor reading habits, and limited 

vocabulary and grammar knowledge. Many students rely on teachers or peers for answers instead 

of engaging with the material themselves. Additionally, students lack effective reading strategies 

and techniques, which are essential for understanding texts. Observations revealed that teachers 

often focus more on grammar than on teaching reading skills, with some displaying a lack of 

 
1  MA English (International Program), Faculty of Humanities, Mahachulalongkornraja-vidyalaya 

University, Thailand. 
 

2 Director of MA English Program, Faculty of Humanities, Mahachulalongkornraja-vidyalaya University, 
Thailand. 

E-mail: sucaritaven@gmail.com 



64 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

enthusiasm and competence in teaching reading. Overall, both student-related factors and 

deficiencies in teaching practices significantly contribute to challenges in reading comprehension. 

The suggestion to further research the study recommends was the importance of 

investigating various English language skills among university students, specifically focusing on 

writing, speaking, and listening abilities. It highlights the need to explore and improve students' 

vocabulary to enhance their communication clarity and effectiveness. Additionally, it underscores 

the significance of phonics as a foundational element in English learning, aiding students in the 

correct pronunciation and writing of words. 

 

Keywords - English, reading, comprehension, student, teacher, skills, improve 

 

Introduction  

              Reading in English is a very useful tool to have access to a very wide range of literature. 

Through reading in English everyone would be able to understand the world better. The 

relationship between background knowledge and reading comprehension has been explored 

extensively. These investigations have demonstrated that reading comprehension has been 

facilitated through the background knowledge of the topic of a text. It is assumed that reading 

abilities and general knowledge contribute to reading comprehension and reading speed. At the 

same time, as skilled readers, with little sphere of knowledge, can balance their lack of knowledge 

by being dependent on their general reading skills, poor readers with poor reading skills can 

compensate for this and have some stability in reading comprehension through their high general 

knowledge. All students learn comprehension at varying rates and need differing amounts of 

guidance to increase comprehension. Some students need little to no help comprehending while 

others struggle to attend long enough to accurately restate what they have heard or read. As 

teachers, we strive to help individual students increase their reading comprehension. Many 



65 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

students have difficulty comprehending what they read. All schools need to have some sort of 

remedial reading program provided to help struggling students. Low reading skills affect both 

reading fluency and comprehension for elementary school students. Spiro, R. Bruce, B & Brewer 

(1980) 

              Out of the four major language skills, reading is one of the instruments for the 

communication of thoughts from one person to another, and it is a means to gain several things. 

For instance, by reading newspapers, magazines and other sources one can learn about the 

current social, economic and political situation of the world. Reading skills become very important 

in the world of education. By reading, students may get beneficial information that is not given 

by teachers in the classroom. Furthermore, almost 50% of the national final examination items 

consist of reading skills. Therefore, the students should be trained to have good reading skills. 

Harmer states, that, reading is useful for language acquisition because it is needed for a career, 

for study purposes, or simply for pleasure. Reading and understanding are the important things 

that we need to use in our daily lives. Jeremy Harmer (1998) 

This document focuses on development and considers the language skills and cognitive 

resources that play a part in developing reading skills, including the important roles of inference 

and deduction (reasoning). It also examines how explicit teaching of certain strategies such as 

recognizing degrees of importance can support the development of reading skills. This document 

only briefly touches on teaching approaches that help develop reading skills. Reading skills is a 

highly interactive process that takes place between a reader and a text. Individual readers will 

bring variable levels of skills and experiences to these interactions. These include language skills, 

cognitive resources and world knowledge. Any act of reading occurs within a particular society 

culture and emotional context. This consists of elements such as the student's home culture, 

their previous experiences of reading skills and being read to, their expectations that reading skills 

should carry meaning, their motivation, their view of themselves as a reader, the purpose of 

reading skills the text, the culture value placed on development reading skills and reading 



66 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

environments the reader experiences. The purpose of this document is to concentrate on looking 

closely at the development of development reading skills. 

This view of reading, skills is the product of word recognition skills and the development 

of reading skills the word on the page is vital to reading skills if a student cannot read the words, 

then they will quite obviously be unable to extract meaning from the read word. Once read 

words are recognized they can be understood if they are in the students' oral words that are not 

already in the students should have oral read start to acquire aspects of their meaning from the 

context within which they have been read; that is, reading gradually becomes a major source of 

vocabulary development. Once the words are recognized, they can be input into the language 

comprehension systems to understand what a read conveys. It is well recognized that students 

vary in the ease with which they can decode. They also vary in their development, and 

consequently in their reading skills. An effective reader has good word reading and good language 

skills. Carral (2007) 

Reading skills comprehension research has a long and rich history. There is much that 

we can say about both the nature of reading comprehension as a process and about effective 

reading skills comprehension instruction. Most of what we know has been reading since. Why 

have been able to make English reading skills so much progress so fast we believe that part of 

the language skills behind this steep learning of reading skills has been the lack of controversy 

about teaching comprehension. Unlike decoding, oral reading, and reading skills readiness, those 

who study English reading skills comprehension instruction have avoided much of the acrimony 

characteristic of English reading skills in other aspects or reading. As it should be, much reading 

on the process of reading comprehension has been grounded in studies of good readers. We 

know a great deal about is reading skills good readers do when they read. To can a term from 

the decoding debate reading skills, comprehension instruction should be balanced. By this, we 

mean that good comprehension instruction includes both explicit instruction in specific 

comprehension strategies and a great deal of time and opportunity for actual reading, writing, and 



67 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

discussion of text. Tovani (2004) The components in our approach to balanced comprehension 

instruction are a supportive classroom context and a model of English reading skills 

comprehension instruction. Is important to much reading skills to comprehension is a highly 

interactive process that takes place between a reader and a text. Individual readers will bring 

variable levels of English reading skills and experiences to these interactions. These include 

language skills, cognitive resources and world knowledge. Any act of reading occurs within a 

particular society's cultural and emotional context. This consists of elements such as the students' 

want to read more, their previous experiences of reading and being read to, their expectations 

that reading should carry meaning, their motivation, their view of themselves as English reading 

skills, the purpose for reading the text, the cultural value placed on reading and the reading 

environments the reader experiences. While the purpose of this document is to concentrate on 

reading skills so much and look closely at the development of comprehension skills, this broader 

context and its influence should be borne in mind. Aarnnouste (1999) 

Teachers understand what is involved in comprehending and how the factors of reader, 

text, and context interact to create meaning, they can more easily teach their students to be 

effective readers. Teachers can support their students to become competent comprehends by 

teaching decoding skills, helping students build fluency, building and activating background 

knowledge, teaching vocabulary words, motivating students, and engaging them in personal 

responses to text. Although it varies for each student, several factors can interfere with reading 

comprehension. Besides school and home-related factors for poor reading comprehension, the 

learners are a factor in the effectiveness of reading comprehension outcomes. 

Objectives of the Study 

Objectives of the study are as follows: 

1. What are the difficulties of English reading comprehension of students at International 

Theravada Buddhist Missionary University, Yangon, Myanmar? 



68 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

2. What are the ways to solve the problems of English reading comprehension of 

students at International Theravada Buddhist Missionary University, Yangon, Myanmar? 

Research Methodology 

    This research is research. The research methodology is quantitative and qualitative 

method. (mixed methods) The research area is at the International Theravada Buddhist 

Missionary University, Yangon, Myanmar. The population is 60 Number of students. The people 

sample group is second-year students. Number of 60 people using the selection method of only 

second-year students in the class. The research tools are four types: 1) Reading skills test - The 

first major data collecting and in the process the researcher adapted a standard test from the 

internet which had a general knowledge passage, as prepared for second -year students. 2) 

Questionnaire - The plan is for the researcher to choose to set closed-ended questions to 

maintain uniformity of response.3) Interview - The researcher needed to validate English 

teachers’ responses through interviews, therefore, 5 teachers participated in the interview. 4)  

Classroom observation – the researcher plans classroom observation for this study it helps the 

researcher to cross-check the results that will be collected by the above tools. The data was 

collected by SPSS Between April to the month November B.E. 2024 Bring quantitative data and 

qualitative data Use document research, analyse, synthesize data and then write a descriptive 

narrative. 

Results of the Study 

              1. To study the difficulties of English reading comprehension of students at International 

Theravada Buddhist Missionary University, Yangon, Myanmar,  the results showed the 

inductive analyses of the empirical results along with the study and review of related literature 

have provided insight into reading comprehension. According to the empirical findings gained from 

the inductive analysis data, the interpretive conclusions have been drawn as follows:              



69 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

              1. It is also possible to conclude that most students have reading comprehension 

problems due to a lack of interest and poor reading habits. This is likely to show that student-

related factors are very serious. 

              2. Regarding the interest and motivation for reading, most teachers motivated their 

students to participate and try to do the exercises the textbook intended to do. However, 

students do not pay much attention to answering the questions individually or by group; rather 

expect the final answer from the teacher or a few clever students in the classes. 

              3. Most of the students seem to have limited vocabulary and grammar knowledge. 

Concerning student's vocabulary, it was seen as one of the serious factors that cause 

comprehension problems. Unless one has strong word power, he/she is likely to be limited in 

understanding texts. They also seem to lack reading strategies and reading techniques, which are 

very important for their comprehension skill. In the classroom observation, it was seen that 

teachers did not apply the required reading skills, and they seemed to give more focus on 

grammar and covering the textbook. 

              4. The last point that the researcher wants to make as a conclusion that, the poor 

teaching skills of some English language teachers. Some English teachers who were observed in 

the classroom seem to be bored with teaching reading, lack skills in teaching reading skills or 

neglect the reading exercises and focus on grammar part. 

               2. To find out the way to solve the problems of English reading comprehension of 

students at International Theravada Buddhist Missionary University, Yangon, Myanmar, the study 

found that English reading comprehension skills are vital for students’ academic and thesis and 

individual success. The text outlines effective strategies for improving students' English reading 

comprehension skills and discusses how students perceive their challenges in this area. Key points 

include: 

 Effective Strategies: 



70 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

1. Vocabulary Development: Collecting and understanding vocabulary related to 

specific subjects. 

2. Sentence Structure: Learning various styles of sentence structure to enhance 

comprehension. 

3. Paragraph Analysis: Read each paragraph to grasp its essence or theme. 

4. Regular Practice: Engaging in consistent study and practice in English reading to 

improve comprehension skills. 

5. Structured Remediation: Implementing structured reading remediation and literature-

based teaching methods to enhance both reading comprehension and writing skills. 

6. Personal Reading: Reading English essays and stories, and revisiting books multiple 

times to reinforce understanding. 

7. Student Perceptions: Students need to identify their strengths and weaknesses in 

English reading comprehension. They recognize their challenges, such as confusion about 

meanings and expressing their ideas clearly. To address these challenges, students should focus 

on developing: 

Receptive Skills: Understanding and interpreting texts. 

Expressive Skills: Effectively conveying their ideas. 

Students believe that obtaining a good teacher, making personal efforts, and utilizing 

appropriate learning materials are essential for overcoming their challenges. Additionally, learning 

to identify main points, summarizing passages, and practicing reading exercises are perceived as 

beneficial for enhancing their English reading comprehension skills. 

Body of New Knowledge  

              The findings indicated that the highlights critical issues affecting students' reading 

comprehension are primarily linked to a lack of interest, poor reading habits, and limited 

vocabulary and grammar knowledge. Many students rely on teachers or peers for answers instead 



71 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

of engaging with the material themselves. Additionally, students lack effective reading strategies 

and techniques, which are essential for understanding texts. Observations revealed that teachers 

often focus more on grammar than on teaching reading skills, with some displaying a lack of 

enthusiasm and competence in teaching reading. Overall, both student-related factors and 

deficiencies in teaching practices significantly contribute to challenges in reading comprehension. 

 

 

Conclusion 

              The study emphasizes the need for an approach to improving English reading 

comprehension among students at International Theravada Buddhist Missionary University, in 

Yangon, Myanmar. By means addressing the realistic of English reading comprehension, students 

can expand to confidence and proficiency for their academic success and further education. The 

recommended solutions, based on founded language learning theories, involve learning 

surroundings. 

Suggestions 

This research has found the importance thing is English reading comprehension can be 

applied to students and should be given importance to further researchers for the next research 

issue, research should be done on the issue of Study to know students’ English writing and 

speaking and listening skills abilities in university. And to understand students’ vocabulary in 

English, improving vocabulary in English can communicate more clearly and effectively. 

 

References 
Spiro, R. Bruce, B. & Brewer, W. (eds.), (1980) Theoretical Issues in Reading Comprehension, 

(Hillsdale, New Jersey: L. Erlbaum Associate Publishers, pp. 34-39. 
Jeremy Harmer, "How to Teach English", England Paper Pearson, Vol 9 No. 15. (January 1998): 68. 



72 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 
                Carral, P., (2007) “Second Language Reading: Reading Ability or Language Proficiency, Applied 
Linguistics", M.A. Thesis in English, (Department of English, Rajshahi University, pp. 59-79. 
                Tovani, (2004) "Really Have to Teach Reading, Content Comprehension Grade 6", Journal of 
English Writing and Reading Skill, Vol. 2 No.4, 6-12. 
                Aarnouste, & Leeuwe, (1999) "Relation between reading comprehension, vocabulary, reading", M.A. 
Thesis, (Department of public Speaking: New York University, pp. 6-14. 

                 

  

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



73 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภาคผนวก 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



74 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

คำแนะนําสำหรับผู้เขียนบทความ 
สถานที่ติดต่อเกี่ยวกับบทความ 

สำนักงานศูนย์อาเซียนศึกษา ห้อง A 400 อาคารเรียนรวม ชั้น 4 โซนA มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เลขที่ 79 หมู่ 1 ตำบลลำไทร อำเภอวังน้อย จังหวัดพระนครศรีอยุธยา 13170  

โทรศัพท์ 035-248505 

E-mail: mcuasean@gmail.com 

 

ประเภทผลงานที่ตีพิมพ์ (ภาษาไทย/ ภาษาอังกฤษ) 

1. บทความวิจัย (Research Article) 

2. บทความวิชาการ (Academic Article) 

3. บทความปริทัศน์ (Article Review) 

4. บทวิจารณ์หนังสือ (Book Review) 

5. บทวิจารณ์เชิงวิชาการ (Critique/ Discussion Paper) 

6. กรณีศึกษา (Case Study) 

 

ข้อกําหนดการจัดพิมพ์ต้นฉบับบทความ 

1.ต้นฉบับพิมพ์เป็นภาษาไทยหรือภาษาอังกฤษก็ได้แต่ละเรื ่องจะต้องมีบทคัดย่อทั ้งภาษาไทยและ

ภาษาอังกฤษ การใช้ภาษาไทยให้ยึดหลักการใช้คำศัพท์และการเขียนทับศัพท์ภาษาอังกฤษตามหลักของ

ราชบัณฑิตยสถาน ให้หลีกเลี่ยง การเขียนภาษาอังกฤษปนภาษาไทยในข้อความ ยกเว้นกรณีจําเป็น เช่น ศัพท์ทาง

วิชาการที่ไม่มีคําแปล หรือคําที่ใช้แล้วทำให้เข้าใจง่ายขึ้น คำศัพท์ภาษาอังกฤษที่เขียนปนภาษาไทยให้ใช้ตัวเล็ก

ทั้งหมดยกเว้นชื่อเฉพาะ สำหรับต้นฉบับภาษาอังกฤษต้องได้รับการตรวจสอบความถูกต้องด้านการใช้ภาษาจาก

ผู้เชี่ยวชาญด้านภาษาอังกฤษก่อน 

2. ขนาดของต้นฉบับใช้กระดาษขนาด A4 (พิมพ์หน้าเดียว) และพิมพ์โดยเว้นระยะห่างจากขอบกระดาษ

ด้านละ 1 นิ้ว (2.54 เซนติเมตร) โดยมีระยะห่างระหว่างบรรทัด เป็นแบบ double space เพ่ือสะดวกในการอ่าน

และแก้ไข 

3. ชนิดและขนาดตัวอักษรทั้งภาษาไทยและภาษาอังกฤษให้ใช้ตัวอักษรแบบTH SarabunPSK เหมือนกัน

ตลอดทั้งบทความรายละเอียดต่างของบทความ กำหนดดังนี้ 



75 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

ชื่อเรื่อง (Title) 

-ชื่อเรื่องภาษาไทย กำหนดกึ่งกลาง ขนาด 16point ตัวหนา 

-ชื่อเรื่องภาษาอังกฤษ กำหนดกึ่งกลาง ขนาด 16 point ตัวหนา 

ชื่อผู้นิพนธ์ (Author) 

-ชื่อผู้นิพนธ์ลำดับที่ 1 ทั้งภาษาไทยและอังกฤษ กำหนดชิดขวาขนาด 16 point ตัวปกติ  

-ชื่อผู้นิพนธ์ลำดับถัดไป (ถ้ามี) กำหนดชิดขวาขนาด 16 point ตัวปกต ิ

-ใส่เชิงอรรถหน้าแรกเป็นชื ่อหน่วยงานของผู ้นิพนธ์ และ E-Mail ที่ติดต่อได้ กำหนดชิดซ้าย ขนาด 

12point ตัวธรรมดา 

บทคัดย่อ (Abstract) 

-หัวข้อ บทคัดย่อ และ Abstract กำหนดชิดซ้าย ขนาด 16 point ตัวหนา 

-เนื้อความของบทคัดย่อภาษาไทยและบทคัดย่อภาษาอังกฤษ (Abstract) บรรทัดแรกจัดย่อหน้า โดยเว้น

ระยะจากขอบซ้าย 0.5 นิ้ว ขนาด 16 point ตัวธรรมดา และบรรทัดถัดไปกำหนดชิดซ้ายตัวธรรมดา 

คําสำคัญ (Keyword) ระบุทั้งภาษาไทยและภาษาอังกฤษ เลือกใช้คําที่เกี่ยวข้องกับบทความ อย่างน้อย 

3 คําขนาด 16 point ตัวธรรมดา 

การพิมพ์หัวข้อใหญ่และหัวข้อรอง 

-หัวข้อใหญ่ กำหนดชิดซ้าย ขนาด 16 point ตัวหนา 

-หัวข้อรอง จัดย่อหน้าเว้นระยะจากขอบซ้าย 0.5 นิ้ว ขนาด 16 point ตัวหนา 

-เนื้อความของแต่ละหัวข้อ บรรทัดแรกจัดย่อหน้าโดยเว้นระยะจากขอบซ้าย 0.5 นิ้วขนาด 16 point ตัว

ธรรมดา และบรรทัดถัดไปกำหนดชิดซ้าย 

4. ภาพและตารางประกอบ กรณีมีภาพหรือตารางประกอบ กําหนดการจัดพิมพ์ดังนี้ 

-ภาพประกอบและตารางประกอบทั้งหมดที่นํามาอ้างต้องไม่ละเมิดลิขสิทธิ์ผลงานของผู้อ่ืน 

-ภาพประกอบจัดกึ่งกลางของหน้ากระดาษ และไม่ต้องตีกรอบภาพ 

-ชื่อภาพประกอบจัดอยู่ใต้ภาพ ใช้คําว่า ภาพที่ ต่อด้วยหมายเลขภาพและข้อความบรรยายภาพ กำหนด

กึ่งกลางของหน้ากระดาษ ขนาด 14 point ตัวธรรมดา 

-ชื่อตารางประกอบจัดอยู่เหนือเส้นคั่นบนสุดของตาราง ใช้คําว่า ตารางที่ ต่อด้วยหมายเลขตารางและ

ข้อความบรรยายตาราง กำหนดชิดขอบซ้ายของหน้ากระดาษ ขนาด 16 point ตัวธรรมดา 



76 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

-บอกแหล่งที่มาของภาพประกอบ ตารางประกอบที่นํามาอ้าง โดยพิมพ์ห่างจากชื่อภาพหรือเส้นคั่นใต้

ตาราง กำหนดเว้นระยะห่าง 1 บรรทัด บรรทัดแรกจัดย่อหน้าโดยเว้นระยะจากขอบซ้าย 0.5 นิ้ว ขนาด 14point 

ตัวธรรมดา และบรรทัดถัดไปกำหนดชิดซ้าย 

5. จำนวนหน้า ความยาวของบทความ 8-15 หน้า รวมตาราง รูปภาพและเอกสารอ้างอิง 

หมายเหตุ: ทุกบทความต้องมีบทคัดย่อเป็นภาษาไทยและภาษาอังกฤษ ในกรณีที ่ต ีพิมพ์บทความเป็น

ภาษาต่างประเทศ ต้องมีบทคัดย่อเป็นภาษาไทยด้วย 

 

การพิจารณาและคัดเลือกบทความ 

บทความแต่ละบทความจะได้รับพิจารณาจากคณะกรรมการกลั่นกรองบทความวารสาร (Peer Review) 

2 ท่านที่มีความเชี่ยวชาญในสาขาวิชาที่เกี่ยวข้อง และได้รับความเห็นชอบจากกองบรรณาธิการก่อนตีพิมพ์ โดย

การพิจารณาบทความจะมีรูปแบบที่ผู้พิจารณาบทความไม่ทราบชื่อหรือข้อมูลของผู้เขียนบทความและผู้เขียน

บทความไม่ทราบชื่อผู้พิจารณาบทความ (Double-blind peer review) 

 

ส่วนประกอบของบทความ 

1. ส่วนบทคัดย่อ (Abstract) บทคัดย่อควรมีความยาวไม่เกิน 500 คํา โดยแยกต่างหากจากเนื้อเรื ่อง 

บทความวิจัยและบทความปริทรรศน์ต้องมีบทคัดย่อทั้งภาษาไทยและภาษาอังกฤษ ซึ่งทบคัดย่อควรเขียนให้ได้

ใจความทั้งหมดของเรื่อง ไม่ต้องอ้างอิงเอกสาร รูปแบบ หรือตาราง และลักษณะของบทคัดย่อควรประกอบไปด้วย

วัตถุประสงค์ (Objective) วิธีการศึกษา(Methods) ผลการศึกษา (Results) สรุป (Conclusion) และคำสำคัญ 

(Key words) ซึ่งควรเรียบเรียงตามลำดับและแยกหัวข้อให้ชัดเจน ดังนี้ 

-วัตถุประสงค์ ควรกล่าวถึงจุดหมายของการศึกษา 

-วิธีการศึกษา ควรกล่าวถึงวิธีการค้นคว้าข้อมูล ระเบียบวิธีวิจัยที่นํามาศึกษา สถิติที่นำมาใช้  

-ผลการศึกษา ควรประกอบด้วยผลที่ได้รับจากการค้นคว้า ศึกษา และผลของค่าสถิติ (ในกรณีที่มีการ

วิเคราะห์) 

-สรุป ควรกล่าวถึงผลสรุปของการค้นคว้าและศึกษา 

-คําสำคัญ ควรมีคําสำคัญ 3-6 คํา ที่ครอบคลุมชื่อเรื ่องที ่ศึกษา และจะปรากฏอยู ่ในส่วนท้ายของ

บทคัดย่อทั้งภาษาไทยและภาษาอังกฤษ โดยต้องจัดเรียงคําสำคัญตามตัวอักษร และค่ันด้วยเครื่องหมายจุลภาค (,) 

 



77 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

2. ส่วนเนื้อเรื่อง ควรประกอบด้วย 

2.1 บทนํา (Introduction) เป็นส่วนกล่าวนําโดยอาศัยการปริทรรศน์ (review) ข้อมูลจากรายงานการ

วิจัย ความรู้ และหลักฐานต่างๆ จากหนังสือหรือวารสารที่เกี่ยวข้องกับเรื่องที่ศึกษา และกล่าวถึงเหตุผลหรือ

ความสำคัญของปัญหาในการศึกษาครั้งนี้ สมมติฐานของการศึกษา ตลอดจนวัตถุประสงค์ของการศึกษาให้ชัดเจน 

2.2 วิธีการศึกษา (Methods) กล่าวถึงรายละเอียดของวิธีการศึกษาประชากรและกลุ่มตัวอย่างใน

การศึกษา และวิธีการศึกษา เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย รวมทั้งสถิติที่นำมาใช้วิเคราะห์ข้อมูล 

2.3 ผลการศึกษา (Results) เป็นการแสดงผลที่ได้จากการศึกษาและวิเคราะห์ในข้อ 2.2 ควรจําแนกผล

ออกเป็นหมวดหมู่และสัมพันธ์กับวัตถุประสงค์ของการศึกษา โดยการบรรยายในเนื้อเรื่องและแสดงรายละเอียด

เพ่ิมเติมด้วยภาพประกอบ ตาราง กราฟ หรือแผนภูมิ ตามความเหมาะสม  

2.4 การอภิปรายผล (Discussion) เป็นการนําข้อมูลที ่ได้มาจากการวิเคราะห์ของผู ้นิพนธ์นํามา

เปรียบเทียบกับผลการวิจัยของผู้อ่ืน เพ่ือให้มีความเข้าใจหรือเกิดความรู้ใหม่ที่เกี่ยวข้องกับงานวิจัยนั้น รวมทั้งข้อดี 

ข้อเสียขิงวิธีการศึกษา เสนอแนะความคิดเห็นใหม่ๆ ปัญหาและอุปสรรคต่างๆ ที่ได้จากการศึกษาครั้งนี้ เพื่อเป็น

แนวทางท่ีจะนําไปประยุกต์ให้เกิดประโยชน์ 

2.5 ข้อเสนอแนะ (Suggestion) การแนะแนวการนําผลการวิจัยไปใช้ให้เกิดประโยชน์ต่อไป 

2.6 เอกสารอ้างอิง (References)ใช ้ร ูปแบบการอ้างอิงแบบAPA Style (American Psychology 

Association) ซึ่งมีรายละเอียดดังนี้  

2.6.1 เอกสารอ้างอิงทุกลำดับที่ปรากฏอยู่ท้ายบทความต้องมีการอ้างอิงอยู่หรือกล่าวถึงในเนื้อหา

ของบทความ 

2.6.2 จัดพิมพ์เรียงลำดับเอกสารอ้างอิงก่อนหลังตามตัวอักษร และยึดรูปแบบตามรูปแบบของ

APA (American Psychology Association) กำหนดชิดขอบซ้ายของหน้ากระดาษ ขนาด 16 point ตัวธรรมดา 

 

ตัวอย่างการเขียนเอกสารอ้างอิง 

การเขียนชื่อผู้แต่ง 

ไม่ต้องลงคํานําหน้านามตำแหน่งทางวิชาการคําเรียกทางวิชาชีพและตำแหน่งยศต่าง ๆ (ยกเว้น มีฐานันดร

ศักดิ์ บรรดาศักดิ์ และสมณศักดิ์) 

ผู้เขียน 1 คน 

ผู้แต่ง1.(ปีที่พิมพ์).ชื่อเรื่อง.สถานที่พิมพ์:สำนักพิมพ์. 



78 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

ผู้เขียน 2 คน 

ผู้แต่ง1,และผู้แต่ง2.(ปีที่พิมพ์).ชื่อเรื่อง.สถานที่พิมพ์:สำนักพิมพ์. 

ผู้เขียน 3 คน 

ผู้แต่ง1,/ผู้แต่ง2,/และผู้แต่ง3.(ปีที่พิมพ์).ชื่อเรื่อง.สถานที่พิมพ์:สํานักพิมพ์. 

1. หนังสือ 

ชื่อผู้แต่ง. (ปีที่พิมพ์). ชื่อหนังสือ. สถานที่พิมพ์: สำนักพิมพ์. 

ตัวอย่าง  

วรวิทย์ เจริญเลิศ. (2562). ประวัติแนวคิดเศรษฐกิจการเมือง.กรุงเทพฯ:สํานักพิมพ์จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย 

หมายเหตุ หนังสือที่ไม่ปรากฎชื่อผู้แต่งให้ขึ้นต้นด้วยชื่อหนังสือ 

2. บทความวารสาร 

2.1 วารสารแบบรูปเล่ม 

ชื่อผู้เขียน. (ปีที่พิมพ์). ชื่อเรื่อง.ชื่อวารสาร, ปีที ่(ฉบับที่),หน้าแรก-หน้าสุดท้าย. 

ตัวอย่าง  

ศักดิภัทเชาวน์ลักษณ์สกุล และ ยุพา ปราชญากูล. (2561). วารสารบริหารธุรกิจและสังคมศาสตร์ 

มหาวิทยาลัยรามคําแหง,1(3), 17-34. 

2.2 วารสารออนไลน์ 

2.2.1 กรณีไม่มีเลข DOI 

ชื ่อผ ู ้ เข ียน.(ปีพิมพ์).ช ื ่อเร ื ่อง.ช ื ่อวารสาร , ปีที ่ (ฉบับที ่ ) ,หน้าแรก-หน้าสุดท้าย. ส ืบค้นจากหรือ

Retrievedfromhttp://www.xxxxxxxxx 

ตัวอย่าง 

Pattaratumrong, M., & Wongkhamhaeng,K. (2019). The Molecular Identification of Nephtys 

species (Polychaeta: Phyllodocida) from SongkhlaLake, Southern Thailand. Naresuan University 

Journal: Science And Technology (NUJST),27(3),1-9. Retrieved from http://www.journal.nu.ac.th 

/NUJST/article/view/Vol-27-No-3- 

2.2.2 กรณีมีเลข DOI 

ชื่อผู้เขียน.(ปีพิมพ์).ชื่อเรื่อง.ชื่อวารสาร, ปีที ่(ฉบับที่),หน้าแรก-หน้าสุดท้าย.doi: 12345678 



79 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

ตัวอย่าง 

Chantana, C. (2019). A Cooling System for a Mushroom House for Usein the Upper Central 

Region Climate of Thailand. Naresuan University Journal: Science And Technology (NUJST), 

27(3),10-19. doi: 10.14456/nujst.2019.22 

3. รายงานการประชุมหรือสัมมนาทางวิชาการ 

ชื่อผู้แต่ง.(ปีที่พิมพ์).ชื่อเรื่อง.ชื่อเอกสารรวมเรื่องรายงานการประชุม, วัน เดือน ปี สถานที่จัด. เมืองที่พิมพ์:

สํานักพิมพ์. 

ตัวอย่าง 

กรมวิชาการ. (2538). การประชุมปฏิบัติการรณรงค์เพื่อส่งเสริมนิสัยรักการอ่าน ,25-29 พฤศจิกายน 

2528 ณ ว ิทยาล ัยคร ูมหาสารคาม จ ังหว ัดมหาสารคาม. กร ุงเทพฯ:ศูนย ์พ ัฒนาหนังสือ กรมว ิชาการ 

กระทรวงศึกษาธิการ. 

4. วิทยานิพนธ์ 

ชื่อผู้แต่ง.(ปีที่พิมพ์).ชื่อวิทยานิพนธ์(ระดับปริญญาของวิทยานิพนธ์). เมืองที่พิมพ์:สํานักพิมพ์ 

ตัวอย่าง 

สมคิดสร้อยน้า. (2557). การพัฒนาตัวแบบองค์การแห่งการเรียนรู้ในโรงเรียนมัธยมศึกษา(วิทยานิพนธ์

ปริญญามหาบัณฑิต). ขอนแก่น: มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 

5. การอ้างอิงจากอินเตอร์เน็ต 

ชื่อผู้แต่ง. (ปีที่เผยแพร่ทางอินเทอร์เน็ต). ชื่อเรื่อง/ชื่อบทความ. สืบค้นเมื่อ วัน เดือน ปีจาก 

ตัวอย่าง 

ประภัสสร กิมสุวรรณวงศ์. (2556). การดูแลสุขภาพแบบองค์รวมของผู ้ส ูงอายุตามแนวคิดทาง

พระพุทธศาสนา. สืบค้นเมื่อ 10 มีนาคม 2560 จาก http://oknation.nationtv.tv /blog/ SocialDevelopment 

ByBuddhism/2013/12/15/entry-1 

6. หนังสือแปล 

ชื่อผู้แต่งต้นฉบับ. (ปีที่พิมพ์). ชื่อเรื่องที่แปล[ชื่อเรื่องต้นฉบับ](ชื่อผู้แปล , แปล). สถานที่พิมพ์:สํานักพมิพ์. 

(ต้นฉบับพิมพ์ปี ค.ศ. หรือ พ.ศ.). 

ตัวอย่าง 



80 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

แบรี่ สมาร์. (2555).มิเชลฟูโกต์[Michel Foucault] (จามะรี เชียงทอง และสุนทร สราญจิต , แปล). 

กรุงเทพฯ:ศูนย์มานุษยวิทยาสิริธร (องค์การมหาชน). (ต้นฉบับพิมพ์ปี ค.ศ. 1994). 

7. บทสัมภาษณ์สัมภาษณ์  

ชื่อผู้ให้สัมภาษณ์, ตำแหน่ง (ถ้ามี), วัน เดือน ปี ที่ทำการสัมภาษณ์ 

ตัวอย่าง 

สัมภาษณ์พระพรหมบัณฑิต, อธิการบดี มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 18 กรกฎาคม 2557 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



81 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

ขั้นตอนการดําเนินงานวารสารพุทธอาเซียนศึกษา 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



82 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

 
แบบประเมินบทความตีพมิพ์ลงในวารสารพุทธอาเซียนศึกษา 

ชื่อบทความ................................................................................................................... ........................... 

.......................................................................................................................................................................... 

ชื่อผู้ทรงคุณวุฒิ/ชื่อผู้อ่านบทความ :.................................................................................. 

สถานที่ทำงาน : .................................................................................................................. 

โทรศัพท์.......................................................โทรสาร........................................................ ...

Email.................................................................................................................................... 

 

การประเมินคุณภาพทั่วไป 

1.คุณภาพทางวิชาการ 

เกณฑ์ประเมิน: บทความที่ดีควรเสนอหลักวิชาการที่เชื ่อถือได้ รายละเอียดที ่นําเสนอต้องผ่านการ

วิเคราะห์ / วิจัย และมีเอกสารหรือหลักฐานสนับสนุน 

 ดีมาก  เหตุผล 

............................................................................................................................. ................ 

.................................................................................................................................................................................... 

 ดี              เหตุผล 

............................................................................................................................. ................ 

....................................................................................................................................................................................  

 พอใช้  เหตุผล 

............................................................................................................................. ................ 

....................................................................................................................................................................................  

 ยังเชื่อถือไม่ได้ เหตุผล 

............................................................................................................................. ................ 

....................................................................................................................................................................................  



83 
วารสารพุทธอาเซียนศึกษา ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2567) 
 

 

ความเห็นหรือข้อเสนอแนะ (ถ้ามี) ................................................................................................................. 

....................................................................................................................................................................................   

ประโยชน์ทางวิชา 

การเกณฑ์ประเมิน: บทความที่มีความสำคัญคือบทความที่เสนอความรู้หรือประเด็นใหม่ๆที่เป็นประโยชน์

ต่อวงวิชาการ สามารถนําไปประยุกต์ใช้ได้ 

 ดีมาก    ดี 

 พอใช้    ยังไม่สมควรจัดพิมพ์ 

ความเห็นหรือข้อเสนอแนะ (ถ้ามี)................................................................................................................. 

.................................................................................................................................................................................... 

การใช้ศัพท์ทางวิชาการและภาษาที่ใช้ 

เกณฑ์ประเมิน: มีการใช้ศัพท์ที่เป็นที่ยอมรับในวงวิชาการสาขานั้น 

   ดีมาก    ดี 

 พอใช้    ยังเชื่อถือไม่ได้ 

ความเห็นหรือข้อเสนอแนะ (ถ้ามี)................................................................................................................. 

.................................................................................................................................................................................... 

2.และการเขียนบรรณานุกรม 

เกณฑ์ประเมิน: มีการอ้างอิงและการเขียนบรรณานุกรมที่ถูกต้อง ครบถ้วนและเป็นระบบเดียวกัน 

 ดีมาก    ดี 

 พอใช้    ยังเชื่อถือไม่ได้ 

ความเห็นหรือข้อเสนอแนะ (ถ้ามี)................................................................................................................. 

.................................................................................................................................................................................... 

สรุปความเห็นผู้ทรงคุณวุฒิสำหรับการตีพิมพ์บทความ 

 เห็นสมควรให้ตีพิมพ์บทความได้โดยไม่ต้องแก้ไข 

 เห็นสมควรให้ตีพิมพ์บทความได้โดยมีข้อแก้ไข ดังนี้ 

1. ....................................................................................................................................................  

2. ....................................................................................................................................................  



84 
Buddhist ASEAN Studies Journal (BASJ) Vol. 9 No. 2 (November - December 2024) 
 

 ไม่สมควรให้ตีพิมพ์บทความ เนื่องจาก 

1. .................................................................................................................................................... 

2. .................................................................................................................................................... 

 ข้อคิดเห็นอื่น ๆ ......................................................................................................................... 

.................................................................................................................................................................................... 

 

 

ลงชื่อ.............................................................................  

     (                                   )                                   

      ผู้ทรงคุณวุฒิ/ผู้อ่านบทความ 

 

หมายเหตุ: หากมีประเด็นชี้แนะอ่ืน ๆ และพ้ืนที่ไม่เพียงพอ ท่านสามารถขยายต่อเพ่ิมเติมจากนี้ได้ 


