
- 151 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 4 No. 2 July - December 2025

 
บทความวิชาการ 

 
ภูมิทัศน์แห่งความกลัวหลังเหตุการณ์ 9/11: การวิเคราะห์ 

ความรุนแรงเชิงโครงสร้างผ่านกรอบสันติวิธีวิพากษ์ 
 

ธนา มณีพฤกษ1์  ชาคริสต์ ยิบพิกุล2   
 

(Received: July 25, 2025; Revised: October 11, 2025; Accepted: December 19, 2025) 
 

บทคัดย่อ     
บทความนี้มีจุดมุ่งหมายเพื่อวิเคราะห์การตอบสนองของสหรัฐอเมริกา

ต่อเหตุการณ์ 9/11 ผ่านกรอบแนวคิดสันติวิธีวิพากษ์ โดยเน้นการพิจารณา
ความรุนแรงในระดับโครงสร้าง วาทกรรม และอัตลักษณ์ทางการเมือง 
การศึกษานี้ใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ โดยอาศัยการวิเคราะห์วาทกรรม และ
การวิเคราะห์เอกสารนโยบาย  วาทกรรมทางการเมือง และถ้อยแถลงของผู้นำ
รัฐสหรัฐฯ ภายหลังเหตุการณ์ 9/11 พบว่า 1) การตอบโต้ของรัฐในนาม 
“สงครามต่อต้านการก่อการร้าย” กลายเป็นการผลิตซ้ำความรุนแรงเชิง
โครงสร้าง ทั้งผ่านการออกกฎหมายที่ลดทอนสิทธิเสรีภาพ 2) การสร้าง      
วาทกรรมที่ทำให้ความกลัวกลายเป็นเครื่องมือในการขยายอำนาจรัฐอย่างถาวร 
รัฐได้จัดวางอัตลักษณ์ของชาวมุสลิมให้กลายเป็น “ผู้ต้องสงสัยถาวร” ผ่านการ
สร้างความเชื่อมโยงระหว่างศาสนา วัฒนธรรม และความเสี่ยง ส่งผลให้การเป็น
มุสลิมถูกมองว่าเป็นภัยคุกคามโดยอัตโนมัติ ไม่ว่าจะมีพฤติกรรมผิดกฎหมาย
หรือไม่ก็ตาม 3) แนวทางสันติวิธีกลับไม่ปรากฏในเชิงนโยบายและถูกลดทอน
ออกจากพื้นที่สาธารณะอย่างสิ้นเชิง ทั้งที่เป็นช่วงเวลาซึ่งควรเปิดพื้นที่ให้กับ
จินตนาการทางเลือกอื่นนอกเหนือจากการใช้กำลัง ข้อค้นพบสำคัญของ
บทความนี้คือ การตอบสนองหลังเหตุการณ์ 9/11 มิได้เป็นเพียงปฏิบัติการด้าน

 
1 อาจารย์ คณะสหวิทยาการและการประกอบการ มหาวิทยาลัยทักษิณ Email: tana.m@tsu.ac.th 
2 อาจารย์ คณะสหวิทยาการและการประกอบการ มหาวิทยาลัยทักษิณ Email: chakrit.yip@gmail.com (Corresponding Author) 



- 152 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568

 
ความมั่นคงเท่านั้น หากแต่เป็นการทำให้ “ความเป็นไปได้ของสันติภาพ” 
หายไปจากระบบความคิดของรัฐและสังคม สันติวิธีจึงไม่ใช่เพียงทางเลือกทาง
จริยธรรม แต่คือการท้าทายโครงสร้างอำนาจที่ทำให้การใช้ความรุนแรง
กลายเป็นเรื่องที่  “คิดได้เพียงอย่างเดียว” ในโลกที่เต็มไปด้วยความกลัว 
 
คำสำคัญ: เหตุการณ์ 9/11 ความกลัว ความรุนแรงเชิงโครงสร้าง  
สันติวิธีวิพากษ์ อัตลักษณ์ทางการเมือง 
 
 



- 153 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 4 No. 2 July - December 2025

 
Academic Article 

 
The Landscape of Fear after 9/11 Attack: 

Understanding Structural Violence through a Critical 
Peace Analysis 

 
Tana Maneepruk1  Chakrit Yippikun2 

 
Abstract   

This article aims to analyze the United States’ response to 
the 9/11 attacks through the framework of critical nonviolence, 
with a focus on structural violence, political discourse, and identity 
politics. This study employs qualitative methodology and draws on 
discourse analysis, policy document analysis, political rhetoric, and 
official statements by the U.S. government leaders in the 
aftermath of 9/11. The findings include: 1) The state’s response 
under the banner of the “War on Terror” reproduced structural 
violence, particularly through legislation that eroded civil liberties; 
2) Fear was strategically constructed as a political instrument to 
expand and entrench state power, so Muslim identity was framed 
as inherently threatening, with religion, culture, and perceived risk 
combined to produce Muslims as “permanent suspects,” 
regardless of actual behavior; and 3) Nonviolent alternatives were 
conspicuously absent from official policy and systematically 

 
1 Lecturer, Faculty of Multidisciplinary Sciences and Entrepreneurship, Thaksin University  
Email: tana.m@tsu.ac.th 
2 Lecturer, Faculty of Multidisciplinary Sciences and Entrepreneurship, Thaksin University  
Email: chakrit.yip@gmail.com (Corresponding Author) 



- 154 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568

 
excluded from public discourse, despite the fact that the post-9/11 
period was a moment that called for a plurality of approaches 
beyond the use of force. The article concludes that the state’s 
post-9/11 response constituted more than a security strategy; it 
represented the erasure of peace as a conceivable option within 
state logic and public imagination. Nonviolence, therefore, is not 
merely a moral alternative but a direct challenge to the structural 
power that renders violence the only thinkable response in a 
world governed by fear. 
 
Keywords: 9/11 Attack, Fear, Structural Violence, Critical 
Nonviolence, Political Identity 
 
 
 
 
 
 
 
 



- 155 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 4 No. 2 July - December 2025

 
บทนำ  
 เหตุการณ์วินาศกรรมเมื่อวันที่ 11 กันยายน ค.ศ. 2001 หรือที่รู้จักกันใน
ชื่อ “เหตุการณ์สิบเอ็ดกันยา” (9/11) ถือเป็นหนึ่งในโศกนาฏกรรมครั้งใหญ่ที่สุด
ในประวัติศาสตร์สหรัฐอเมริกา เมื่อผู้ก่อการร้ายกลุ่มอัลกออิดะห์  (Al-Qaeda) 
ปฏิบัติการจี้เครื่องบินพาณิชย์ 4 ลำ พุ่งชนอาคารสำคัญในสหรัฐฯ ได้แก่ ตึกแฝด
เวิลด์เทรดเซ็นเตอร์ในนครนิวยอร์กและอาคารเพนตากอน กรุงวอชิงตัน ดี.ซี. 
เหตุการณ์ดังกล่าวคร่าชีวิตผู้คนเกือบสามพันคนและสร้างความสะเทือนใจไปทั่ว
โลก รัฐบาลสหรัฐฯ ภายใต้การนำของประธานาธิบดีจอร์จ ดับเบิลยู. บุช (George 
W. Bush) ตอบโต้ด้วยการประกาศ “สงครามต่อต้านการก่อการร้าย” (War on 
Terror) ซึ่งนำไปสู่การรุกรานอัฟกานิสถานในปีเดียวกัน และต่อมาในปี ค.ศ. 2003 
การบุกอิรักโดยอ้างว่า ซัดดัม ฮุสเซน ครอบครองอาวุธทำลายล้างสูง (Weapons 
of Mass Destruction; WMD) แม้ภายหลังจะไม่พบหลักฐานยืนยันก็ตาม  

เหตุการณ์เหล่านี้ไม่เพียงเปลี่ยนภูมิทัศน์ทางการเมืองโลก แต่ยังส่งผล
ให้ “ความกลัว” กลายเป็นเคร่ืองมือสำคัญของรัฐในการสร้างความชอบธรรม
ทางอำนาจและความมั่นคง ถือเป็นจุดเปลี่ยนสำคัญในประวัติศาสตร์การเมือง
ระหว่างประเทศ โดยส่งผลสะเทือนต่อยุทธศาสตร์ความมั่นคงของรัฐมหาอำนาจ
อย่างสหรัฐอเมริกาในระดับที่ลึกซึ้งและยืนนาน ไม่เพียงในมิติการทหาร หากแต่
ยังรวมถึงโครงสร้างอำนาจภายในรัฐ การออกแบบนโยบายต่างประเทศ และ
การก่อรูปของวาทกรรมเกี่ยวกับความมั่นคงในสังคมโลกยุคหลังสงครามเย็น 
(Jackson, 2005) 

ในเชิงยุทธศาสตร์ การตอบสนองของรัฐบาลสหรัฐอเมริกาหลัง
เหตุการณ์ 9/11 ถูกกำหนดผ่านนโยบายที่เรียกว่า “สงครามต่อต้านการก่อการ
ร้าย” (War on Terror) ซึ่งอ้างความชอบธรรมในนามของการปกป้องเสรีภาพ 
สิทธิมนุษยชน และประชาธิปไตย แต่ในทางปฏิบัติ กลับเปิดทางให้เกิดการใช้
อำนาจรัฐในลักษณะที่ลิดรอนสิทธิของพลเมืองภายในประเทศ เช่น การผ่าน
กฎหมาย Patriot Act ที่ขยายอำนาจในการสอดส่องและควบคุมประชาชน 
และในระดับระหว่างประเทศ การแทรกแซงทางทหารในอัฟกานิสถานและอิรัก



- 156 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568

 
กลายเป็นการขยายอำนาจแบบจักรวรรดินิยมภายใต้หน้ากากของภารกิจ
ศีลธรรม (Butler, 2004) 

หลังจากเหตุการณ์ 9/11 รัฐบาลสหรัฐอเมริกาได้ดำเนินมาตรการตอบ
โต้ทั้งในประเทศและต่างประเทศอย่างกว้างขวาง ในเชิงยุทธการทางทหาร 
ประธานาธิบดี จอร์จ ดับเบิลยู. บุช ประกาศ “สงครามต่อต้านการก่อการร้าย” 
(War on Terror) โดยเริ่มต้นจากการรุกรานอัฟกานิสถานเมื่อเดือนตุลาคม 
ค.ศ. 2001 ภายใต้ปฏิบัติการ Operation Enduring Freedom เพื่อโค่นล้ม
ระบอบตาลีบันที่ ให้ที่พักพิงแก่กลุ่ม อัลกออิดะห์ (Al-Qaeda) ต่อมาในปี     
ค.ศ. 2003 สหรัฐฯ ขยายปฏิบัติการเข้าสู่อิรัก โดยอ้างว่ารัฐบาล ซัดดัม ฮุสเซน 
ครอบครองอาวุธทำลายล้างสูง ซึ่งภายหลังถูกเปิดเผยว่าไม่มีหลักฐานยืนยัน 
(Chomsky, 2002) ในมิติความมั่นคงภายใน รัฐบาลได้ตรา USA PATRIOT Act 
2001 เพื่อเพิ่มอำนาจการสอดแนม ควบคุมตัว และสอบสวนผู้ต้องสงสัย     
การก่อการร้าย รวมถึงจัดต้ัง Department of Homeland Security (2002) 
เป็นหน่วยงานกำกับดูแลความปลอดภัยภายในประเทศโดยเฉพาะ นโยบาย
เหล่านี้สะท้อนการตอบโต้ที่ผสมผสานระหว่างปฏิบัติการทางทหารกับการขยาย
อำนาจรัฐ ซึ่งได้สร้างผลกระทบเชิงโครงสร้างต่อสิทธิเสรีภาพของพลเมืองใน
ระยะยาว (Greenwald, 2014) 

บทความนี้เสนอว่า การศึกษาผลกระทบของเหตุการณ์ 9/11 ควรขยับ
ออกจากกรอบการมองแบบรัฐนิยม (Statist Approach) และก้าวเข้าสู่การ
วิเคราะห์ด้วยสายตาของ สันติวิธีวิพากษ์ (Critical Nonviolence) ซึ่งเน้นการ
มองความรุนแรงในมิติที่ลึกกว่าการกระทำทางกายภาพ นั่นคือความรุนแรงที่ฝัง
อยู่ในโครงสร้าง วาทกรรม และอำนาจทางวัฒนธรรม ในแง่นี้ การกระทำตอบโต้
ของสหรัฐฯ เองก็สามารถถูกวิเคราะห์ว่าเป็นรูปแบบหนึ่งของ “ความรุนแรงเชิง
โครงสร้าง” ที่แม้ไม่ปรากฏเป็นการสังหารโดยตรง แต่ส่งผลยืดเยื้อต่อการกดทับ
ความหวาดกลัว อคติ และการทำลายสิทธิของกลุ่มคนที่ถูกจัดวางให้อยู่ใน
สถานะอื่น (The Other) 

ในทัศนะของชัยวัฒน์ สถาอานันท์ (2549) ความรุนแรงไม่ใช่เพียงการ
ใช้อาวุธหรือกำลัง แต่คือกระบวนการที่ทำให้ชีวิตมนุษย์ต้องตกอยู่ในสภาพที่    



- 157 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 4 No. 2 July - December 2025

 
ไร้ศักดิ์ศรี หรือหมดความสามารถในการกำหนดตนเอง ซึ่งอาจเกิดจากการ
บังคับ การนิยาม การตีตรา และการทำให้คนไม่สามารถบอกเล่าเรื่องราวของ
ตนเองได้ ความรุนแรงในลักษณะนี้เรียกว่า “อาวุธมีชีวิต” ซึ่งยังคงส่งผลให้เกิด
ความเสียหายแม้ในช่วงเวลาที่สงครามยุติไปแล้ว  

การตอบโต้ในเหตุการณ์ 9/11 จึงควรถูกพิจารณาใหม่ว่าไม่ ได้เป็น
เพียงปฏิบัติการของรัฐต่อการก่อการร้าย แต่เป็นการผลิต “ภูมิทัศน์แห่งความ
กลัว” (Landscape of Fear) ซึ่งทำให้ประชาชนยอมจำนนต่อความรุนแรงที่รัฐ
ใช้อย่างรู้ตัวหรือไม่รู้ตัว ผ่านกลไกของวาทกรรมความมั่นคงและความชอบธรรม 
(Foucault, 2003) ภูมิทัศน์เช่นนี้มีพลังในการจัดระเบียบความคิดของผู้คนให้
เห็นว่า การจับกุมไม่ผ่านกระบวนการยุติธรรม หรือการแทรกแซงทางทหาร คือ
สิ่งที่จำเป็นและถูกต้อง 

จุดมุ่งหมายของบทความนี้ คือการเปิดพื้นที่ความคิดทางเลือกผ่าน
แนวทางของ สันติวิธีวิพากษ์ ซึ่งมิได้หมายถึงการไม่ใช้ความรุนแรงอย่างผิวเผิน 
แต่คือการท้าทายโครงสร้างที่รองรับความรุนแรง และการสร้างจินตนาการสันติ
ที่เป็นไปได้ในโลกที่เต็มไปด้วยความกลัว ภายใต้สมมุติฐานว่า หากไม่สามารถ
เข้าใจความรุนแรงในระดับโครงสร้างและสัญลักษณ์ได้ การแสวงหาสันติภาพก็
จะไม่มีวันเป็นไปได้อย่างแท้จริง 
 
วัตถุประสงค ์

1. เพื่อวิเคราะห์การตอบสนองของสหรัฐอเมริกาหลังเหตุการณ์ 9/11 
ผ่านกรอบแนวคิดความรุนแรงเชิงโครงสร้างและสันติวิธีวิพากษ์ 

2. เพื่อศึกษาบทบาทของ “ภูมิทัศน์แห่งความกลัว” ในฐานะเครื่องมือ
ของรัฐในการผลิตความชอบธรรมให้กับการใช้ความรุนแรงท้ังทางตรง
และทางอ้อม 

 
การทบทวนวรรณกรรม  
 การศึกษานี้ วางอยู่บนฐานองค์ความรู้สำคัญ  3 กลุ่ม ได้แก่  1) 
วรรณกรรมว่าด้วยความรุนแรงเชิงโครงสร้างและสันติวิธี 2) วรรณกรรมด้าน



- 158 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568

 
วาทกรรมความมั่นคงและการผลิตความกลัว และ 3) วรรณกรรมวิเคราะห์กรณี 
9/11 และผลกระทบเชิงโครงสร้าง  

1. ความรุนแรงเชิงโครงสร้าง และสันติวิธีวิพากษ์ (Structural 
Violence and Critical Nonviolence) 
การทำความเข้าใจความรุนแรงในมิติเชิงลึก จำเป็นต้องพ้นจากการ

จำกัดนิยามไว้เพียงแค่พฤติกรรมก้าวร้าวหรือการใช้กำลังทางกายภาพ ในทัศนะ
ของ Johan Galtung (1969) ความรุนแรงที่แท้จริงในโลกสมัยใหม่มักไม่ได้
แสดงออกอย่างโจ่งแจ้ง แต่คงฝังอยู่ในโครงสร้างทางสังคมที่สร้างความเหลื่อม
ล้ำ อคติ  และการกีดกันทางโอกาส Galtung เสนอแนวคิด “ความรุนแรงเชิง
โครงสร้าง” (Structural Violence) เพื่ออธิบายถึงสภาพการณ์ที่บุคคลหรือ
กลุ่มคนไม่สามารถเข้าถึงสิ่งจำเป็นในการดำรงชีวิตอย่างมีศักดิ์ศรี เช่น ระบบ
การศึกษา การรักษาพยาบาล ทรัพยากรพื้นฐาน หรือความยุติธรรมทาง
กฎหมาย แม้จะไม่มีผู้กระทำโดยตรง แต่ผลกระทบกลับรุนแรงและยืดเยื้อพอๆ 
กับการใช้อาวุธในสงคราม 

ในมุมนี้ ความรุนแรงไม่ใช่แค่การกระทำ (Acts of Violence) แต่ยัง
เป็นสภาพของความสัมพันธ์ ที่ออกแบบไว้แล้วในโครงสร้างทางอำนาจ 
ความสัมพันธ์ทางเศรษฐกิจ หรือระเบียบวาทกรรมที่กดทับความเป็นมนุษย์ ซึ่ง
ทำให้ผู้คนบางกลุ่มถูกทำให้เปราะบางอย่างเป็นระบบ (Farmer, 2005) 

แนวคิดดังกล่าวได้รับการต่อยอดในบริบทไทยโดย ชัยวัฒน์ สถาอานันท์ 
(2549) ซึ่งชี้ให้เห็นว่าความรุนแรงไม่จำเป็นต้องมาในรูปของกระสุนหรือระเบิด
เท่านั้น หากแต่สามารถคงอยู่ในรูปแบบที่ลึกซึ้งกว่า เช่น การตีตรา การทำให้
เงียบเสียง หรือการสร้างความชอบธรรมให้กับความอยุติธรรมผ่านระบบกฎหมาย
หรือศีลธรรมทางสังคม เขาเรียกส่ิงนี้ว่า “อาวุธมีชีวิต” (A Weapon with a Life 
of Its Own) ซึ่งเป็นการอุปมาเปรียบเทียบ  เพื่ออธิบายว่า แม้สงครามจะสิ้นสุด
ลง แต่อำนาจของความรุนแรงยังสามารถเคลื่อนไหวได้ภายในโครงสร้างความคิด
และวัฒนธรรมของสังคม 

Satha-Anand (2006) เสนอว่าสันติวิธีต้องไม่ถูกเข้าใจในฐานะ “การ
ประนีประนอม” หรือ “การไม่ตอบโต้” แบบไร้ทิศทาง แต่ต้องกลายเป็น



- 159 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 4 No. 2 July - December 2025

 
เครื่องมือที่ใช้ สติปัญญาและจริยธรรม เข้าแทรกแซงโครงสร้างความรุนแรง 
และสถาปนารูปแบบการอยู่ร่วมกันที่เปิดพื้นที่ให้ความแตกต่าง สามารถดำรง
อยู่ได้โดยไม่ตกเป็นเหยื่อของอำนาจหลัก ความเข้าใจเช่นนี้เรียกว่า สันติวิธี
วิพากษ์ ซึ่งไม่มองสันติภาพในฐานะผลลัพธ์ แต่เป็นกระบวนการต่อรองระหว่าง
อำนาจ ความทรงจำ และความเป็นมนุษย์ (Satha-Anand, 2006) 

แนวคิดดังกล่าวสอดคล้องกับงานของ Lederach (2005) ที่เสนอว่า 
การสร้างสันติภาพอย่างแท้จริงต้องใช้จินตนาการทางจริยธรรม (Moral 
Imagination) ซึ่งหมายถึงความสามารถในการจินตนาการ ความสัมพันธ์ที่
เป็นไปได้ ระหว่างกลุ่มคนที่เคยมีประวัติความขัดแย้งหรือความเกลียดชังต่อกัน 
โดยไม่ยึดติดกับรูปแบบการจัดการความขัดแย้งแบบเดิมที่อิงอำนาจและชัยชนะ
ฝ่ายเดียว 

สันติวิธีวิพากษ์ในแง่นี้จึงมิได้เป็นเพียงเครื่องมือทางการเมือง แต่เป็น 
ชุดความคิดที่ลึกซึ้ง ซึ่งสามารถช่วยเปิดโปงโครงสร้างความรุนแรงในระดับ
วัฒนธรรม กฎหมาย และจิตสำนึก พร้อมเสนอทางเลือกใหม่ในโลกที่เต็มไปด้วย
ความขัดแย้งแบบซ้อนทับ 

2. วาทกรรมความมั่นคง และภูมิทัศน์แห่งความกลัว (Security 
Discourse and the Landscape of Fear) 
บทความนี้อธิบายภาพรวมของแนวคิด Critical Peace Analysis 

ซึ่งเป็นกรอบสำคัญในการทำความเข้าใจพลวัตของความรุนแรงเชิงโครงสร้าง
และอำนาจรัฐในบริบทหลังเหตุการณ์ 9/11 ดังนี้ 

2.1. สหรัฐอเมริกาและการใช้ความรุนแรงเชิงโครงสร้างในประวัติศาสตร์
การเมือง 
แม้เหตุการณ์ 9/11 จะเป็นจุดเปลี่ยนสำคัญที่ทำให้สหรัฐอเมริกา

ประกาศ “สงครามต่อต้านการก่อการร้าย” (War on Terror) และขยายอำนาจ
รัฐเพื่อควบคุมภัยคุกคามในนามของความมั่นคง แต่ในเชิงประวัติศาสตร์ 
นโยบายลักษณะนี้ไม่ใช่สิ่งใหม่สำหรับสหรัฐฯ ตัวอย่างที่ชัดเจนคือ ปรากฏการณ์ 
แม็กคาร์ธีอิซึม (McCarthyism) ในช่วงต้นทศวรรษ 1950 ซึ่งเกิดขึ้นท่ามกลาง
บรรยากาศของสงครามเย็น รัฐบาลและกลุ่มการเมืองในสหรัฐฯ ใช้ความ



- 160 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568

 
หวาดกลัวภัยคอมมิวนิสต์ (Red Scare) เป็นเคร่ืองมือสร้างความชอบธรรมใน
การตรวจสอบ ควบคุม และลงโทษผู้ที่ถูกกล่าวหาว่ามีแนวโน้มสนับสนุนฝ่าย
คอมมิวนิสต์ ไม่ว่าจะเป็นนักการเมือง ศิลปิน ปัญญาชน หรือประชาชนทั่วไป 
(Schrecker, 1998). 

แนวทางดั งกล่าวมีลักษณะของ “ความรุนแรงเชิ งโครงสร้าง” 
(structural violence) ตามกรอบของ Galtung (1969) ซึ่งดำเนินอยู่ในหลาย
ระดับ ตั้งแต่ระดับครอบครัวและชุมชน ที่ผู้คนต้องสงสัยกันเอง ไปจนถึง
ระดับชาติที่รัฐใช้อำนาจทางกฎหมายและสื่อในการกดทับเสียงของผู้เห็นต่าง การ
กระทำนี้สะท้อนรูปแบบของการสร้าง “ความกลัวเชิงระบบ” เพื่อรักษาอำนาจ
นำของรัฐและสร้างความชอบธรรมให้กับการใช้ความรุนแรงในเชิงสัญลักษณ์ การ
เปรียบเทียบระหว่างนโยบาย War on Terror และ McCarthyism จึงเปิดให้
เห็นกลไกทางอุดมการณ์แบบเดียวกันในการผลิต “ศัตรูภายในและศัตรู
ภายนอก” เพื่อคงไว้ซึ่งระเบียบอำนาจของรัฐอเมริกันในบริบทต่างยุคสมัย 

2.2 แนวคิดสันติวิธีวิพากษ์ (Critical Peace Analysis) 
แนวคิด สันติวิธีวิพากษ์ (Critical Peace Analysis) พัฒนาอยู่บนฐาน

ของ “สันติวิธีเชิงโครงสร้าง” ของ Galtung (1969) และได้รับอิทธิพลจากสาย
ความคิดวิพากษ์ของ Frankfurt School และแนวคิด post-structuralism ซึ่ง
เน้นการตั้งคำถามต่ออำนาจ ความไม่เท่าเทียม และการสร้างความจริงทางวาท
กรรม (Richmond, 2010) 

สันติวิธีวิพากษ์มองว่า “ความรุนแรง” มิได้เกิดขึ้นเพียงในรูปของ
สงครามหรือความขัดแย้งทางกายภาพ แต่แทรกซึมอยู่ในโครงสร้างทางสังคม 
การเมือง และเศรษฐกิจ ผ่านสถาบัน กฎหมาย วาทกรรม และนโยบายที่ผลิตซ้ำ
ความกลัวและการกีดกันอย่างไม่รู้ตัว 

การวิเคราะห์แบบ Critical Peace จึงมุ่งเปิดโปงกลไกของอำนาจที่ทำ
ให้ความรุนแรงดำรงอยู่ในชีวิตประจำวัน และเสนอทางเลือกในการสร้าง
สันติภาพที่ ตั้ งอยู่บนความยุติ ธรรมและการมีส่ วนร่วมของผู้ ถู กกดทับ 
(Emancipatory Peace) ดังนั้น ในการศึกษาครั้งนี้  ผู้ เขียนใช้กรอบ Critical 
Peace Analysis เพื่อทำความเข้าใจว่าสหรัฐอเมริกาในยุคหลังเหตุการณ์ 9/11 



- 161 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 4 No. 2 July - December 2025

 
ได้ผลิตซ้ำ “ภูมิทัศน์แห่งความกลัว” อย่างไร ผ่านทั้งนโยบายรัฐ การกำหนดวาท
กรรมความมั่นคง และการจัดระเบียบทางสังคมที่จำกัดเสรีภาพของประชาชน 

ในโลกหลังเหตุการณ์ 9/11 วาทกรรมความมั่นคงไม่ได้เป็นเพียงชุด
ถ้อยคำหรือคำอธิบายเชิงนโยบายของรัฐ หากแต่ทำหน้าที่เป็นกลไกของอำนาจ 
ที่ฝังอยู่ในโครงสร้างสังคมและแทรกซึมเข้าไปในชีวิตประจำวันของประชาชน
อย่างแนบเนียน นักวิชาการสายวิพากษ์จำนวนมากตั้งข้อสังเกตว่า ความกลัว 
ไม่ได้ปรากฏขึ้นเองโดยธรรมชาติ หากแต่ถูกออกแบบและจัดวาง โดยรัฐผ่าน
การนิยามภัยคุกคามและการชี้เป้าศัตรู (Jackson, 2005) 

ในขณะเดียวกัน Corey Robin (2004) ชี้ ว่าความกลัว ในบริบท
การเมืองร่วมสมัย โดยเฉพาะหลังเหตุการณ์ 9/11 มิใช่เพียงอารมณ์ส่วนบุคคล 
แต่เป็นเครื่องมือเชิงอำนาจที่รัฐใช้ในการกำหนดขอบเขตของสิ่งที่ยอมรับได้ใน
สังคม การใช้ภาษาของภัยคุกคาม เช่น ก่อการร้าย ความไม่จงรักภักดี หรือผู้ต้อง
สงสัย ทำหน้าที่ค้ำจุนวาทกรรมความมั่นคงและกลบเสียงของผู้ตั้งคำถาม Robin 
เสนอว่าภายใต้บรรยากาศของความกลัว ประชาชนจำนวนมากยอมสละสิทธิ
พลเมืองโดยสมัครใจเพื่อแลกกับความปลอดภัยที่รัฐนิยามและจัดหาให้ เช่น  
The USA Patriot Act หรือ การยอมรับมาตรการคัดแยกผู้โดยสารในสนามบิน 
(Airport Profiling) เป็นต้น (Robin, 2004) 

แนวคิดนี้สอดคล้องกับข้อเสนอของ Michel Foucault (2003) ผู้เสนอ
ว่าอำนาจในโลกสมัยใหม่ไม่ได้อยู่ในรูปของการสั่งการแบบเบ็ดเสร็จเช่นในยุค
เผด็จการเท่านั้น หากแต่ เป็น “อำนาจชีวภาพ” (Bio-power) ซึ่ งควบคุม
ประชาชนผ่านกระบวนการทางความรู้ การจำแนก และการดูแลจัดการ “ชีวิต” 
ของผู้คนในระดับละเอียดที่สุด Foucault ชี้ว่ารัฐสมัยใหม่จะใช้อำนาจผ่านการ
บริหารภัยคุกคาม มากกว่าการปราบปรามโดยตรง โดยเฉพาะการกำหนดว่า
บุคคลหรือกลุ่มใดคือผู้มีความเสี่ยง และสมควรถูกจำกัดสิทธิ (Foucault, 2003) 

กรณีที่น่าสนใจคือการวิเคราะห์ของ Mahmood Mamdani (2004) ซึ่ง
เสนอว่า หลังเหตุการณ์ 9/11 โลกถูกแยกออกเป็นสองขั้วในวาทกรรมอเมริกัน 
คือ “ชาวมุสลิมดี” (Good Muslim) และ “ชาวมุสลิมเลว” (Bad Muslim) โดย
ฝ่ายแรกคือลูกหลานผู้อพยพที่ยอมรับอเมริกา ขณะที่ฝ่ายหลังถูกมองว่าเป็นภัย



- 162 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568

 
คุกคามโดยกำเนิด ไม่ว่าจะมีพฤติกรรมใดก็ตาม การจำแนกนี้ไม่ได้เกิดจากการ
ประเมินข้อมูลเฉพาะราย แต่เกิดจากระบบวาทกรรมที่ตั้งอยู่บนความหวาดกลัว
ทางวัฒนธรรม (Cultural Fear) และนำไปสู่ภาวะที่ความกลัวกลายเป็น “สภาวะ
ปกติ” (Normalization of Fear) ที่กำหนดทา่ทีของรัฐและประชาชนในระยะยาว 

Tejapira (2007) วิเคราะห์ว่า ความหวาดกลัวสามารถผลิต “ฉันทา
มติปลอม” ที่ทำให้สังคมยินยอมต่ออำนาจของรัฐแม้ในสถานการณ์ที่ละเมิดสิทธิ
เสรีภาพ เช่น การปิดพื้นที่สื่อ การจับกุมโดยไม่ตั้งข้อหา หรือการดำเนินนโยบาย
ด้านความมั่นคงที่ไม่มีความโปร่งใส เขาเรียกปรากฏการณ์นี้ว่า เผด็จการด้วย
ความสมัครใจ ซึ่งมีลักษณะคล้ายคลึงกับสิ่งที่ Robin และ Foucault อธิบายใน
บริบทตะวันตก และด้าน Satha-Anand (2011) เองก็เสนอในทำนองเดียวกัน
ว่า รัฐไทยในช่วงสถานการณ์วิกฤตมักใช้วาทกรรม ภัยคุกคาม เพื่อสร้าง
ความชอบธรรมให้กับการควบคุมผู้เห็นต่าง เช่น ในกรณีจังหวัดชายแดนภาคใต้ 
หรือการชุมนุมทางการเมือง เขาเสนอว่า หากไม่ตั้งคำถามกับการผลิตวาทกรรม
ความมั่นคงเหล่านี้ สังคมจะไม่มีวันเข้าถึงสันติภาพที่แท้จริง เพราะยังติดอยู่ใน
กับดักของความกลัวที่ถูกออกแบบ 

ในภาพรวม วรรณกรรมเหล่านี้เปิดให้เห็นว่า “ความมั่นคง” ไม่ได้เป็นแค่
เป้าหมายของรัฐ แต่เป็นกระบวนการทางวาทกรรม ที่รัฐสร้างขึ้นเพื่อจัดระเบียบ
ความสัมพันธ์ทางอำนาจ และควบคุมการตีความของประชาชนต่อเหตุการณ์ทาง
การเมือง ความกลัวจึงไม่ใช่ศัตรูของรัฐ หากแต่เป็นพันธมิตรที่ทรงพลังที่สุด 

3. วรรณกรรมกรณีศึกษาเหตุการณ์ 9/11 และการวิพากษ์รัฐ (Case 
Studies on 9/11 and State Critique) 
เหตุการณ์ 9/11 เป็นทั้งจุดเปลี่ยนทางการเมืองและจุดสื่อกลางทาง

วาทกรรมที่สำคัญที่สุดในโลกยุคหลังสงครามเย็น นักวิชาการจำนวนมากไม่ได้
มองเพียงแค่ใครก่อเหตุ หากแต่ตั้งคำถามกับใครตอบโต้ อย่างไร และเพื่อใคร 
การศึกษาจำนวนหนึ่งจึงไม่เพียงแค่วิเคราะห์เหตุการณ์ หากยังวิพากษ์บทบาท
ของรัฐ โดยเฉพาะสหรัฐอเมริกาในฐานะผู้ผลิตอำนาจและผู้ผูกขาดนิยามของ 
ภัยคุกคามและความถูกต้อง 



- 163 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 4 No. 2 July - December 2025

 
หนึ่งในผู้บุกเบิกการตั้งคำถามต่อสงครามต่อต้านการก่อการร้ายคือ 

Noam Chomsky (2002) ซึ่งมองว่าการตอบโต้ของรัฐบาลสหรัฐฯ ไม่ได้เกิด
จากการแสวงหาความยุติธรรม แต่เป็นการใช้โศกนาฏกรรมเป็นเครื่องมือทาง
อำนาจ โดยสหรัฐฯ ทำหน้าที่ผลิตกรอบคิดที่สรุปว่าความรุนแรงของฝ่ายรัฐคือ
ความจำเป็น ส่วนความรุนแรงของฝ่ายตรงข้ามคือความป่าเถื่อน Chomsky 
เปรียบสิ่งนี้ว่าเป็นจักรวรรดินิยมแบบสวมหน้ากากศีลธรรม ซึ่งซ่อนเจตนา
แสวงหาความได้เปรียบทางยุทธศาสตร์ไว้ภายใต้ถ้อยคำอย่างอิสรภาพ และ
ประชาธิปไตย (Chomsky, 2002) 

ขณะที่ Judith Butler (2004) เสนอการวิเคราะห์เชิงจริยธรรมที่ลุ่มลึก 
โดยตั้งคำถามว่า ชีวิตของใครที่นับว่าโศกเศร้าได้ หรือในอีกแง่คือ ใครมีสิทธิ์ใน
การเป็นเหยื่อ Butler วิจารณ์ว่า หลังเหตุการณ์ 9/11 สหรัฐฯ ทำให้การสูญเสีย
ของชาวอเมริกันกลายเป็นจุดศูนย์กลางของการรับรู้อย่างเบ็ดเสร็จ ขณะที่ความ
สูญเสียของชาวอิรัก อัฟกัน หรือแม้แต่ผู้ต้องสงสัยที่ถูกละเมิดสิทธิกลับถูกทำให้
เงียบหาย เธอเสนอแนวคิดเรื่อง “กรอบของความเสียใจ” (Frames of 
Grievability) ที่ชี้ว่า รัฐสามารถจัดการกับอารมณ์สาธารณะได้โดยการเลือกว่าจะ
ยอมรับความตายอันไหนว่าเป็นเรื่องเศร้า และความตายอันไหนว่าเป็นสิ่งที่
สมควร หรือโดยสรุปก็คือการวางกรอบคิดที่ทำให้ชีวิตบางชีวิตมีค่าพอจะถูกไว้
อาลัย ในขณะที่บางชีวิตกลับไม่ถูกมองว่าเป็นการสูญเสียเลย 

ในอีกมิติหนึ่ง Richard Jackson (2005) ใช้การวิเคราะห์วาทกรรมเชิง
ภาษาศาสตร์เพื่อเปิดเผยว่า วาทกรรมของรัฐบาลสหรัฐฯ หลังเหตุการณ์ 9/11 
สร้างโครงสร้างทางภาษาที่ทำให้การใช้กำลังกลายเป็นสิ่งที่ยอมรับได้โดยไม่ต้อง 
ตั้งคำถาม เขาเน้นว่าคำอย่าง Freedom Justice หรือ Evil ที่ถูกใช้ในสุนทรพจน์
ของประธานาธิบดีบุช (Bush) ไม่ได้เป็นเพียงถ้อยคำเชิงนามธรรม แต่ทำหน้าที่
จัดเรียงโลกให้มีขั้วชัดเจนว่า “เราเป็นฝ่ายดี” และ “อีกฝ่ายคือความชั่ว” ซึ่งส่งผล
ให้การใช้อาวุธหรือการละเมิดสิทธิถูกเข้าใจว่าเป็นการปกป้องอารยธรรมมากกว่า
การก่อสงคราม 

ในบริบทประเทศไทย นักวิชาการอย่าง Saengkaew (2012) ได้เสนอ
การวิเคราะห์ว่า วาทกรรมสงครามกับความหวาดกลัว (War on Fear) ที่สหรัฐฯ 



- 164 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568

 
ใช้หลังเหตุการณ์ 9/11 ไม่ได้จำกัดเฉพาะในบริบทอเมริกัน แต่ยังส่งอิทธิพลทาง
วัฒนธรรมมายังส่ือไทยและนโยบายของรัฐไทย โดยเฉพาะในช่วงเหตุการณ์ความ
ไม่สงบในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้ ซึ่งรัฐไทยใช้คำว่าผู้ก่อความไม่สงบ และ
ความมั่นคงของชาติ เพื่อขับเคลื่อนมาตรการที่จำกัดสิทธิพลเมืองอย่างกว้างขวาง 
ภายใต้โครงสร้างการให้เหตุผลที่คล้ายกับสหรัฐฯ อย่างชัดเจน 

นอกจากนี้ Satha-Anand (2006) ยังเสนอว่า โศกนาฏกรรมหลัง 9/11 
สร้างปรากฏการณ์ที่ เรียกว่า “การทำให้มนุษย์ถูกลดทอนเป็นอุดมการณ์” 
กล่าวคือ การจัดวางคนบางกลุ่มใหเ้ป็นตัวแทนของความชั่วร้าย ทำให้ชีวิตของพวก
เขาไม่มีคุณค่าในเชิงมนุษยธรรมอีกต่อไป ซึ่งเป็นสิ่งตรงข้ามกับแนวคิดสันติวิธีที่
มองเห็นศักดิ์ศรีของมนุษย์ในฐานะที่ไม่มีใครควรถูกมองว่าอยู่ในฐานะที่ต่ำกว่า 

การศึกษาว่าด้วยเหตุการณ์  9/11 จึงมิได้ เป็นเพียงการวิเคราะห์
โศกนาฏกรรมทางการเมือง หากแต่เป็นความพยายามเปิดโปงโครงสร้างเชิง     
วาทกรรมที่รัฐสมัยใหม่ใช้ผลิตซ้ำความกลัวและความชอบธรรมผ่านถ้อยคำแห่ง
ความมั่นคงและอิสรภาพ นักคิดอย่าง Chomsky, Butler และ Jackson ชี้ให้เห็น
ว่ารัฐสามารถผูกขาดนิยามของ “ความรุนแรง” และ “ความเสียใจ” จนทำให้การ
ใช้กำลังในนามของความยุติธรรมกลายเป็นสิ่งที่ถูกทำให้ยอมรับได้ ส่วนในบริบท
ของประเทศไทย นักวิชาการอย่าง ปิยนุช แสงแก้ว และ ชัยวัฒน์ สถาอานันท์ 
สะท้อนให้เห็นว่า วาทกรรมเช่นเดียวกันนี้ยังทำงานอยู่ในระดับวัฒนธรรมและ
สถาบัน สร้างเงื่อนไขให้ความรุนแรงดำรงอยู่ในรูปแบบที่แยบยลและต่อเนื่อง 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
 การศึกษานี้ใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) 
โดยเน้นการวิเคราะห์ข้อมูลในลักษณะตีความ (Interpretive Analysis) ภายใต้
กรอบแนวคิดของความรุนแรงเชิงโครงสร้าง (Structural Violence) สันติวิธี
วิพากษ์ (Critical Nonviolence) และวาทกรรมทางการเมืองว่าด้วย “ความ
กลัว” (Discourse of Fear) เพื่อเข้าใจพลวัตของอำนาจ ความรุนแรง และการ
ตอบโต้ของรัฐในช่วงหลังเหตุการณ์  9/11 การเก็บข้อมูลและวิเคราะห์
ดำเนินการผ่านวิธีการหลัก 3 ประการ ได้แก่ 



- 165 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 4 No. 2 July - December 2025

 
การวิเคราะห์เอกสาร (Documentary Analysis) 
ผู้วิจัยศึกษาเอกสารระดับปฐมภูมิและทุติยภูมิที่เกี่ยวข้องกับเหตุการณ์ 

9/11 และการตอบโต้ของสหรัฐอเมริกา เช่น สุนทรพจน์ของประธานาธิบดีจอร์จ 
ดับเบิลยู. บุช กฎหมายที่เกี่ยวข้อง (เช่น Patriot Act) รายงานของสื่อมวลชน
ระดับสากล (เช่น New York Times, The Guardian) รายงานสิทธิมนุษยชนจาก
องค์กรระหว่างประเทศ (เช่น Amnesty International, Human Rights Watch)  

การวิเคราะห์วาทกรรม (Discourse Analysis) 
เพื่อศึกษาวิธีที่รัฐ สื่อ และปัญญาชนกระแสหลักผลิตภูมิทัศน์แห่ง

ความกลัวและสร้างศัตรูขึ้นในจินตนาการทางการเมือง โดยพิจารณาจากถ้อยคำ 
กรอบการนำเสนอ และภาพตัวแทนที่เกิดขึ้นในวาทกรรมหลัก และเพื่อเสริม
ความเข้มแข็งเชิงประจักษ์ของการวิเคราะห์วาทกรรม ผู้เขียนอ้างอิงข้อมูลเชิง
ปริมาณจากการเข้ารหัสสุนทรพจน์ของประธานาธิบดีจอร์จ ดับเบิลยู. บุชในช่วง
เดือนมกราคม ค.ศ. 2002 – พฤษภาคม ค.ศ. 2003 พบว่า สุนทรพจน์จำนวน 
17 จาก 22 ชิ้นเอ่ยถึงคำว่า Weapons of Mass Destruction (WMD) อย่าง
น้อยหนึ่งครั้ง โดยมีค่าเฉลี่ย 2.3 ครั้งต่อสุนทรพจน์ ขณะที่คำว่า Terror หรือ 
Terrorism ปรากฏ เฉลี่ ยสู งถึ ง  12 .2  ครั้ งต่ อสุนทรพจน์  (Gershkoff & 
Kushner, 2005) นอกจากนี้ ในสุนทรพจน์ State of the Union Address 
วันที่ 29 มกราคม ค.ศ. 2002 ซึ่งเป็นที่มาของวลี Axis of Evil ยังปรากฏคำว่า 
Terrorist จำนวน 19 ครั้ง และ War อีก 13 ครั้ง ซึ่งสะท้อนแนวโน้มของการใช้
ถ้อยคำเชิงความกลัวอย่างเป็นระบบเพื่อผลิตซ้ำกรอบคิดแบบ “สงครามต่อ
ความชั่วร้าย” ที่ทำให้ความรุนแรงของรัฐกลายเป็นสิ่งที่ชอบธรรมในทาง
จริยธรรมและการเมือง (Jackson, 2005) 

ข้อมูลเชิงตัวเลขดังกล่าวชี้ให้เห็นว่า วาทกรรมของผู้นำสหรัฐฯ หลัง
เหตุการณ์  9/11 ไม่ ได้ เป็นเพียงการสื่อสารทางการเมือง หากแต่ เป็น
กระบวนการ “จัดระเบียบภาษาแห่งความกลัว” ที่ทำงานในเชิงโครงสร้าง เพื่อ
กำหนดขอบเขตของสิ่งที่คิดได้และสิ่งที่คิดไม่ได้ในสำนึกสาธารณะว่าอำนาจใน
สังคมสมัยใหม่ดำรงอยู่ผ่านการควบคุมการรับรู้มากกว่าการบังคับโดยตรง 

 



- 166 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568

 
การวิเคราะห์เชิงทฤษฎี (Theoretical Application) 
การวิเคราะห์ข้อมูลทั้งหมดจะตั้งอยู่บนกรอบแนวคิดของนักทฤษฎี

สำคัญ เช่น Johan Galtung (1969) เรื่องความรุนแรงเชิงโครงสร้าง ชัยวัฒน์ 
สถาอานันท์  (2549) เรื่อง “อาวุธมีชีวิต” และสันติวิธี Michel Foucault 
Noam Chomsky และ Mahmood Mamdani ในเรื่องวาทกรรมความมั่นคง 
อำนาจ และการสร้าง สิ่งที่เรียกว่า ผู้ต้องสงสัยถาวร 
 
ผลการวิจัย 

การศึกษาครั้งนี้นำเสนอผลการวิเคราะห์ที่สอดคล้องกับวัตถุประสงค์ 2 
ประการ โดยชี้ให้เห็นประเด็นสำคัญ 3 ด้าน ได้แก่ 1) ลักษณะความรุนแรงเชิง
โครงสร้างที่ฝังอยู่ในการตอบสนองของรัฐหลังเหตุการณ์ 9/11 2) การจัด
ระเบียบความกลัวผ่านวาทกรรมความมั่นคง และ 3) การขาดพื้นที่ของแนวคิด
สันติวิธีในเชิงนโยบายและสำนึกสาธารณะ ซึ่งเป็นข้อค้นพบหลักที่มีนัยสำคัญต่อ
การวิพากษ์รัฐเสรีนิยมร่วมสมัย 

1. ความรุนแรงที่รัฐใช้เพื่อจัดการกับความกลัว กลายเป็นการผลิต
ซ้ำความรุนแรงเชิงโครงสร้าง 
แม้ว่าสหรัฐอเมริกาจะอ้างว่าการตอบโต้นโยบายหลังเหตุการณ์ 9/11 

มีเป้าหมายเพื่อยับยั้งการก่อการร้ายและฟื้นฟูความมั่นคงแห่งชาติ แต่ผล
การศึกษาชี้ว่า มาตรการต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นหลังจากนั้น เช่น การออกกฎหมาย 
Patriot Act การเพิ่มอำนาจของหน่วยข่าวกรองอย่าง NSA หรือการเปิด
ปฏิบัติการทางทหารในอัฟกานิสถานและอิรัก ล้วนเป็นตัวอย่างของความรุนแรง
ในมิติเชิงโครงสร้างอย่างชัดเจน 

ภายใต้กรอบแนวคิดของ Galtung (1969) ความรุนแรงเชิงโครงสร้าง
หมายถึง ระบบหรือนโยบายที่กดทับศักยภาพของมนุษย์อย่างต่อเนื่องโดยไม่
ต้องมีการใช้กำลังโดยตรง ซึ่งในกรณีนี้เห็นได้จากการที่รัฐอเมริกันสร้างเงื่อนไข
ทางกฎหมายที่บั่นทอนสิทธิพลเมืองของประชาชน เช่น การเปิดทางให้
เจ้าหน้าที่รัฐสามารถดักฟัง ควบคุม หรือควบคุมตัวผู้ต้องสงสัยโดยไม่ต้องผ่าน
กระบวนการยุติธรรมปกติ 



- 167 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 4 No. 2 July - December 2025

 
ความกลัวจึงกลายเป็นกลไกสำคัญที่รัฐใช้ในการขยายอำนาจ จากเดิม

ที่เน้นป้องกันภัยภายนอก สหรัฐฯ ได้แปรสภาพ "ภัยคุกคาม" ให้กลายเป็น
สภาวะถาวร ซึ่งเปิดโอกาสให้รัฐเข้าแทรกแซงสิทธิเสรีภาพภายในประเทศ
ได้มากขึ้นโดยไม่ถูกต่อต้าน และที่สำคัญคือ ประชาชนจำนวนไม่น้อยยอมรับ
การเปลี่ยนแปลงเหล่านี้โดยสมัครใจ เพราะถูกทำให้เชื่อว่าความปลอดภัยใน
ชีวิตและความสงบสุขของชาติสำคัญกว่าการรักษาสิทธิเสรีภาพส่วนบุคคล 
Robin (2004) วิเคราะห์ว่า ความกลัวในความหมายนี้จึงไม่ใช่เพียงปฏิกิริยา
อารมณ์ แต่เป็นเครื่องมือทางการเมืองที่ทรงพลังที่สุดสำหรับการจัดระเบียบ
อำนาจระหว่างรัฐกับประชาชน 

กล่าวอีกนัยหนึ่ง รัฐไม่ได้เพียงใช้ความรุนแรงเพื่อต่อสู้กับศัตรู แต่ใช้
ความกลัวในการสร้างระเบียบใหม่ที่ความรุนแรงเชิงโครงสร้างถูกทำให้เป็นเรื่อง
ปกติ และความไม่เป็นธรรมกลายเป็นสิ่งที่ประชาชนยอมรับโดยไม่ตั้งคำถาม 

2. การจัดวางวาทกรรมความม่ันคงเพื่อควบคุมอารมณ์และอัตลักษณ์
ของสาธารณะ 
รัฐสมัยใหม่มิได้ใช้อำนาจผ่านความรุนแรงแบบเปิดเผยหรือการบังคับ

ใช้กำลังเท่าน้ัน หากแต่มีความสามารถในการสร้างและควบคุมอารมณ์ร่วมของ
สังคมผ่านการออกแบบความกลัวให้เป็นส่วนหนึ่งของระเบียบวาทกรรมที่ใช้
ควบคุมการรับรู้ของประชาชนอย่างแนบเนียน 

จากการวิเคราะห์สุนทรพจน์ของผู้นำสหรัฐฯ และการนำเสนอข่าวในสื่อ
กระแสหลักหลังเหตุการณ์ 9/11 พบว่า มีการเลือกใช้ถ้อยคำบางชุดที่มีพลังทาง
อารมณ์อย่างรุนแรง เช่น คำว่าความยุติธรรม เสรีภาพ และ ความชั่วร้าย ซึ่งทำ
หน้าที่แบ่งโลกออกเป็นเพียงสองขั้ว คือ ฝ่ายที่ดีและฝ่ายที่ชั่ว ส่งผลให้การตอบโต้
ของรัฐด้วยกำลังกลายเป็นสิ่งที่ดูชอบธรรมในสายตาสาธารณะ จากการวิเคราะห์
สุนทรพจน์ของผู้นำสหรัฐฯ พบว่า วาทกรรมหลักหลังเหตุการณ์ 9/11 มักใช้
ภาษาที่แบ่งโลกออกเป็นสองขั้วอย่างชัดเจน เช่น คำกล่าวของประธานาธิบดี  
George W. Bush ที่ว่า “ทุกประเทศจากทุกภูมิภาคต้องตัดสินใจในตอนนี้ว่าจะ
เลือกยืนข้างเรา หรืออยู่กับพวกผู้ก่อการร้าย” (Every nation, in every 
region, now has a decision to make. Either you are with us, or you 



- 168 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568

 
are with the terrorists.) ซึ่งถ้อยคำดังกล่าวสะท้อนโครงสร้างทางภาษาแบบ 
“ฝ่ายเรา/ฝ่ายศัตรู” ซึ่งทำให้การใช้กำลังกลายเป็นสิ่งที่ดูชอบธรรมในนามของ
คุณธรรมและเสรีภาพ (Jackson, 2005)  

ในขณะเดียวกัน รัฐยังได้สร้างแบบจำลองทางอัตลักษณ์ของสิ่งที่ถือว่า
เป็นภัยคุกคามขึ้นมาอย่างมีแบบแผน โดยเฉพาะต่อกลุ่มชาวมุสลิมซึ่งแม้จะไม่ได้
กระทำผิดใด ๆ เป็นรายบุคคล แต่กลับถูกทำให้กลายเป็นตัวแทนของศัตรูใน
จินตนาการทางการเมือง ความเป็นมุสลิมในยุคหลัง 9/11 จึงถูกจัดวางให้เป็นสิ่ง
ที่น่าสงสัยอย่างเป็นระบบ โดยไม่จำเป็นต้องมีพฤติกรรมผิดกฎหมาย ความเชื่อ
ส่วนบุคคล ภาษา การแต่งกาย หรือแม้แต่ชื่อที่สะท้อนอัตลักษณ์ทางศาสนา ล้วน
สามารถกลายเป็นหลักฐานเบื้องต้นของภัยคุกคามในสายตาของรัฐและสังคม
ตะวันตก ซึ่งสะท้อนการทำงานของวาทกรรมความมั่นคงในระดับลึกที่ไม่เพียง
ควบคุมการกระทำ แต่ควบคุมการเป็นอยู่ของบุคคลด้วย ทั้งหมดนี้แสดงให้เห็นว่า 
วาทกรรมความมั่นคงหลัง 9/11 เปลี่ยนอัตลักษณ์ให้กลายเป็นหลักฐานล่วงหน้า 
หรือพูดอีกแบบคือ “Being Muslim is being suspicious” (Mamdani, 2004) 

สิ่งที่เกิดขึ้นทั้งหมดนี้ไม่ได้เป็นเพียงการประกาศนโยบายหรือออก
กฎหมายอย่างเป็นทางการเท่าน้ัน หากแต่เป็นการทำงานของวาทกรรมความ
มั่นคงในระดับลึกที่สามารถกำหนดได้ว่าใครควรถูกมองว่าเป็นผู้ต้องสงสัย และ
ใครไม่ควรได้รับความเห็นอกเห็นใจในฐานะเหยื่อของความรุนแรง กล่าวคือ รัฐ
ไม่ได้เพียงควบคุมการกระทำของพลเมือง แต่ยังควบคุมความรู้สึก ความกลัว 
และกรอบการเห็นโลกของสาธารณะไปพร้อมกัน 

3. การขาดพื้นที่ของแนวคิดสันติวิธีในเชิงนโยบายและสำนึกสาธารณะ 
จากผลการศึกษา พบว่าภายหลังเหตุการณ์ 9/11 แนวคิดสันติวิธีไม่ได้

มีพื้นที่ในระดับนโยบายของรัฐในอเมริกาเลยแม้แต่น้อย กล่าวคือ ในช่วงเวลาที่
เกิดความตื่นตระหนกและความโกรธแค้นในสังคมอเมริกัน ทางเลือกในการ
จัดการความขัดแย้งด้วยสันติวิธี เช่น การใช้กลไกระหว่างประเทศในการไต่สวน 
การพูดคุยผ่านช่องทางการทูต หรือการเปิดเวทีแลกเปลี่ยนความเข้าใจระหว่าง
วัฒนธรรมและศาสนา กลับไม่มีการถูกหยิบยกขึ้นมาอย่างจริงจัง ในทางตรงกัน
ข้าม รัฐเลือกตอบสนองด้วยการใช้กำลัง การเปิดสงครามในต่างประเทศ และ



- 169 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 4 No. 2 July - December 2025

 
การเพิ่มอำนาจฝ่ายความมั่นคงภายในประเทศให้มากขึ้น นโยบายทั้งหมดนี้ถูก
ทำให้กลายเป็น “ทางเลือกเดียวที่เป็นไปได้” ผ่านการผลิตซ้ำในสื่อ สุนทรพจน์
ทางการเมือง และสถาบันของรัฐ จนทำให้แนวคิดที่ตั้งอยู่บนหลักของความ
อดทนอดกลั้น ความเข้าใจ หรือความยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ กลายเป็นสิ่งที่ถูก
มองว่าขัดกับความจริงหรือไม่เหมาะสมในเวลานั้น 

ในระดับสังคม แม้จะมีขบวนการภาคประชาชนท่ีพยายามเสนอเสียง
ทางเลือก เช่น กลุ่ม Code Pink หรือ MoveOn.org ซึ่งเคลื่อนไหวคัดค้าน
สงครามด้วยหลักการไม่ใช้ความรุนแรงและยึดถือคุณค่ามนุษยธรรม แต่เสียง
เหล่านั้นกลับถูกเบียดออกจากพื้นที่สาธารณะ เนื่องจากรัฐสามารถผูกขาด   
การตีความความที่ถูกต้องไว้กับแนวคิดเรื่องความมั่นคงของชาติได้อย่างสมบูรณ์ 
วาทกรรมความม่ันคงถูกวางให้เหนือกว่าเสียงของพลเมืองธรรมดาโดยเฉพาะ
หากเสียงเหล่านั้นตั้งคำถามกับการใช้กำลังของรัฐ 

จากการวิเคราะห์ในเชิงลึก แนวโน้มดังกล่าวไม่ได้สะท้อนเพียงความ
ล้มเหลวของรัฐในการเลือกวิธีตอบสนองอย่างรอบด้านเท่านั้น แต่ยังแสดงให้เห็น
ถึงโครงสร้างความคิดของรัฐและสังคมที่ขาดจินตนาการสันติอย่างเป็นระบบ 
กล่าวคือ ไม่ใช่แค่ไม่มีการใช้นโยบายสันติวิธี แต่เป็นเพราะรัฐไม่สามารถแม้แต่จะ
คิดว่ามันเป็นไปได้ และแนวคิดนี้สอดคล้องอยา่งยิ่งกับข้อเสนอของ Satha-Anand 
(2006) ที่ชี้ว่า ความรุนแรงในโลกสมัยใหม่มิได้จำกัดอยู่เพียงการใช้อาวุธหรือการ
กดขี่ทางตรง แต่ยังแฝงอยู่ในโครงสร้างความคิดของสังคมซึ่งทำหน้าที่ควบคุมว่า
แนวทางไหนที่เหมาะสม และแนวทางไหนที่ไม่เหมาะสม ความรุนแรงในรูปแบบนี้
ทำหน้าที่ปิดพื้นที่ของสันติภาพตั้งแต่ในระดับความคิด ไม่ใช่เพราะมีใครบอกห้าม
ชัด ๆ แต่เพราะโครงสร้างของสังคม กฎหมาย สื่อ หรือ วาทกรรมร่วมกัน ทำให้
แนวคิดบางอย่างดูผิด ดูอันตราย หรือดูเป็นไปไม่ได้ สิ่งเหล่านี้คือความรุนแรงเชิง
วาทกรรม หรือความรุนแรงเชิงโครงสร้างของความรู้ (Epistemic Violence) ที่
สำคัญไม่แพ้ปืนหรือระเบิด (Spivak, 1988) 

จึงกล่าวได้ว่า การที่สันติวิธีไม่ปรากฏในระดับนโยบายและสำนึก
สาธารณะหลังเหตุการณ์ 9/11 ไม่ได้เกิดจากข้อจำกัดเชิงการปฏิบัติเท่านั้น แต่



- 170 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568

 
คือการที่โครงสร้างอำนาจและวาทกรรมในยุคนั้นปิดกั้นแม้แต่ความเป็นไปได้
ของการไม่ใช้ความรุนแรง 
 
สรุปและอภิปรายผล  

ผลการศึกษาครั้งนี้ชี้ให้เห็นถึงพลวัตของความรุนแรงเชิงโครงสร้างที่
ซ่อนอยู่เบื้องหลังการตอบสนองของรัฐสหรัฐอเมริกาหลังเหตุการณ์ 9/11 ซึ่งไม่
เพียงสะท้อนผ่านนโยบายทางการเมืองและการทหาร แต่ยังแฝงอยู่ในวาทกรรม
ความมั่นคง และการจัดวางกรอบอัตลักษณ์ของผู้คนในสังคม การอภิปรายผล
จะจัดลำดับตามประเด็นสำคัญ 3 ด้าน ได้แก่ 1) ความรุนแรงเชิงโครงสร้างที่เกิด
จากการใช้ความกลัวเป็นเครื่องมือของรัฐ 2) บทบาทของวาทกรรมความมั่นคง
ในการควบคุมอารมณ์และอัตลักษณ์ และ 3) การขาดพื้นที่ของแนวคิดสันติวิธี
ในระดับนโยบายและจิตสำนึกสาธารณะ 

1. ความรุนแรงเชิงโครงสร้าง: เมื่อรัฐใช้ความกลัวเป็นนโยบายหลัก 
นโยบายตอบสนองของรัฐสหรัฐฯ หลังเหตุการณ์ 9/11 ซึ่งรวมถึง 

Patriot Act โครงการสอดแนมของ NSA การควบคุมตัวผู้ต้องสงสัยโดยไม่ผ่าน
ศาล และการเปิดปฏิบัติการทางทหารในตะวันออกกลาง ล้วนสะท้อนลักษณะ
ของ “ความรุนแรงเชิงโครงสร้าง” ตามนิยามของ Galtung (1969) ท่ีกล่าวถึง
ระบบหรือโครงสร้างที่ปิดกั้นไม่ให้มนุษย์เข้าถึงศักยภาพของตนได้อย่างเต็มที่ 

ความกลัวซึ่งเดิมเป็นเพียงปฏิกิริยาทางอารมณ์ในช่วงหลังการก่อการร้าย 
กลับถูกจัดวางให้เป็นกลไกทางการเมืองที่รัฐใช้เพื่อควบคุมความชอบธรรมใน   
การละเมิดสิทธิเสรีภาพของประชาชน Robin (2004) ชี้ว่า ความกลัวสามารถทำ
ให้ผู้คนยอมให้รัฐสอดแนม จับกุม หรือลดทอนสิทธิเพื่อแลกกับความปลอดภัย
แบบคลุมเครือที่รัฐนิยามให้ 

ความสำคัญของประเด็นนี้อยู่ที่การเปลี่ยนจากความรุนแรงที่ใช้เพื่อ
ปราบศัตรู ไปสู่ความรุนแรงท่ีกลายเป็นโครงสร้างถาวรของการปกครอง โดยท่ี
ประชาชนเองกลับกลายเป็นผู้สนับสนุนโดยสมัครใจ 

 



- 171 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 4 No. 2 July - December 2025

 
2. วาทกรรมความมั่นคง: การควบคุมอารมณ์และอัตลักษณ์ผ่าน  
ภาษาของรัฐ 
การวิเคราะห์สุนทรพจน์และสื่อหลังเหตุการณ์ 9/11 สอดคล้องกับ

การศึกษาของ Jackson (2005) ที่พบว่ารัฐบาลสหรัฐฯใช้ถ้อยคำ เช่น Freedom 
Justice และ Evil อย่างเป็นระบบเพื่อจัดกรอบความเข้าใจของสังคมว่าโลกแบ่ง
ออกเป็นสองฝ่าย คือ ฝ่ายดีที่ควรปกป้อง และฝ่ายร้ายที่ต้องกำจัด วาทกรรม
ลักษณะนี้ไม่ได้มีผลเพียงในระดับนโยบาย แต่แทรกซึมลงในระดับความรู้สึกของ
ประชาชนโดยเฉพาะต่อกลุ่มชาวมุสลิมที่ถูกทำให้กลายเป็นผู้ต้องสงสัยถาวรแม้
ไม่มีพฤติกรรมใดที่เข้าข่ายผิดกฎหมาย (Mamdani, 2004) 

การที่ความเป็นมุสลิมถูกตีความว่าเป็นความเสี่ยงในตัวมันเอง สะท้อน
การทำงานของวาทกรรมความมั่นคงในระดับลึกทีไ่ม่เพียงควบคุมการกระทำ แต่
ยังควบคุมการนิยามตัวตนของผู้คน และบางกลุ่มถูกมองว่าอันตรายจนกระทั่ง
แม้พวกเขาจะถูกทำร้าย คนในสังคมก็ยังไม่เห็นใจ หรือไม่ยอมรับว่าพวกเขาเป็น
เหยื่อจริง ๆ (Butler, 2004) 

3. การขาดพื้นที่ของแนวคิดสันติวิธี: สันติภาพที่ถูกทำให้จินตนาการ
ไปไม่ถึง 
ข้อค้นพบที่สำคัญที่สุดคือการที่แนวคิดสันติวิธีแทบไม่ปรากฏในเชิง

นโยบายเลยในช่วงหลังเหตุการณ์ 9/11 ทั้งที่เป็นช่วงเวลาวิกฤตที่ควรเปิดพื้นที่
ให้กับทางเลือกหลากหลาย ในทางปฏิบัติ สหรัฐฯ เลือกตอบโต้ด้วยกำลัง และ
ปรับโครงสร้างรัฐไปสู่การควบคุมที่มากขึ้น ขณะที่ทางเลือกอื่น เช่น การใช้
กระบวนการยุติธรรมสากล หรือการสื่อสารข้ามวัฒนธรรม กลับไม่ถูกพูดถึง 
ภาคประชาชนที่เสนอแนวคิดสันติวิธี เช่น กลุ่ม Code Pink หรือ MoveOn.org 
แม้จะมีพลังในเชิงจริยธรรม แต่กลับถูกกีดกันออกจากวาทกรรมสาธารณะ 
เน่ืองจากรัฐสามารถผูกขาดการนิยาม “ความถูกต้อง” ไว้กับกรอบของความ
มั่นคงและความรักชาติ สอดคล้องกับข้อเสนอของ Satha-Anand (2006)  ท่ีช้ี
ว่า ความรุนแรงในโลกสมัยใหม่ไม่ได้จำกัดอยู่แค่การใช้กำลัง แต่แฝงอยู่ในระบบ
ความคิดที่ “ไม่อนุญาตให้สันติภาพเกิดขึ้นเลยตั้งแต่ในระดับความคิด” กล่าวอีก
นัยหนึ่ง รัฐไม่เพียงปฏิเสธสันติวิธีในเชิงการปฏิบัติ แต่ยังจินตนาการไปไม่ถึงว่า



- 172 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568

 
จะมีทางเลือกอื่นนอกเหนือจากการใช้กำลัง และสันติภาพที่แท้จริงต้องอาศัยสิ่ง
ที่เรียกว่าจินตนาการทางจริยธรรม (Moral Imagination) คือ ความสามารถใน
การคิดถึงอนาคตที่แตกต่างจากปัจจุบันที่เต็มไปด้วยความเกลียดชัง แต่ในกรณี
ของเหตุการณ์ 9/11 จินตนาการเชิงสันติกลับหายไปจากท้ังระดับรัฐและสำนึก
ของประชาชน 
 
บทสรุป 

ผลการศึกษาครั้ งนี้ ชี้ ให้ เห็นอย่างชัดเจนว่าการตอบสนองของ
สหรัฐอเมริกาหลังเหตุการณ์ 9/11 มิได้เป็นเพียงนโยบายด้านความมั่นคงตาม
กรอบรัฐนิยม หากแต่สะท้อนการสร้าง “ภูมิทัศน์แห่งความกลัว” (Landscape 
of Fear) ที่มีลักษณะเป็นความรุนแรงเชิงโครงสร้างซึ่งถูกผลิตซ้ำผ่านวาทกรรม
ของรัฐอย่างเป็นระบบ ภายใต้กรอบคิดของ “สงครามต่อต้านการก่อการร้าย” 
(War on Terror) ความกลัวถูกแปลงสภาพเป็นเครื่องมือทางการเมืองที่ทรงพลัง
ที่สุดในการขยายอำนาจรัฐและควบคุมการรับรู้ของสังคม 

เพื่อเสริมความเข้มแข็งเชิงประจักษ์ของการวิเคราะห์วาทกรรม ผู้เขียน
ได้อ้างอิงข้อมูลเชิงปริมาณจากการเข้ารหัสสุนทรพจน์ของประธานาธิบดี Goerge 
W. Bush ระหว่างเดือนมกราคม ค.ศ. 2002 ถึงพฤษภาคม ค.ศ. 2003 พบว่า 
สุนทรพจน์จำนวน 17 จาก 22 ชิ้นเอ่ยถึงคำว่า Weapons of Mass Destruction 
(WMD) อย่างน้อยหนึ่งครั้ง โดยมีค่าเฉลี่ย 2.3 ครั้งต่อสุนทรพจน์ ขณะที่คำว่า 
Terror หรือ Terrorism ปรากฏเฉลี่ยสูงถึง 12.2 ครั้งต่อสุนทรพจน์ (Gershkoff 
& Kushner, 2005) นอกจากนี้ ในสุนทรพจน์ State of the Union Address 
วันที่ 29 มกราคม ค.ศ. 2002 ซึ่งเป็นที่มาของวลี Axis of Evil ยังปรากฏคำว่า 
Terrorist จำนวน 19 ครั้ง และ War อีก 13 ครั้ง ซึ่งสะท้อนแนวโน้มของการใช้
ถ้อยคำเชิงความกลัวอย่างเป็นระบบ เพื่อผลิตซ้ำกรอบคิดแบบ “สงครามต่อ
ความชั่วร้าย” ที่ทำให้ความรุนแรงของรัฐกลายเป็นสิ่งที่ชอบธรรมในทาง
จริยธรรมและการเมือง (Jackson, 2005; Butler, 2004) 

ข้อมูลเชิงตัวเลขดังกล่าวช่วยยืนยันว่า “ความกลัว” ในบริบทหลัง 
เหตุการณ์ 9/11 ไม่ได้เกิดขึ้นโดยบังเอิญ หากแต่เป็นผลของการ “จัดระเบียบ



- 173 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 4 No. 2 July - December 2025

 
ภาษาแห่งความกลัว” ที่ดำเนินการอย่างมีแบบแผนผ่านกลไกวาทกรรมของรัฐ 
ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของ Foucault (2003) ที่อธิบายว่าอำนาจในสังคม
สมัยใหม่ดำรงอยู่ผ่านการควบคุมการรับรู้มากกว่าการบังคับโดยตรง กล่าวคือ  
รัฐใช้ภาษา สัญลักษณ์ และการนิยาม เพื่อจำกัดขอบเขตของส่ิงที่สามารถถูกมอง
ว่า “ปลอดภัย” หรือ “เป็นภัยคุกคาม” อันเป็นกระบวนการที่นำไปสู่การสร้าง 
“ผู้ต้องสงสัยถาวร” โดยเฉพาะต่ออัตลักษณ์ของชาวมุสลิม (Mamdani, 2004) 

อย่างไรก็ตาม ผู้เขียนเสนอแย้งว่าความกลัวไม่ได้เป็นเพียงเครื่องมือของ
รัฐดังที่  Foucault อธิบาย หากแต่เป็น “สนามต่อรองทางอำนาจ” ที่ภาค
ประชาชนและสื่อสามารถใช้เพื่อต่อต้านการผูกขาดความจริงของรัฐได้ด้วย
แนวทางสันติวิธีวิพากษ์ (Critical Nonviolence) การเคลื่อนไหวของกลุ่มต่าง ๆ 
ในหมู่พลเมืองในช่วงปี 2003–2004 นั้น แม้จะอยู่ภายใต้บรรยากาศแห่งความ
หวาดกลัวและการควบคุมของรัฐ แต่ก็สะท้อนให้เห็นว่าการไม่ใช้ความรุนแรง
สามารถทำงานในเชิงวาทกรรม เป็นการตั้งคำถามต่ออำนาจและเปิดพื้นที่ให้
สันติภาพกลับเข้าสู่จินตนาการของสังคมได้อีกครั้ง 

ในมิติทางทฤษฎี ผลการศึกษานี้ได้ขยายข้อเสนอของ Galtung และ 
ชัยวัฒน์ สถาอานันท์ (Satha-Anand) โดยชี้ว่า ความรุนแรงเชิงโครงสร้างมิได้
อยู่เพียงในนโยบายหรือสถาบัน แต่ยังดำรงอยู่ในระดับภาษาและการสื่อสาร ซึ่ง
เป็นพื้นที่ที่รัฐสามารถควบคุมได้อย่างแนบเนียน ในขณะเดียวกัน สันติวิธี
วิพากษ์มิได้เป็นเพียงการ “ไม่ใช้กำลัง” หากคือการกระทำทางสัญลักษณ์ที่    
ท้าทายกรอบความคิดที่ทำให้ความรุนแรงดูเป็นสิ่งชอบธรรม ดังนั้น สันติวิธีจึง
มิใช่เพียงทางเลือกเชิงศีลธรรม แต่คือปฏิบัติการเชิงอำนาจที่เปิดพื้นที่ให้มนุษย์
สามารถคิดถึง “ทางเลือกอื่นที่เป็นไปได้” ในโลกที่เต็มไปด้วยความกลัว 

โดยสรุป บทความนี้จึงมิได้เพียงวิเคราะห์การตอบสนองของรัฐสหรัฐฯ 
ต่อเหตุการณ์ 9/11 แต่ยังเผยให้เห็นพลวัตของอำนาจและวาทกรรมที่กำหนด
ทิศทางของการเมืองโลกในศตวรรษที่ 21 พร้อมเสนอให้มองสันติวิธีในฐานะ
กระบวนการวิพากษ์ที่ต้องทำงานทั้งในระดับโครงสร้าง ภาษา และจิตสำนึก 
เพื่อเปิดพื้นที่ให้กับสันติภาพที่ตั้งอยู่บนความเข้าใจ ความยุติธรรม และศักดิ์ศรี
ความเป็นมนุษย์อย่างแท้จริง 



- 174 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568

 
เอกสารอ้างอิง  
Butler, J. (2004). Precarious life: The Powers of Mourning and 

Violence. Verso.  
Chomsky, N. (2002). 9/11. Seven Stories Press.  
Farmer, P. (2005). Pathologies of power: Health, human rights, and 

the new war on the poor. University of California Press. 
Foucault, M. (2003). Society must be defended: Lectures at the 

Collège de France, 1975–76 (D. Macey, Trans.). Picador. 
Galtung, J. (1969). Violence, peace, and peace research. Journal of 

Peace Research, 6(3), 167–191. 
Gershkoff, A., & Kushner, S. (2005). The 9/11–Iraq connection in the 

Bush administration’s rhetoric. Communication and 
Critical/Cultural Studies, 2(4), 407–432.  

Greenwald, G. (2014). No place to hide: Edward Snowden, the NSA, 
and the U.S. surveillance state. Metropolitan Books. 

Jackson, R. (2005). Writing the war on terrorism: Language, politics 
and counterterrorism. Manchester University Press. 

Lederach, J. P. (2005). The moral imagination: The art and soul of 
building peace. Oxford University Press. 

Mamdani, M. (2004). Good Muslim, Bad Muslim: America, the Cold 
War, and the Roots of Terror. Pantheon Books. 

Richmond, O. P. (2010). Resistance and the Post-liberal Peace. 
Millennium: Journal of International Studies, 38(3), 665–692. 

Robin, C. (2004). Fear: The History of a Political Idea. Oxford 
University Press. 

Saengkaew, P. (2012). Security discourse and fear: Political 
communication in Thailand [Master’s thesis, Thammasat 
University]. 



- 175 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 4 No. 2 July - December 2025 

 
Satha-Anand, C. (2006). Living Weapons. Kobfai Publishing. 
Satha-Anand, C. (2011). The State and the Discourse of Security: 

The Politics of Threat Construction. Internal document, 
Thammasat University. 

Spivak, G. C. (1988). Can the Subaltern Speak? In C. Nelson & L. 
Grossberg (Eds.), Marxism and the Interpretation of Culture 
(pp. 271–313). University of Illinois Press. 

Tejapira, K. (2007). Globalization, fear, and democracy. Matichon 
Publishing. 

 


