
- 131 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 3 No. 2 July - December 2024

 

 

 

บทความวิชาการ 
 

ความสัมพันธ์ระหว่างการสร้างความชอบธรรม การแบ่งปัน
อำนาจ และการสร้างสันติภาพในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ 

 
ศรีสมภพ จิตร์ภิรมย์ศรี1 

 
(Received: November 28, 2024; Revised: December 12, 2024; Accepted: December 17, 2024) 

 
บทคัดย่อ 

ปฏิบัติการสันติภาพได้รับผลกระทบจากภูมิรัฐศาสตร์ในภูมิภาคเอเชีย
ตะวันออกเฉียงใต้ในสองมิติ คือ มิติด้านดินแดนหรือความมั่นคง และมิติด้าน
ทรัพยากร การสร้างสันติภาพจะบังเกิดความยั ่งยืนได้ก็ด ้วยความเข้าใจ
กระบวนการแห่งอัตสัมพันธ์วิสัยและการมีส่วนร่วมจากทุกฝ่าย  แต่ทว่ายังมี
กระบวนการสร้างความชอบธรรมอีกสองชนิดที่เข้ามาเกี่ยวข้องกับการสร้าง
สันติภาพ ซึ่งก็คือการกระจายอำนาจและความมั่งคั่งใหม่ และการยอมรับใน  
อัตลักษณ์ การกระจายอำนาจและความมั่งคั่งใหม่ เป็นกระบวนการที่ช่วยให้
การสร้างสันติภาพบรรลุความชอบธรรม  ส่วนการยอมรับอัตลักษณ์ เป็น
กระบวนการทำให้การสร้างสันติภาพได้มีความเป็นตัวแทนและความชอบธรรม 
กระบวนการทั้งสองอย่างทำให้ประชาชนรู้สึกว่ามีความยุติธรรม ซึ่งนำไปสู่การ
ยอมรับสิทธิของผู้ปกครอง ในอีกด้านหนึ่ง สันติภาพยังมีประเด็นการกระจาย

 
1 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร. สถานวิจัยความขัดแย้งและความหลากหลายทางวัฒนธรรมภาคใต้  สถาบันสันติศึกษา 
มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ E-mail: srisompob.j@gmail.com   



- 132 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2567

 

 

 

อำนาจหรือการแบ่งปันอำนาจ (Power-Sharing) ในรูปแบบใดรูปแบบหนึ่ง 
ดังนั้น รูปแบบทางการเมืองประชาธิปไตยที่ถูกเสนอขึ้นมาเพื่อแก้ปัญหาการ
แบ่งปันอำนาจคือระบอบประชาธิปไตยแบบสหสังคมหรือ Consociationalism 
ซึ่งเป็นรัฐที่มีการแบ่งแยกภายในตามแนวชาติพันธุ์ ศาสนา หรือภาษา แต่ยังคง
มีเสถียรภาพเนื่องจากการปรึกษาหารือกันระหว่างชนชั้นนำในกลุ่มเหล่านี้ รัฐ
แบบสหสังคมมักถูกนำไปเปรียบเทียบว่าดีกว่ารัฐที่มีระบบการเลือกตั้งในแบบ
เสียงข้างมากในการแก้ปัญหาความขัดแย้งอัตลักษณ์ แนวทางที่สองคือระบอบ
ประชาธ ิปไตยแบบเน ้นศ ูนย ์กลางหร ือ Centripetalism โดยระบอบ
ประชาธิปไตยแบบเน้นศูนย์กลางมุ่งจะลดความเป็นการเมืองของกลุ่มชาติพันธุ์
และสนับสนุนพรรคการเมืองที่ร่วมมือกันหลายชาติพันธุ์ 

      ผลจากการศึกษาเปรียบเทียบกับบริบทสังคมหลายแห่งในเอเชีย
ตะวันออกเฉียงใต้พบว่า จังหวัดอาเจะห์ของอินโดนีเซียได้พัฒนาไปสู่ระบอบ
ประชาธิปไตยแบบเน้นศูนย์กลาง (Centripetalism) การแก้ปัญหาความขัดแย้ง
ของม ินดาเนาม ีส ่วนคล้ายคลึงก ับแนวคิดประชาธิปไตยแบบสหสังคม 
(Consociationalism) ผสมกับการเมืองระบบอุปถัมภ์ใหม่ ในขณะที่การ
แก้ปัญหาภาคใต้ของประเทศไทย รัฐไทยมีแนวโน้มที ่จะเลือกเป็นระบอบ
ประชาธิปไตยแบบเน้นศูนย์กลาง (Centripetalism) มากกว่าเพราะยังคงสับสน
กับการแก้ปัญหาแบบอำนาจนิยม ส่วนการจัดการของปาปัว ในอินโดนีเซียเป็น
การผสมระหว่างประชาธิปไตยแบบสหสังคม (Consociationalism) และ
ประชาธิปไตยแบบเน้นศูนย์กลาง (Centripetalism) อันทำให้มีลักษณะ
สันติภาพที่แตกแยกแตกต่าง 
 
คำสำคัญ: การสร้างสันติภาพ การแบ่งปันอำนาจ เอเชียตะวันออกเฉียงใต้
ระบบสหสังคม ระบบเน้นศูนย์กลาง  



- 133 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 3 No. 2 July - December 2024

 

 

 

Academic Article 
 

Weaving Legitimacy, Power-Sharing and            
Peace Building in Southeast Asia 

 
Srisompob Jitpiromsri1 

 
Abstract 

Peace practices have been affected by geopolitics of 
Southeast Asia which has two dimensions, security and resources. A 
sustainable peacebuilding could be attained through the             
inter-subjectivity process and inclusion. There are two processes of 
making legitimacy including redistribution and recognition.  
Redistribution is a process to support peace as well as legitimacy. 
Recognition of identity is also the support of peace through 
representation. Both processes involve people’s feeling of justice, 
making the right to govern acceptable. On the other hand, peace 
also involves the forms of power-sharing. Therefore, the proposed 
model of governance includes consociationalism, which has been 
divided based on different ethnicities and identities. Another form 
of power-sharing is identified as the centripetalism, in which the 

 
1 Assistant Professor Dr., Center for Conflict and Peace Studies and Cultural Diversity, Institute for Peace Studies, 
Prince of Songkla University, E-mail: srisompob.j@gmail.com 



- 134 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2567

 

 

 

form of governance is designed to encourage inter-communal 
moderation by promoting multi-ethnic political parties, cross- 
cutting electoral incentives and inter- group accommodation. 

Findings from some case studies of Southeast Asia indicate that 
the Aceh of Indonesia has been evolved to be the centripetalism, while 
the Mindanao of the Philippines is developed to be similar to the 
consociationalism mixed with the neopatrimonialism. In Thailand’s 
Deep South conflict, the Thai state is more oriented to choose the 
centripetalism as a form of conflict resolution as the elites are still 
confused with the authoritarian mode of resolution.  Peace in Papua, 
Indonesia, evolves to become ramified and expanded fields with 
mixed power sharing and continued struggle for justice. The mixed 
power sharing is between consociationalism and centripetalism. 
 
Keywords: Peacebuilding, Power-Sharing, Southeast Asia, 
Consociationalism, Centripetalism   
 
 
 
 
 
 
 



- 135 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 3 No. 2 July - December 2024

 

 

 

บทนำ 
แนวคิดที่สำคัญในบทความชิ้นนี้เกิดจากการตั้งคำถามว่าสันติภาพและ

ประชาธิปไตยในประเทศเอเชียตะวันออกเฉียงใต้จะเกิดขึ้นและพัฒนาการไปได้
อย่างไรในท่ามกลางสังคมที่มีความขัดแย้ง? ในที่นี้อาจจะมองได้จากสองแง่มุม  
คือ เรื่องการสร้างความชอบธรรม (Legitimacy) และเรื่องการแบ่งปันอำนาจ 
(Power-Sharing) ทั ้งสองมุมมองมีความเกี ่ยวพันกันอย่างใกล้ช ิด  โดย
ความสัมพันธ์นี้เกิดขึ้นผ่านกระบวนการอีกอันหนึ่งคือการสร้างความยุติธรรม
ทางสังคม (Social Justice) ปฏิบัติการสร้างความยุติธรรมในสังคมจะทำให้เกิด
การกระจายอำนาจและความมั่งคั่งใหม่ (Redistribution) และกระบวนการ
ยอมรับลักษณะพิเศษทางอัตลักษณ์ (Recognition) ที่ช่วยให้เกิดการสร้าง
สันติภาพและความชอบธรรมให้กับระบอบการปกครองด้วย การกระจายอำนาจ
และความมั่งคั่งใหม่ และการยอมรับอัตลักษณ์ทำให้ประชาชนเกิดความรู้สึกว่า
รัฐมีความยุติธรรม ซึ่งทำให้ประชาชนยอมรับสิทธิธรรมของผู้ปกครอง รวมท้ัง
ยอมรับการนำทรัพยากรธรรมชาติมาใช้ประโยชน์ในนามของรัฐและสังคม ในอีก
ด้านหนึ ่ง นักรัฐศาสตร์ก็พบว่าการจัดการปกครองด้วยการแบ่งปันอำนาจ 
(Power-Sharing Governance) เป็นสิ ่งที ่จำเป็นในสังคมที ่มีป ัญหาการ
แตกแยกกันทางอัตลักษณ์อย่างรุนแรง การปกครองประชาธิปไตยนั้นดีมาก แต่
สิ่งที่ดีที่สุดก็คือการแบ่งปันอำนาจในกระบวนการประชาธิปไตย (Democratic 
Power-Sharing) ซึ ่งตั ้งอยู ่บนฐานคิดว่ารูปแบบบางอย่างของการร่วมกัน
ตัดสินใจระหว่างกลุม่อัตลักษณ์ต่าง ๆ ในสังคมที่มีความแตกต่างกันอาจจะเป็น
วิธีที่ดีที่สุดในการสร้างเสถียรภาพทางการเมืองอันจะทำให้อำนาจที่รัฐนำมาใช้
นั้นมีประสิทธิผลและไม่ใช่เป็นเพียงแค่การใช้อำนาจในเชิงสัญลักษณ์เท่านั้น สิ่ง
ที ่สำคัญที ่สุดคืออำนาจจะต้องมีการจัดการร่วมกันจริง  ๆ ดังนั ้น สูตรทาง
การเมืองในแบบประชาธิปไตยที่ถูกเสนอขึ้นมา คือ ระบอบประชาธิปไตยแบบ   



- 136 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2567

 

 

 

สหสังคม (Consociationalism) สูตรที่สองคือ ระบอบประชาธิปไตยแบบเน้น
ศูนย์กลาง (Centripetalism)  

เพื่อที่จะให้เกิดการคิดใหม่อย่างการวิพากษ์ต่อการสร้างสันติภาพใน
เอเชียตะวันออกเฉียงใต้ กรอบแนวคิดทางทฤษฎีนี้ได้ถูกพัฒนาขึ้นมาเพื่อทำ
ความเข้าใจและวิเคราะห์รูปแบบทางการเมืองในการสร้างสันติภาพและการ
พัฒนาในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ในการนี้ กรณีศึกษาของหลายประเทศ
ถูกหยิบยกขึ้นมาเป็นโมเดลตัวอย่างการวิเคราะห์ซึ่งเป็นต้นทางของการศกึษาที่
ละเอียดลึกซึ้งต่อไป 

ทั้ งนี้ ระหว ่างว ันท ี ่  4-6 ต ุลาคม พ.ศ. 2567 สถาบ ันส ันต ิศึ กษา 
มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ ร่วมกับเครือข่ายทางวิชาการนานาชาติและใน
ประเทศไทย อ ันประกอบด ้วย  Asian Political and International Studies 
Association (APISA),  Southern of Political Science and Public 
Administration Association (SouthPSPA), Center of ASEAN Community 
Studies (CACS), Faculty of Social Sciences, Naresuan University, Talents 
Hub for Monitoring Violence and Conflict (HMVC), Institute for Peace 
Studies, Prince of Songkla University, Minority Rights Group, Faculty of 
Law and International Relations, Universiti Sultan Zainal Abidin (UniSZA), 
Malaysia, Driyarkara School of Philosophy, Jakarta, Indonesia,  แ ล ะ 
Behavioral Science Association of Thailand ได้จัดให้มีการประชุมทางวิชาการ 
International Conference on Peacebuilding and Development in 
Southeast Asia ณ อำเภอหาดใหญ่ จังหวัดสงขลา การประชุมวิชาการดังกล่าวมี
การเตรียมการแนวคิดที่เป็นแกนหลักคือการสร้างสันติภาพและการพัฒนาใน
ภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ โดยนักวิชาการจากสมาคมรัฐศาสตร์และวิเทศ



- 137 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 3 No. 2 July - December 2024

 

 

 

ศึกษาแห่งเอเชีย (APISA) และเปิดรับการนำเสนอผลงานทางวิชาการและวิจัยจาก
นักวิชาการที่มาจากเครือข่ายวิชาการอ่ืน ๆ ด้วย 
 แกนหลักของความคิดในการจัดประชุมวิชาการครั้งนี้สอดคล้องกับแนวคิดที่
กล่าวไปแล้วข้างต้น คือ “ความสัมพันธ์ระหว่างการสร้างความชอบธรรม การแบ่งปัน
อำนาจและการสร้างสันติภาพในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้” ซึ่งแนวคิดนี้ได้พัฒนาการ
ร่วมกันโดย 1) I Ketut Putra Erawan, Udayana University, Indonesia, 2) Srisompob 
Jitpiromsri, Prince of Songkla University, Thailand และ 3) Paul Chambers, 
Naresuan University, Thailand เนื่องจากมีแนวคิดที่น่าสนใจทางวิชาการ ผู้เขียนจึง
สรุปสาระสำคญัของการนำเสนอผลงานใน Principle Panel  

ดังนั้น วัตถุประสงค์สำคัญของบทความนี้ คือ เสนอแนวคิดใหม่ในเรื ่อง
การสร้างสันติภาพในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ทั้งในแง่ภูมิรัฐศาสตร์ การสร้าง
ความชอบธรรมของรัฐ และข้อเสนอเรื่องรูปแบบการกระจายอำนาจหรือการแบ่งปัน
อำนาจ (Power-Sharing) เพื่อให้เป็นประโยชน์ในการศึกษาค้นคว้าต่อไป บางส่วน
ของข้อสรุปจากการนำเสนอครั ้งนี้จะรวมถึงกรณีศึกษาของบางประเทศ เช่น 
สันติภาพในอาเจะห์ อินโดนีเซีย สันติภาพในบังซาโมโร ฟิลิปปินส์ สันติภาพใน
ปาปัว อินโดนีเซีย และสันติภาพในจังหวัดชายแดนภาคใต้ของประเทศไทย เพื่อ
สะท้อนกรณีศึกษาที่ชัดเจนตามกรอบความคิดดังกล่าว 

 
การสร้างความชอบธรรม การแบ่งปันอำนาจ และการสร้างสันติภาพ               
ในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้   
 ความชอบธรรมเป็นสิ่งที่ทำให้เกิดสันติภาพที่มีความยั่งยืน ทำให้สังคม
ยอมรับหลักนิติธรรมของรัฐ เชื่อฟังกฎหมาย และตระหนักว่าความสัมพนัธ์ทาง
อำนาจมีความยุติธรรม ยอมรับสิทธิในการปกครอง หลักนิติธรรม/นิติรัฐ และ



- 138 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2567

 

 

 

ความสำนึกรู ้ในความยุติธรรม สิ่งต่าง ๆ เหล่านี้จะเสริมความเข้มแข็งให้แก่ 
“การก่อรูปของสันติภาพ” ที่มีความยั่งยืน อย่างไรก็ดี นอกจากประเด็นในเรื่อง
ความชอบธรรมแล้ว ประเด็นเรื ่องสถานะภูมิร ัฐศาสตร์ในภูมิภาคเอเชีย
ตะวันออกเฉียงใต้ปัจจุบันก็มีความสำคัญต่อสันติภาพที่จะต้องมีการพิจารณา
ด้วย เพราะมันทำให้การสร้างความชอบธรรมไปเสริมความเข้มแข็งของการสรา้ง
สันติภาพในพื้นที่แห่งความขัดแย้งต่าง ๆ พื้นที่ใดที่มีความขัดแย้งและอ่อนแอ
เปราะบางก็มีปัญหาความชอบธรรมและสันติภาพ เมื่อบวกกับประเด็นภูมิ
รัฐศาสตร์ที่มีการแข่งขันกันปัญหาก็จะมากข้ึนและซับซ้อนยิ่งขึ้น 

สภาวะสันติภาพในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้อาจจะพิจารณาไม่ได้อย่าง
เด่นชัดว่าประสบความสำเร็จทั้งในแง่สันติภาพเชิงบวกและสันติภาพเชิงลบ 
สันติภาพเชิงลบ หมายถึง การยุติความรุนแรงเชิงกายภาพ สันติภาพเชิงบวก 
หมายถึง การยุติความรุนแรงเชิงโครงสร้าง (Galtung, 1969) ในห้วงเวลาหลาย
ทศวรรษที่ผ่านมา เอเชียตะวันออกเฉียงใต้กลายเป็นพื้นที่ที่มีการแข่งขันกนัทาง
ภูมิรัฐศาสตร์มากขึ้น การสร้างสันติภาพก็มีความซับซ้อนมากยิ่งขึ้น  

รายงานของ The Asia Foundations ชี ้ว ่าหนทางเดินไปสู ่การสร้าง
สันติภาพในฟิลิปปินส์ ประเทศไทย อินโดนีเซียและประเทศอ่ืน ๆ ไม่ใช่เรื่องที่จะ
สัมฤทธิผลได้ง่าย ๆ โดยเฉพาะในภูมิภาคย่อย ๆ ที่ความขัดแย้งในระดับ       
อนุภูมิภาคกำลังแพร่ขยายไปทั่ว ทั้งเป็นเรื่องที่ถึงตายและยืดเยื้อ ในรอบ 20 ปี 
เกิดความขัดแย้งขึ ้นในระดับอนุภูมิภาค 26 แห่ง ในเอเชียใต้และเอเชีย
ตะวันออกเฉียงใต้ ซึ่งเป็นผลกระทบต่อประเทศต่าง ๆ กว่าครึ่งหนึ่งของภมูภิาค 
ความขัดแย้งเหล่านี้บางที่เป็นความขัดแย้งที่ใช้อาวุธที่ยาวนานที่สุดในโลก ซึ่ง
มักจะผ่านคนหลายรุ่นอายุ โดยเฉลี่ยประมาณ 40 ปี ในภูมิภาคเอเชีย ความ



- 139 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 3 No. 2 July - December 2024

 

 

 

ขัดแย้งในระดับอนุภูมิภาคเป็นรูปแบบความขัดแย้งด้วยอาวุธที่ใช้กันโดยทั่วไป
นับตั้งแต่ปี 1955 (Parks et al., 2013) 

การวิเคราะห์รากเหง้าปัญหา สาเหตุและเงื่อนไขของสันติภาพในเอเชีย
ตะวันออกเฉียงใต้จึงมีความสำคัญมากในทางวิชาการเพื่อหาวิธีในการสร้าง
สันติภาพซึ่งอาจจะมีหลายหนทาง นี่เป็นปริศนาที่จะต้องหาทางแก้ร่วมกัน 
โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ในเรื่องของ “การสร้างสันติภาพ” ซึ่งในทางปฏิบัติ การสร้าง
สันติภาพ จะเกิดในหลายบริบทพื้นที่ ในมินดาเนา ประเทศฟิลิปปินส์ ปาตานี 
ประเทศไทย ปาปัว ประเทศอินโดนีเซีย ประเทศเมียนมา พื้นที่อาเจะห์ ประเทศ
อินโดนีเซีย และติมอร์ เลสเต ดินแดนเหล่านี้มีลักษณะพิเศษทั้งในทางพื้นที่และ
มิติทางประวัติศาสตร์ (Spatial and Historical Saliences) มีการแข่งขันทาง
ภูมิรัฐศาสตร์ในอดีตและเหตุการณ์ปัจจุบันเฉพาะหน้า พลวัตเหล่านี้ยิ่งจะทำให้
มีความยุ่งเหยิงมากข้ึนไปอีก  

 ปฏิบัติการสันติภาพยังได้รับผลกระทบจากภูมิรัฐศาสตร์ในภูมิภาค
เอเชียตะวันออกเฉียงใต้ซึ่งมีสองมิติ คือ มิติด้านดินแดนหรือความมั่นคง และมิติ
ด้านทรัพยากร ตรรกะสองชนิดของภูมิรัฐศาสตร์ที่แสดงออกให้เห็นอย่างเด่นชัด
ก็คือความมั่นคงในด้านดินแดนและการใช้ทรัพยากร (Territorial, Security 
and Resource Extraction) ในประการที่สองคือ การสร้างสันติภาพจะบังเกิด
ความยั่งยืนได้ก็ด้วยความเข้าใจกระบวนการแห่งอัตสัมพันธ์วิสัยและการมีส่วน
ร่วมจากทุกฝ่าย (Inter-Subjective and Inclusive Process) ด้วยการทำให้
เกิดการมีส่วนร่วมจากตัวแสดงต่าง ๆ ทั้งภาครัฐ สังคม และผู้มีส่วนได้เสีย
หลายหลากประเภท ดังนั้น สันติภาพจะต้องเกิดจากความยินยอมพร้อมใจกัน
จากหลายฝ่าย โดยผู้มีส่วนได้เสียจำนวนมาก ในกระบวนการสร้างสันติภาพ  
ความยินยอมพร้อมใจกันจะทำให้เกิดความชอบธรรมที่ทำให้สันติภาพมีความยั่งยืน 



- 140 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2567

 

 

 

 แต่ทว่าย ังมีกระบวนการสร้างความชอบธรรม  (Legitimation 
Processes) อีกสองชนิดที่เข้ามายุ่งเก่ียวกับการสร้างสันติภาพ คือ การกระจาย
อำนาจและความมั่งคั ่งใหม่ (Redistribution) และการยอมรับในอัตลักษณ์ 
(Recognition) การกระจายอำนาจและความมั่งคั่งใหม่เป็นกระบวนการที่ช่วย
ให้การสร้างสันติภาพบรรลุความชอบธรรมทั้งในแง่วิธีการและในแง่เนื้อหาสาระ 
(Instrumental and Substantive Legitimacy) ส่วนการยอมรับอัตลักษณ์เป็น
กระบวนการที่ทำให้การสร้างสันติภาพมีความเป็นตัวแทนและความชอบธรรม 
กระบวนการทั้งสองอย่างคือการกระจายอำนาจและความมั่งคั่งใหม่ และการ
ยอมรับอัตลักษณ์ ทำให้เกิดความรู้สึกว่ามีความยุติธรรมซึ่งทำให้ประชาชน
ยอมรับสิทธิของผู้ปกครองในการดำเนินการปกครองเหนือดินแดน รวมทั้งการ
นำทรัพยากรธรรมชาติมาใช้ประโยชน์ หรือการจัดการทรัพยากร การรับรอง
และความชอบธรรมดังกล่าวคือเงื่อนไขสำคัญต่อการสร้างความเข้มแข็งของ
กระบวนการสันติภาพ 

 โดยสรุป ที่กล่าวมานี้คือความพยายามเพื่อที่จะหาแนวคิดใหม่ในเรื่อง
การสร้างสันติภาพในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้  โดยคิดถึงทั้งในแง่ภูมิ
รัฐศาสตร์และการสร้างความชอบธรรม ดังที่จะได้เห็นต่อไป การสร้างสันตภิาพ
ในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ที่ผ่านมาไม่ใช่เรื่องที่ง่ายและยังไม่มีความ
เข้มแข็งเท่าที่ควร 
 
การแบ่งปันอำนาจ (Power-Sharing)   

 ประเด็นทางทฤษฎีอีกประการหนึ่งในแนวความคิดใหม่เรื่องการสร้าง
สันติภาพในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ก็คือ ข้อเสนอเรื ่องรูปแบบการ
กระจายอำนาจหรือการแบ่งปันอำนาจ (Power-Sharing)  Allison McCulloch 
จากหนังสือเรื ่อง Power-Sharing and Political Stability in Deeply 



- 141 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 3 No. 2 July - December 2024

 

 

 

Divided Societies ชี้ให้เห็นว่าการทำข้อตกลงสันติภาพที่ลงนามกันในรอบ
ยี่สิบปีที่ผ่านมานั้นมักจะรวมเอาเรื่องการกระจายอำนาจหรือการแบ่งปันอำนาจ 
(Power-Sharing) ในรูปแบบใดรูปแบบหนึ่งเอาไว้ ดังที่มีการทำข้อเสนอทาง
นโยบายจากองค์กรระหว่างประเทศ เช่น สถานการณ์ในอัฟกานิสถาน บอสเนีย
และเฮเซอร์โกวินา โคโซโว และอิรัก นอกจากนี้ยังมีในข้อตกลงเรื ่องกระจาย
อำนาจที ่ทำกันเองจากความขัดแย้งภายในประเทศ เช่น เบลเยียม บุรุนดี 
ไอร์แลนด์เหนือ และทีรอลใต้ ยิ่งไปกว่านั้น ยังมีข้อเสนอเรื่องการกระจายอำนาจ
ในการแก้ปัญหาความขัดแย้งในอีกหลายประเทศ เช่น ไซปรัส ฟิจิ เคนยา มาเลเซีย 
ไนจีเรีย รวันดา แอฟริกาใต้ ศรีลังกา และซิมบับเว เป็นต้น (McCulloch, 2014) 

ระบอบการปกครองอาจจะแบ่งกันได้หลายวิถีทาง เช่น ด้วยลักษณะชาติ
พันธุ์ ศาสนา ภาษา และอุดมการณ์ การมองโดยทั่วไป คือการแบ่งแยกกันด้วย
ชาติพันธุ์ภายในสังคมจะเกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อมีความแตกต่างกันเป็นอย่างมาก 
และปัญหาชาติพันธุ์กลายเป็นจุดเด่นในการแบ่งแยกทางการเมือง โดยเฉพาะใน
เรื ่องผลประโยชน์ทางการเมือง เช่น ในการเลือกตั้ง ภายใต้เงื ่อนไขดังกล่าว 
ความรู ้สึกแตกต่างในเรื ่องชาติพันธุ์เป็นพื้นฐานของการสร้างกลุ่มและการ
แบ่งแยกกลุ่มอย่างถาวรจนกลายเป็นกลุ่มอัตลักษณ์ที่แขวนป้ายชื่อต่างกัน และ
เกิดการต่อสู้กับคนกลุ่มอื่นที่แบ่งแยกอัตลักษณ์ในลักษณะเดียวกัน เมื่อความ
เป็นสมาชิกกลุ ่มชาติพันธุ ์กลายเป็นเร ื ่องทางการเมืองมากเกินไป และ
ความสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มมีความเป็นปฏิปักษ์ และนำไปสู่การใช้ความรุนแรง 
ระบอบการปกครองก็จะถูกมองว่ามีการแบ่งแยก ขาดฉันทามติในการตัดสินใจ  

 ระบอบประชาธิปไตยจึงมีความสำคัญที่สุดในการแก้ปัญหาเหล่านี้ 
เพราะมีการจัดการโดยเชื่อว่าพลเมืองมีความเท่าเทียมกันทางการเมือง และเปิด
ช่องทางให้มีส่วนร่วมในการตัดสินใจอย่างแท้จริง กลไกการมีส่วนร่วมโดย
สถาบันที ่ไม่ใช้ความรุนแรงทำให้ระบบลักษณะนี ้เป็นตัวเลือกที ่ดีกว่า เช่น         



- 142 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2567

 

 

 

มีพรรคการเมืองและระบบตัวแทนในรัฐสภา มิใช่ด้วยวิธีใช้การปราบปรามและ
ไม่เปิดโอกาสให้ฝ่ายที่เห็นต่างมีพื้นที่ในการแสดงความคิดเห็น 

Arend Lijphart ซึ่งเป็นนักรัฐศาสตร์ที่มีชื่อเสียงในเรื่องการออกแบบ
รูปแบบกระจายอำนาจได้อธิบายว่า ในขณะที่ประชาธิปไตยเป็นทางออกที่ดี แต่
ก็ไม่ใช่ว่าประชาธิปไตยทุกรูปแบบมีความเหมาะสมเพียงพอต่อการแก้ปัญหาใน
สังคมที่มีการแตกแยกกันอย่างบาดลึก การปกครองโดยเสียงของคนส่วนข้าง
มาก มีปัญหาอย่างยิ่งในสังคมที่การลงคะแนนเลือกตั้งแบ่งแยกกันไปตามกลุ่ม
เชื้อชาติ ชาติพันธุ์ และอัตลักษณ์ ซึ่งจะนำไปสู่การควบคุมโดยฝ่ายชนชั้นนำที่มี
อำนาจนำ (Hegemonic Control) ดังนั้น การจัดการปกครองด้วยการแบ่งปัน
อำนาจ (Power-Sharing Governance) จึงอาจจะเป็นสิ่งที่จำเป็นในสังคมที่มี
ปัญหาการแตกแยกกันทางอัตลักษณ์อย่างมาก (Lijphart, 1969) 

 ประเทศที่เจอปัญหาแบบนี้มีวิธีแก้อยู่สองวิธี คือ 1) การขจัดความ
แตกต่างด้วยวิธีการฆ่าล้างเผ่าพันธุ์ การขับไล่ประชากรจำนวนมากให้เป็นผู้
อพยพลี้ภัย แบ่งแยกประเทศ สร้างนโยบายการผสมกลมกลืน หรือ 2) จัดการ
ความแตกต่างด้วยการใช้อำนาจนำในการควบคุม การใช้ผู้เจรจาไกล่เกลี่ยหรือ
ระบบอนุญาโตตุลาการ การสร้างระบบสหพันธรัฐ และจัดการการแบ่งปัน
อำนาจ (Power-Sharing) 
 การปกครองประชาธิปไตยด้วยการแบ่งปันอำนาจ (Democratic 
Power-Sharing) จึงตั ้งอยู ่บนฐานคิดว่ารูปแบบบางอย่างของการร่วมกัน
ตัดสินใจระหว่างกลุ่มอัตลักษณ์ต่าง ๆ ในสังคมที่มีความแตกแยกกันอาจจะเป็น
วิธีที่ดีที่สุดในการสร้างเสถียรภาพทางการเมือง การแบ่งปันอำนาจประกอบด้วย
สององค์ประกอบ คือ อำนาจและการแบ่งปัน (Power and Sharing) อันนี้ก็
หมายความว่าอำนาจที่รัฐนำมาใช้นั ้นจะมีประสิทธิผลและไม่ใช่เป็นเพียงแค่
อำนาจในเชิงสัญลักษณ์ อำนาจจะต้องมีการจัดการร่วมกันจริง ๆ 



- 143 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 3 No. 2 July - December 2024

 

 

 

การแบ่งปันอำนาจเกิดขึ้นในระบบการเมืองที่อำนาจรัฐ (Authority of 
the State) ถูกจัดการร่วมกันโดยไม่ใช่เป็นเพียงแค่มาจากฐานการสนับสนุนจาก
คนกลุ่มเดียวแคบ ๆ ในการเลือกตั้ง แนวคิดในการสนับสนุนการจัดการอำนาจ
ทางการเมืองร่วมกันทำให้มีการเข้าถึงการตัดสินใจร่วมกัน “อย่างแท้จริง” ให้แก่
กลุ่มประชากรต่าง ๆ ซึ่งอาจจะกลายเป็นพวกคนชายขอบก็ได้ถ้าใช้แต่หลักการ
เสียงส่วนข้างมากอย่างง่าย อย่างไรก็ดี ต้องเข้าใจด้วยว่าการแบ่งปันอำนาจไม่ได้
เป็นวิธีการที่สมบูรณ์แบบในการแก้ปัญหาความขัดแย้ง เรื่องนี้มิใช่ยาสารพดันึก 
แต่ระบบการแบ่งปันอำนาจสามารถจะแก้ปัญหาการขาดฉันทามติในการ
ตัดสินใจที่เกิดจากตัวแทนของกลุ่มหนึ่งกลุ่มใดมีอำนาจตัดสินใจแต่ฝ่ายเดียว  
และมีการต่อสู้แข่งขันกันมากเสียจนกระทั่งมีการท้าทายจากฝ่ายที่มีความเป็น
ตัวแทนทางการเมืองของคนกลุ่มอื่น ๆ ในท่ามกลางสถานการณ์ดังกล่าวความ
ขัดแย้งจะกลายเป็นเรื่องที่ฝังรากลึก 

จึงเป็นไปไม่ได้ที่ประชาชนในสังคมที่มีความแตกแยกกันอย่างมากจะ
ถูกทึกทักเอาว่ายอมรับการแจกแจงจัดสรรทางการเมืองด้วยวิธีบางอย่างอันจะ
เป็นผลให้เกิดผลสำเร็จในการแก้ปัญหาทางการเมืองได้อย่างง่าย ๆ รูปแบบทาง
การเม ืองอ ีกแบบหน ึ ่ งในประชาธ ิปไตยที่ถ ูกเสนอข ึ ้นมา  ค ือ ระบอบ
ประชาธิปไตยแบบสหสังคม หรอื Consociationalism ซึ่งเป็นรูปแบบหนึ่งของ
การแบ่งปันอำนาจในระบอบประชาธิปไตย นักรัฐศาสตร์ให้คำจำกัดความ  “รัฐ
แบบสหสังคม” ว่าเป็นรัฐที่มีการแบ่งแยกภายในที่สำคัญตามแนวชาติพันธุ์ 
ศาสนา หรือภาษา แต่ยังคงมีเสถียรภาพเนื่องจากการปรึกษาหารือกันระหว่าง
ชนชั้นนำในกลุ่มเหล่านี ้รัฐแบบสหสังคมมักถูกนำไปเปรียบเทียบว่าตา่งกับรัฐทีม่ี
ระบบการเลือกตั ้งในแบบเสียงข้างมาก เป้าหมายของรัฐแบบสหสังคมคือ
เสถียรภาพทางการเมืองการปกครอง ความยั่งยืนของการปกครองแบบแบ่งปัน
อำนาจ ความอยู่รอดของประชาธิปไตยและการหลีกเลี่ยงความรุนแรง  



- 144 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2567

 

 

 

 แนวคิดการสร้างระบอบประชาธิปไตยแบบสหสังคมนี้เป็นหนึ่งในความ
พยายามในการออกแบบประชาธิปไตยเพื่อแก้ปัญหาสังคมที่มีความแตกแยกกันมาก
ในเรื่องทางชาติพันธุ์ อัตลักษณ์ และภาษา ความจริงข้อเสนอมีสองแนวทางก็คือ
แนวทางแรกที่ เร ี ยกว ่ า  ระบอบประชาธ ิ ป ไตยแบบสหส ั งคม  หรื อ 
Consociationalism แบบนี้ และแนวทางที่สองคือ ระบอบประชาธิปไตยแบบเน้น
ศูนย์กลาง หรือ Centripetalism2 ซึ่งการเมืองแบบที่สองนี้มีเป้าหมายที่ชัดเจนว่า
จะออกแบบการเมืองให้เกิดแกนหมุนเข้าหาศูนย์กลางของระบบการเมือง เพื่อดึง
พรรคฝ่ายต่าง ๆ เข้ามาสู่ทางสายกลางหรือนโยบายประนีประนอม และเสริมความ
เข้มแข็งของแกนที่อยู่ตรงกลางในสังคมที่แตกแยกเป็นหลายปีก (Reilly, 2012) 

ดังที ่กล่าวไปแล้วข้างต้น ระบอบประชาธิปไตยแบบสหสังคมให้
ความสำคัญกับความร่วมมือระหว่างชนชั้นนำหรือระหว่างผู้นำของกลุ่มที่มาจาก
หลากหลายชุมชน ภายใต้ตัวแบบอันนี้ มาตรการโดยเฉพาะทางสถาบัน เช่น 
คณะรัฐมนตรีแบบรัฐบาลผสมขนาดใหญ่ (Grand Coalition) หรือระบบการ
เลือกตั้งแบบการเป็นตัวแทนตามสัดส่วน (PR) การให้อำนาจวีโต้กับคนส่วนขา้ง
น้อยและเขตปกครองตัวเองของกลุ่มชาติพันธุ์ มาตรการเหล่านี้เพิ่มความเป็น
อิสระและอิทธิพลของกลุ่มชาติพันธุ์ ส่วนแนวทางที่เป็นทางเลือกซึ่งก็คือระบอบ
ประชาธิปไตยแบบเน้นศูนย์กลาง หรือ Centripetalism จะพยายามหลีกเลี่ยง
ระบอบสหสังคมและส่งเสริมการเชื่อมประสานระหว่างชุมชนด้วยการส่งเสริมให้
มีพรรคการเมืองที ่ผสมข้ามชาติพันธุ ์ แนวทางระบอบประชาธิปไตยแบบ       
สหสังคมได้รับอิทธิพลจากนักรัฐศาสตร์ชื่อ Arend Lijphart ซึ่งพยายามจะทำ

 
2 ในทางทฤษฎี Centripetalism ถูกเรียกอีกแบบหนึ่งว่าแนวทางแบบบูรณาการ ที่ส่งเสริมให้คนในเสียงส่วนข้างนอ้ย
ของสังคมได้มีอิทธิพลในการตัดสินใจเลือกของเสียงส่วนข้างมากด้วย โดยผ่านระบบการเลือกต้ังที่จำเป็นต้องมีการผสม
ข้ามกลุ่มชาติพันธุ์หรืออัตลักษณ์ในกลุ่มผู้นำทางการเมือง ผู้เสนอแนวคิดนี้ ต้องการที่จะให้รางวัลจูงใจแก่แนวคิดสาย
กลางในทางการเมืองและไม่เชื่อว่าจะเกิดความรู้สึกสมานฉันท์ในสังคมที่ยังคงนำเสนอภาพลักษณ์ความแตกต่างหรือ
แตกแยก 



- 145 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 3 No. 2 July - December 2024

 

 

 

ให้เกิดสังคมแบบพหุวัฒนธรรมอย่างแท้จริง ส่วนระบอบประชาธิปไตยแบบเน้น
ศูนย์กลาง ก็เป็นความพยายามจะลดความเข้มข้นของลักษณะทางชาติพันธุ์ ใน
การแข่งขันทางการเมืองและส่งเสริมการเมืองแบบผสมข้ามวัฒนธรรมและ    
อัตลักษณ์  

ในทางทฤษฏีระบอบประชาธิปไตยแบบเน้นศูนย์กลาง (Centripetalism) 
พัฒนามาจากงานวิพากษ์แนวคิดประชาธิปไตยแบบสหสังคม  (Consociationalism) 
ของนักวิชาการอเมริกันชื่อ Donald L. Horowitz (2000) ซึ่งต้องการจะหาสูตรการ
สร ้างสถาบ ันท ี ่สอดคล ้องก ับการแก้ป ัญหาส ังคมที ่แบ ่งแยก ในขณะที่  
ประชาธิปไตยแบบสหสังคม มุ่งสร้างการทำงานร่วมกันกับทุกฝ่าย และมีระบบ
ตัวแทนของแต่ละกลุ่มชาติพันธุ์ในการปกครอง แต่ระบอบประชาธิปไตยแบบ
เน้นศูนย์กลางมุ่งจะลดความเป็นการเมืองของกลุ่มชาติพันธุ์และสนับสนุนพรรค
การเมืองที่ร่วมมือกันหลายชาติพันธุ์ 

ดังนั้นประชาธิปไตยแบบเน้นศูนย์กลาง (Centripetalism) ให้ความสำคัญ
กับสถาบันที่ส่งเสริมความร่วมมือกันและมีการปรับตัวให้เข้าหากันและส่งเสริม
การบูรณาการข้ามชาติพันธุ์ แนวคิดนี้มองว่าวิธีดีที่สุดในการเมืองประชาธิปไตยใน
แบบที่มีความแตกแยกทางสังคมไม่ใช่การผลิตซ้ำการแบ่งแยกทางชาติพันธุ์ ให้
ปรากฏในอยู่สภานิติบัญญัติและกลไกของความเป็นตัวแทน แต่จะต้องทำให้
เงื ่อนไขอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ลดหรือคลายความเป็นการเมือง ด้วยการสร้าง
สถาบันที่ส่งเสริมการปรองดองปรับตัวระหว่างกลุ่มที่ต่อสู้แข่งขันกัน สถาบันที่
ส่งเสริมพรรคฝ่ายต่าง ๆ และผู้สมัครที่รวมคะแนนเสียงข้ามเส้นแบ่งชาติพันธุ์ 
การเมืองแบบเน้นศูนย์กลางสามารถส่งเสริมความร่วมมือกันและลดความร้อนแรง
ของการเมืองแบบเน้นความแตกต่างทางชาติพันธุ์ 
 Reilly (2012) ได้สรุปให้เห็นลักษณะพิเศษของประชาธิปไตยแบบสหสังคม 
(Consociationalism) คือ มีการเลือกตั้งแบบตามสัดส่วน มีพรรคการเมืองที่แยก



- 146 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2567

 

 

 

ตามกลุ่มอัตลักษณ์หรือชาติพันธุ์ มีรัฐบาลผสมจากหลายฝ่าย เสียงข้างน้อยสามารถ
วีโต้ได้ มี Grand Coalition และมีเขตปกครองตนเองชาติพันธุ์และ/หรือสหพันธรัฐ 
แต่ลักษณะพิเศษของประชาธิปไตยแบบเน้นศูนย์กลาง (Centripetalism) คือ ระบบ
การลงคะแนนเลือกตั้งแบบข้ามกลุ่มชาติพันธุ์ มีพรรคการเมืองที่ไม่ยึดตามกลุ่มชาติ
พันธุ์หรือเป็นพรรคผสมข้ามชาติพันธุ์/อัตลักษณ์ มีรัฐบาลผสมข้ามชาติพันธุ์ ไม่มี
การวีโต้จากเสียงข้างน้อย และระบอบนี้ไม่มีเขตปกครองตนเองของกลุ่มชาติพันธุ์
และไม่มีสหพันธรัฐ 
 
โมเดลการปกครองประชาธิปไตยแบบ Power-Sharing 
 
ตาราง 1 โมเดลการปกครองประชาธิปไตยแบบ Power-Sharing 
 Consociationalism Centripetalism 

การเลือกตั้ง การเลือกตั้งแบบสัดส่วน PR การลงคะแนนเลือกตั้งร่วมกัน
ข้ามกลุ่มชาติพันธุ ์

พรรคการเมือง พรรคการเมืองที่แยกตามกลุ่ม 
อัตลักษณ์ 

พรรคการเมืองที่ไม่ยึดตาม
กลุ่มชาติพันธุ ์หรือพรรคผสม
ข้ามชาติพันธุ ์

คณะรัฐมนตร ี รัฐบาลผสมหลายฝ่าย เสียงข้าง
น้อยวโีต้ได้ 
Grand Coalition 

รัฐบาลผสมข้ามชาติพันธุ ์ไม่มี
การวีโตจ้ากเสียงขา้งน้อย 

การโอนอำนาจ เขตปกครองตนเองชาติพันธุ์และ/
หรือสหพันธรัฐ 

ไม่มีเขตปกครองตนเองชาติ
พันธุ์และไม่มีสหพันธรัฐ 

แหล่งที่มา: Benjamin Reilly, “Institutional Designs for Diverse Democracies: Consociationalism, 
Centripetalism and Communalism Compared,” European Political Science, 11 (July, 2012), 269. 

 
 
 



- 147 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 3 No. 2 July - December 2024

 

 

 

สันติภาพในอาเจะห์ (Centripetal Peace Field in Aceh, Indonesia) 
 I Ketut Putra Erawan ศึกษากรณีอาเจะห์และอธิบายว่า ตั้งแต่มี
ข้อตกลงสันติภาพในอาเจะห์ใน ปี 2005 ที่ Helsinki โดยรัฐบาลอินโดนีเซียและ
ขบวนการอาเจะห์เสรี อาเจะห์ได้รับโอกาสมากขึ้นในการปกครองตัวเองและ
สามารถรักษาอัตลักษณ์อิสลามของตนเอง ทั้ง ๆ ที่ว่ากระบวนการสันติภาพ   
อาเจะห์จะนำมาซึ่งระบอบประชาธิปไตยแบบ Consociationalism เพราะมี
ตัวแทนจากชุมชนในการบริหารตามสัดส่วน และมีอำนาจวีโต้จากฝ่ายศาสนา 
แต่ในระยะหลัง สันติภาพอาเจะห์ได้พัฒนาไปสู่ “สันติภาพที่รวมศูนย์” ในขณะ
ที่ในสันติภาพอาเจะห์ผูกติดกับสนามแห่งอำนาจ พรรคการเมืองในท้องถิ่นไม่
สามารถผูกขาดในการเลือกตั้งท้องถิ่น เพราะพรรคการเมืองระดับชาติอาจจะ
เข้าร่วมในการเมืองท้องถิ่น แต่พรรคท้องถิ่นจะต้องร่วมกับพรรคในระดับชาติ
เพ ื ่อจะเข ้าร ่วมการเม ืองระด ับชาต ิ การเล ือกต ั ้งท ั ่วไปและการเล ือกตั้ง
ประธานาธิบดีในอาเจะห์ถูกครอบงำโดยพรรคการเมืองในระดับชาติ การแบ่งปัน
อำนาจในอาเจะห์ได ้พ ัฒนาไปสู่ ระบอบประชาธิปไตยแบบเน ้นศ ูนย์กลาง 
(Centripetalism) เช่น ให้ประโยชน์แก่นักการเมืองสายกลาง เกิดการสร้าง
รัฐบาลผสมสายกลางและการจัดการที่ข้ามกลุ่มชาติพันธุ์ ทั้ง  ๆ ที่มีกฎหมาย
พิเศษในอาเจะห์ กฎหมายอื่น ๆ เช่น เรื่องการเลือกตั้งประธานาธิบดี การคลัง
ท้องถิ่น และความสัมพันธ์ระหว่างองค์กรปกครองของรัฐบาล โดยกฎหมาย   
อ่ืน ๆ ทั้งหมดนี้ตั้งอยู่บนฐานคิดเรื่องรัฐเดี่ยวที่เป็นแบบ Centripetalism ซึ่งทำ
ให้อาเจะห์มีพัฒนาการคล้ายจังหวัดอื่น ๆ ในอินโดนีเซีย ลักษณะพิเศษของ    
อาเจะห์ทำให้สามารถใช้กฎหมายชาริอะได้ แต่ในทางปฏิบัติ  สิทธิพิเศษนี้ถูก  
ท้าทายโดยกลุ่มสิทธิมนุษยชน สิทธิสตรี และนักประชาธิปไตย ซึ่งสนับสนุนการ
ยอมรับสิทธิผู้หญิงและเด็ก (Erawan et al., 2024) 
 



- 148 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2567

 

 

 

สันติภาพแบบผสมและการสร้างความชอบธรรมในยุคหลังความขัดแย้งที่   
มินดาเนา 

Julio C. Teehankee และ Kevin Nielsen M. Agojo ได้วิเคราะห์
การเมืองของเขตปกครองตนเองบังซาโมโรโดยชี้ให้เห็นว่ากระบวนการสันติภาพ
ในเขตปกครองตนเองบังซาโมโรในมุสลิมมินดาเนาหรือ  Bangsamoro 
Autonomous Region in Muslim Mindanao (BARMM) อยู่ในสถานการณ์ที่
อ ่อนไหวแปรปรวน สถาบันมีความสัมพันธ์ทางอำนาจที ่ถ ่วงดุลกันอย่าง
ละเอียดอ่อนระหว่างอดีตกองกำลังปฏิวัติและตระกูลการเมืองเก่า กลุ่มปฏิวัติ
ได้รับอำนาจมากข้ึนในระหว่างช่วงหลังความขัดแย้งและในห้วงระยะการเปลี่ยน
ผ่านไปสู่การออกแบบสถาปัตยกรรมอำนาจของเขตปกครองตนเองในระดับ
ภูมิภาค ส่วนฝ่ายตระกูลการเมืองเก่าก็ไม่คุ้นเคยกับการเมืองแห่งการเลือกตั้งใน
แบบใหม่และกติกาสถาบันแบบใหม่ ทั้งสองฝ่ายจึงรู้สึกอ่อนไหวเรื่องการส่งมอบ
อำนาจและหน้าที่เพื่อให้เข้ากับความเป็นจริงทางการเมืองใหม่ในภูมิภาค ในการ
จัดการปกครองในสันติภาพแบบผสม (Hybrid Governance) ระบบอุปถัมภ์
แบบใหม่อาจจะเกิดขึ้น ผู้ถูกอุปถัมภ์และผู้อุปถัมภ์กำลังร่วมมือกันสร้างระเบียบ
ทางการเมืองหลังจากยุคความขัดแย้งโดยพุ่งเป้าความสนใจต่อความสามารถ
ของชนชั ้นนำในการตกลงต่อรองระหว่างกันและกัน และการต่อรองกับ
ประชาชน แรงจูงใจผลประโยชน์ในทางเศรษฐกิจการเมืองทำให้เป็นเรื่องง่ายท่ี
ชนชั้นนำจะแจกแจงแจกจ่ายผลประโยชน์สาธารณะให้แก่ผู้อยู่ใต้อุปถัมภ์เพื่อ
แลกเปลี่ยนกับการสนับสนุน กลุ่มที่เข้าถึงความรุนแรงได้ก็จะใช้มันเพื่อแสวงหา
ผลประโยชน์เชน่กัน ระเบียบทางการเมืองหลังยุคความขัดแย้งเป็นมรดกตกทอด
ของการต่อสู้ในอดีต ทำให้เกิดภูมิทัศน์การเมืองในปัจจุบันและสร้างแรงจูงใจ
ให้กับผู้เล่นทางการเมืองฝ่ายต่าง ๆ ทำให้มีการควบคุมความสัมพันธ์และจำกัด
พฤติกรรมทางการเมือง ดังนั้นระเบียบแห่งอำนาจจึงเป็นเรื่องของการจัดการ



- 149 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 3 No. 2 July - December 2024

 

 

 

ของชนชั้นนำซึ่งรวมไปถึงการสร้างรัฐบาลผสมระหว่างกลุ่มต่าง  ๆ เพื่อการ
ปกครอง กล่าวในอีกแง่หนึ่งโมเดลการเมืองประชาธิปไตยเพื่อแก้ปัญหาความ
ขัดแย้งของมินดาเนามีส่วนคล้ายคลึงกับแนวคิดประชาธิปไตยแบบสหสังคม 
(Consociationalism) ชนชั้นนำกลุ่มต่าง ๆ มีการแบ่งเป็นพรรคการเมืองหลาย
ฝ่ายที ่เคยขัดแย้งกัน มาต่อสู ้กันในระบบรัฐสภาระดับภูมิภาค (Regional 
Parliament) แม้จะยังไม่มีการวีโต้ของฝ่ายเสียงข้างน้อยระบุไว้ก็ตาม แต่รูปแบบ
สหสังคมนี้ได้ถูกนำมาใช้โดยผสมกับรูปแบบเก่าของการเมืองในระบบอุปถัมภ์ 
(Teehankee & Agojo, 2024) 
 
สันติภาพที่แตกแยกเป็นหลายรูปแบบในปาปัว อินโดนีเซีย: การผสมรูปแบบ
การแบ่งปันอำนาจและการต่อสู้เพื่อความยุติธรรม 

ในอีกด้านหนึ่ง การวิเคราะห์ของ I Ketut Putra Erawan เรื่องกรณี
ของจังหวัดปาปัว ประเทศอินโดนีเซีย ก็มีลักษณะพิเศษอีกอย่างในรูปแบบการ
สร้างสันติภาพ ปาปัวถูกออกแบบการปกครองให้เป็นเขตปกครองพิเศษด้วยการ
จัดสรรงบประมาณสนับสนุนและการมีตัวแทนของท้องถิ่นในการตัดสินใจ แม้จะ
ได้รับสถานะพิเศษ แต่สันติภาพในปาปัวยังอยู่ห่างไกลจากความเป็นจริง การ
ครอบงำด้วยอำนาจ ความรุนแรงและการขูดรีดเอาเปรียบจากส่วนกลางยัง
ปรากฏให้เห็น เราอาจจะวิเคราะห์สภาพเช่นนี้ว่า สันติภาพเชิงลบ (การไร้ซึ่ง
ความรุนแรงทางกายภาพ) และสันติภาพเชิงบวก (การไร้ซึ่งปัญหาอยุติธรรมทาง
สังคมเศรษฐกิจและการเมือง) ยังไม่เกิดขึ้น ปาปัวจึงตกอยู่ในสภาพที่เรียกว่า 
สันติภาพที่แตกแยกเป็นหลายรูปแบบ (Ramified Peace) ด้วยสาเหตุต่าง ๆ ดังนี้ 

ประการแรก ตั้งแต่เริ่มมีการผนวกเข้ามาในดินแดนประเทศอินโดนีเซีย 
จังหวัดปาปัวถูกตั ้งคำถามความชอบธรรมในการปกครองโดยอินโดนีเซีย 
ประการที่สอง ปาปัวมีประเด็นเรื ่องความเสมอภาคเท่าเทียมในการแบ่งปัน



- 150 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2567

 

 

 

ผลประโยชน์ทางเศรษฐกิจและทรัพยากร ระหว่างรัฐบาลกลางและจังหวัดปาปวั 
ประการที่สาม มีประเด็นมากมายเกิดขึ้นในเรื่องการใช้อำนาจในพื้นที่ แทนที่จะ
เป็นเรื่องสวัสดิการและความยุติธรรม ปัจจัยเหล่านี้ทำให้เราเข้าใจแก่นแท้ของ
ปัญหาที่เกิดในปาปัว ซึ่งเป็นเรื่องประวัติศาสตร์ ปัจจัยเชิงโครงสร้างผสมกับ
พลวัตทางการเมืองรายวันและการแตกแยกที่เกิดในปัจจุบัน (Erawan, 2024)  

สิ่งที่จะต้องเข้าใจคือ ปัญหาเรื ่องการแบ่งปันอำนาจในการกำหนด
ความสัมพันธ์ทางอำนาจระหว่างส่วนกลางกับท้องถิ่นทำให้มีผลกระทบต่อ
สันติภาพ ความจริงการจัดการของปาปัวเป็นการผสมระหว่างประชาธิปไตย
แบบสหสังคม (Consociationalism) และประชาธิปไตยแบบเน้นศูนย์กลาง 
(Centripetalism) ซึ่งทำให้ระบบมีลักษณะสันติภาพที่แตกแยกแตกต่าง การ
แบ่งปันอำนาจแบบสหสังคม  (Consociationalism) ทำให้ปาปัวมีตัวแทนจาก
หลายชุมชนที ่หลากหลายข้ามกลุ ่มอยู่ร ่วมกันในฝ่ายบริหาร มีตัวแทนชน
พื้นเมือง การปกครองตนเองของกลุ่มและให้มีสิทธิในการวีโต้ของชนพื้นเมือง 
แต่โดยที่ไม่ได้ปรึกษาหารือกับคนท้องถิ่น รัฐบาลกลางก็แบ่งจังหวัดในปาปัวเป็น 
7 จังหวัดโดยพลการ การแบ่งแยกนี้ไปปลุกกระแสการแข่งขันระหว่างชาติพนัธุ์
ที่แต่เดิมลดลงไปแล้วให้กลับมาอีก โดยเฉพาะในเรื่องตำแหน่งทางการเมืองและ
ทรัพยากรธรรมชาติ สิ่งนี้ทำให้เกิดความขัดแย้งระหว่างชุมชนที่ทำให้สันติภาพใน
ปาปัวมีความซับซ้อนยิ่งขึ้นไปอีก ในขณะเดียวกัน การขูดรีดทรัพยากรธรรมชาติ 
การอพยพประชากรจำนวนมาก และโครงการสำคัญของรัฐก็ทำให้เกิดปัญหา
ความชอบธรรมของรัฐด้วย 

ในอีกด้านหนึ่ง ปัญหาปาปัวก็เกี ่ยวกับเรื่องของการเคลื่อนไหวเพื่อ
ความยุติธรรมทางสังคม รูปแบบของความยุติธรรมทางสังคมเกิดขึ้นสองอย่าง
คือ ข้อเรียกร้องเรื ่องการสร้างระบบการกระจายอำนาจและความมั่งคั ่งใหม่ 
(Redistribution) และการยอมรับในอัตลักษณ์ (Recognition) รูปแบบสอง



- 151 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 3 No. 2 July - December 2024

 

 

 

อย่างของการเคลื่อนไหวเพื่อความยุติธรรมทางสังคม มีผลกระทบต่อตัวแสดง
บทบาทต่างกลุ่มกัน สถาบันที่ต่างกัน และระเบียบทางสัญลักษณ์ที่แตกต่างกัน 
ข้อเรียกร้องเรื ่องการสร้างระบบการกระจายอำนาจและความมั่งคั ่งใหม่ เป็น
ข้อเสนอโดยชนชั ้นนำในท้องถิ ่น รวมทั ้งนักกิจกรรม และนักวิชาการ ใน
ขณะเดียวกันข้อเรียกร้องเรื่องการยอมรับในอัตลักษณ์ (Recognition) ถูกเสนอ
โดยองค์กรศาสนา กลุ ่มคนพลัดถิ ่น และหุ ้นส่วนใหม่ที่มาจากต่างประเทศ 
รัฐบาลอินโดนีเซียพยายามชักชวนเครือข่ายนานาชาติและนักการทูตเพื่อให้มี
บทบาทในท้องถิ่นและลดทอนข้อเรียกร้องจากท้องถิ่น เพราะเหตุนี้สันติภาพใน
ปาปัวได้พัฒนาไปสู่การแตกแขนงเป็นหลายอย่างและขยายพื้นที่ไปหลายสนาม
ด้วยการผสมผสานรูปแบบการแบ่งปันอำนาจและความต่อเนื่องของการต่อสู้
เพื่อความยุติธรรมด้วย 
 
ภูมิรัฐศาสตร์ ความชอบธรรม และการสร้างสันติภาพ : ประสบการณ์จาก
ภาคใต้ของประเทศไทย 
 Srisompob Jitpiromsri และ Paul Chambers (2024) ชี้ให้เห็นว่า
ในท่ามกลางความขัดแย้งจังหวัดชายแดนภาคใต้ของประเทศไทย นักวิชาการ
หลายคนมองว่าเป็นปัญหาความชอบธรรมทางการเมืองของรัฐไทย เช่น งานของ 
Duncan McCargo, Surin Pitsuwan, Wankadir Che Man และ Ibrahim 
Sukree โดยเฉพาะงานของ McCargo ที่ชี้ให้เห็นปัญหาความชอบธรรมและ
เสนอทางออกให้มีรูปแบบการปกครองแบบพิเศษ  แม้จะเริ ่มมีกระบวนการ
พูดคุยสันติภาพเมื่อปี พ.ศ. 2556 แต่สถานการณ์สันติภาพดูเหมือนจะหยุดชะงกั 
ไม่มีอะไรเปลี่ยนแปลงมากนักหลังจากยี่สิบปีของเหตุการณ์ความไม่สงบ3  

 
3 ข้อสรุปทางวิชาการในปัญหารากเหง้าความขัดแย้งในจังหวัดชายแดนภาคใต้ของประเทศไทยคือประเด็นเรื ่อง          
อัตลักษณ์ (Identity Conflict) ซึ่งประกอบด้วยความสำนึกว่ามีการถูกกดทับในเรื ่องประวัติศาสตร์ ชาติพันธุ์ และ



- 152 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2567

 

 

 

 อย่างไรก็ดี ประเด็นภูมิรัฐศาสตร์ในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ยิ่งทำ
ให้สถานการณ์มีความท้าทายมากยิ่งขึ้น โดยเฉพาะอย่างยิ่งในการแข่งขันกันระหว่าง
มหาอำนาจทั้งในระดับโลกและภูมิภาคอันมีผลกระทบต่อภาคใต้ของประเทศไทย
ด้วย ประเด็นท้าทายประการแรกคือการเข้ามาของอภิมหาโปรเจคที่ดำเนินการโดย
รัฐและได้รับการสนับสนุนบางส่วนจากประเทศสาธารณะประชาชนจีน เช่น 
โครงการนิคมอุตสาหกรรมที่อำเภอจะนะ จังหวัดสงขลา นิคมอุตสาหกรรมจะนะ 
เป็นโครงการพัฒนานิคมอุตสาหกรรมโดยครอบคลุมพื้นที่ประมาณ 20,000 ไร่ ใน
พื ้นที ่ตำบลนาทับ ตำบลตลิ ่งชัน และตำบลสะกอม โดยจะมีการผสมผสานของ
อุตสาหกรรมหนักและอุตสาหกรรมเบาไม่ว ่าโรงไฟฟ้า ท่าเร ือน้ำล ึก  โซลาร์
ฟาร์ม โครงการดังกล่าวมีนักลงทุนแสดงเจตจำนงร่วมลงทุนโดยแบ่งเป็น โครงการ
ศูนย์พลังงานสะอาด ได้มีการลงนามบันทึกข้อตกลงความร่วมมือ (MOU) กับบริษัท
จากประเทศเกาหลีใต้และบริษัทจากประเทศจีน และได้รับการติดต่อแสดงความ
สนใจจากบริษัทเอกชนชั้นนำหลายประเทศ รวมทั้งมีข่าวว่านักลงทุนชาวจีนมีแผน
มาร่วมทุนกับกลุ่มทีพีไอกรุ๊ป เพื่อจัดตั้งโรงงานผลิตชิ้นส่วนระบบขนส่งทางราง 
มูลค่า 4 แสนล้านบาท (Bangkokbiznews, 2021) แต่โครงการนี้ถูกประชาชนใน
ท้องถิ่นประท้วง ปัจจุบันโครงการยังไม่มีความคืบหน้า เพราะการประท้วงและ
รัฐบาลมีมติให้รอการศึกษาผลกระทบสิ ่งแวดล้อมเชิงยุทธศาสตร์ (Strategic 
Environmental Assessment - SEA) และตรวจสอบความเหมาะสมของโครงการ 
 อีกด้านหนึ่งรัฐยังมีโครงการสะพานเศรษฐกิจเชื่อมทะเลอ่าวไทย-อันดา
มันหรือ ‘แลนด์บริดจ์’ ซึ่งเป็นเมกะโปรเจกต์ที่มุ่งพัฒนาโครงสร้างพื้นฐานและ
การคมนาคม โดยจะเชื่อมโยงท่าเรือชุมพรเข้ากับท่าเรือระนองแห่งใหม่เพื่อ

 
ศาสนา ประกอบกับปัญหาความอยุติธรรมจากรัฐในอดีต อ่านเพิ่มเติม: Jitpiromsri, S. (2020). Governance and 
Conflict Resolutions in the Southern Border Provinces of Thailand (Patani), Pattani. Center for Conflict 
Studies and Cultural Diversity, Institute for Peace Studies, PSU.   
 



- 153 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 3 No. 2 July - December 2024

 

 

 

ส่งเสริมการขนส่งทางน้ำให้ทันสมัยและเพิ่มขีดความสามารถทางเศรษฐกิจของ
ไทยกับนานาชาติ โครงการนี้จะสร้างท่าเรือชุมพร พร้อมทั้งพัฒนาท่าเรือระนอง
ให้เป็นประตูการค้าฝั่งอันดามัน และพัฒนาทางหลวงพิเศษระหว่างเมือง รวมถึง
รถไฟรางคู่และระบบท่อที่จะมีส่วนช่วยทำให้ประเทศไทยกลายเป็นศูนย์กลาง
การขนส่งทางน้ำของภูมิภาค ซึ่งคาดว่าจะใช้งบการลงทุนสูงถึง 1 ล้านล้านบาท 
โดยจะใช้งบลงทุนส่วนใหญ่จากต่างประเทศ และจะให้สัมปทานเป็นระยะเวลา 
50 ปี คาดการณ์ว่าจะสามารถเปิดให้บริการได้ในเดือนตุลาคมปี 2030 โครงการ
พัฒนาโครงสร้างพื้นฐานด้านการคมนาคมขนส่งเพื่อพัฒนาระเบียงเศรษฐกิจ
ภาคใต้ เชื่อมโยงการขนส่งระหว่างอ่าวไทยและอันดามัน หรือโครงการแลนด์
บริดจ์ ได้รับความสนใจจากรัฐบาลจีนเป็นพิเศษ โดยความสนใจนี้สอดคล้องกับ
นโยบาย One Belt One Road แต่โครงการดังกล่าวยังรอดำเนินการในข้ัน
ต่อไป (ThaiPublica, 2024) (OTP, n.d.) 
 นอกจากนี้ในภาคใต้ยังมีโครงการความร่วมมือสามฝ่ายระหว่างไทย 
มาเลเซีย และอินโดนีเซีย ที่เรียกว่า IMTGT - Growth Triangle ซึ่งเชื่อมโยงกับ
แผนแม่บทของมาเลเซียที ่เรียกว่า The East Coast Economic Region (ECER) 
เพื ่อตอบสนองการพัฒนาเศรษฐกิจชายฝั่งตะวันออกของมาเลเซีย ภาคใต้
ตอนล่างของประเทศไทย จึงเป็นแกนหลักในการเติบโตทางเศรษฐกิจคู่กับ
มาเลเซียตอนเหนือและชายฝั่งตะวันออก เป็นระเบียงเศรษฐกิจทั้ง ECER and 
NCER Corridors อันจะเป็นสิ่งที่ดึงดูดนักลงทุนจากต่างประเทศเพื่อพัฒนา
อุตสาหกรรมหนักและเบาในระดับอนุภูมิภาคนี้ (MIDA, 2024) 
 แต่ความก้าวหน้าของโครงการพัฒนาในระดับภูมิภาคขึ้นอยู่กับการ
แก้ปัญหาความไม่สงบในพื้นที่ซึ่งยังมีปัญหาอยู่นับตั้งแต่ปี พ.ศ. 2547 เหตุการณ์
ความขัดแย้งและความไม่สงบในจังหวัดชายแดนภาคใต้ถูกดำเนินการแก้ไขจาก
กลไกทั้งจากภายในและต่างประเทศ แม้รัฐบาลไทยจะมีความระมัดระวังอย่าง



- 154 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2567

 

 

 

มากไม่ให้เหตุการณ์ในภาคใต้กลายเป็นเรื ่องระหว่างประเทศ การดำเนิน
นโยบายแก้ปัญหาอาศัยงบประมาณของรัฐไม่ต่ำกว่า 500,000 ล้านบาท ในรอบ
ยี่สิบปี แต่การริเริ่มพูดคุยสันติภาพชายแดนใต้ในปี พ.ศ. 2556 ก็เริ่มในประเทศ
มาเลเซีย โดยมีรัฐบาลมาเลเซียเป็นผู้อำนวยความสะดวกเช่นเดียวกับสันติภาพใน
มินดาเนา การพูดคุยฯ ถูกดำเนินการอย่างต่อเนื่องหลังจากนั้นแม้จะไร้แรงขับ
เท่าที่ควร  ยิ่งไปกว่านั้น ในปลายปี พ.ศ. 2562 ด้วยการสนับสนุนขององค์กรพัฒนา
เอกชนต่างประเทศ ได้เกิด “ความริเริ่มเบอร์ลิน” (Berlin Initiative) อันเป็นคำเรียก
อย่างไม่เป็นทางการของเอกสาร ที่เรียกว่า Peace Dialogue Process Design โดย
เป็นกรอบกติกาทางธุรการและการประสานงานที่เกี่ยวข้องกับการพูดคุยเพื่อ
สันติสุขทั้งหมด ซึ่งคู่พูดคุยได้ร่วมกันจัดทำและเห็นพ้องใช้เป็นกรอบกติกาการ
ทำงานตั้งแต่ปี พ.ศ. 2562 เป็นต้นมา เอกสารเบอร์ลินยังระบุด้วยว่า ตัวละคร
อื่น ๆ ก็ยังสามารถมบีทบาทในการไกล่เกลี่ยได้และยอมรับการมีส่วนร่วมของฝ่าย
ที่สามอ่ืน ๆ ที่ได้รับความไว้วางใจ เช่น ผู้เชี่ยวชาญ (Experts) พยาน และผู้รับรอง 
 จากนั้นผู้เชี่ยวชาญสันติภาพชาวต่างประเทศ โดยเฉพาะจากประเทศ
ตะวันตก เข้าร่วมเป็นสักขีพยานในการพูดคุยสันติสุข โดยเฉพาะจากประเทศ 
สหราชอาณาจักร เยอรมนี นอร์เวย์ และสวิสเซอร์แลนด์ ปัจจัยด้านตัวแสดง
บทบาทจากต่างประเทศโดยเฉพาะประเทศจากยุโรปได้เข้ามามีบทบาทในการ
พูดคุยสันติภาพในจังหวัดชายแดนภาคใต้ของประเทศไทย จนกระทั่งปี พ.ศ. 
2566 การพูดคุยที่กัวลาลัมเปอร์ได้ “ร่างเอกสาร” ที่เรียกว่า “หลักการทั่วไป
กระบวนการพูดคุยสันติภาพ” และคณะพูดคุยเพื่อสันติสุขฯ และคณะผู้แทน
ขบวนการ BRN เห็นพ้องที่จะร่วมกันจัดทำ “ร่างแผนปฏิบัติการร่วมเพื่อสร้าง
สันติสุขแบบองค์รวม” หรือ Joint Comprehensive Plan towards Peace 
(JCPP) เพื่อเป็นแนวทางขับเคลื่อนการพูดคุย ให้คืบหน้าในรูปแบบที่ครอบคลุม
และเป็นองค์รวม อีกทั้งมีกรอบเวลาที่ชัดเจน แต่การพูดคุยในปี พ.ศ. 2567 อยู่



- 155 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 3 No. 2 July - December 2024

 

 

 

ในสภาวะชะงักงัน เพราะรัฐบาลจากการเลือกตั้งนำโดยพรรคเพื่อไทย ไม่แสดง
ให้เห็นท่าทีที่ชัดเจนว่าจะมีนโยบายให้ดำเนินการพูดคุยสันติภาพต่อไปหรือไม่
หรืออย่างไร แต่สิ่งที่แสดงให้เห็นมากกว่าคือการเน้นนโยบายด้านเศรษฐกจิเป็น
หลักสำคัญในการแก้ปัญหาภาคใต้  
 สภาพภูมิรัฐศาสตร์ที ่ท้าทายต่อสถานการณ์นี ้ก็คือการแข่งขันของ
มหาอำนาจทางเศรษฐกิจจากประเทศจีนในการลงทุนเมกะโปรเจกต์ โครงการ
พัฒนาระเบียงเศรษฐกิจและแลนด์บริดจ์ แต่อีกด้านหนึ ่งพลังอำนาจจาก
ประเทศตะวันตกก็เข้ามาส่งเสริมให้เกิดการสร้างสันติภาพในแบบเสรีนิยม 
(Liberal Peacebuilding) ดังจะเห็นได้จาก Berlin Initiative และการทำโครง
ร่าง JCPP ในการพูดคุยสันติสุขซึ่งยังค้างคาอยู่ ในส่วนของปัจจัยภายในนั้น หาก
ไม่มีเจตนารมณ์ทางการเมืองของรัฐบาลไทยในการจัดการแก้ปัญหาความรุนแรง
และความขัดแย้งจังหวัดชายแดนภาคใต้ด้วยกระบวนการสร้างสันติภาพ 
(Peacebuilding) ที ่ช ัดเจน จังหวัดชายแดนภาคใต้ ก็จะพบปัญหาเดิมคือ        
ไร้ความชอบธรรมของรัฐต่อประชาชนส่วนใหญ่ในพื้นที่ และการใช้ความรุนแรง
ก็จะมีสภาพที่ยืดเยื้อเรื้อรังต่อไป ดังนั้น การพูดคุยสันติภาพจึงควรจะเดินหน้า
ต่อไป และประเด็นเรื่องการเสนอรูปแบบการแบ่งปันอำนาจจะเป็นทางออก
สำคัญในการแก้ปัญหาแตกแยกทางชาติพันธุ์ ประวัติศาสตร์ และศาสนา ปัญหา
ก็คือรัฐไทยจะเลือกแบบไหน จะเป็นระบอบประชาธิปไตยแบบเน้นศูนย์กลาง 
(Centripetalism) หรือแนวคิดประชาธิปไตยแบบสหสังคม (Consociationalism) 
หรือจะใช้การจัดการความขัดแย้งแบบอำนาจนิยม หรือสันติภาพแบบไม่เสรี 
(Illiberal Peace) ในภาวะปัจจุบัน โมเดลของจังหวัดชายแดนภาคใต้จึงถูกเรียกว่า
สันติภาพที่ถูกละทิ้งหรือ Neglected Peace  

แนวโน้มที่เป็นไปได้ในปัจจุบันคือรัฐบาลไทยอาจเลือกปรับใช้ลักษณะ
บางอย่างของ Centripetalism เพราะคนท้องถิ่นมลายูมุสลิมซึ่งเปน็คนสว่นมาก



- 156 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2567

 

 

 

ในพื้นที่ ได้เป็นมาชิกสภาผู้แทนราษฎรท่ีกระจายอยู่ในพรรคต่าง ๆ เช่น พรรค
ประชาชาติ พรรคภูมิใจไทย พรรคพลังประชารัฐ พรรครวมไทยสร้างชาติ และ
พรรคประชาธิปัตย์ ซึ่งพรรคดังกล่าวนนี้เป็นพรรคการเมืองที่ไม่ยึดตามกลุ่ม  
ชาติพันธุ์หรือเป็นพรรคผสมข้ามชาติพันธุ์/อัตลักษณ์ พรรคเหล่านี้ยังร่วมอยู่ใน
รัฐบาลผสมในปัจจุบันที่นำโดยพรรคเพื่อไทย แต่ข้ออ่อนคือนโยบายไม่สามารถ
สะท้อนอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ ภาษา และศาสนา แม้จะมีการเน้นนโยบายพหุ
วัฒนธรรมในบางส่วน แต่ดูเหมือนจะเป็นในทางสัญลักษณ์เท่านั้น ในท้ายที่สุด
แล้วข้อเสนอเรื่องการกระจายอำนาจและการจัดการปกครองท้องถิ่นแบบพิเศษ
อยู ่ในข้อเสนอจากการพูดคุยส ันติภาพกับขบวนการ BRN ซึ ่งม ีล ักษณะ
สอดคล้องกับ Consociationalism มากกว่า อย่างไรก็ตาม ลักษณะการจัดการ
ปกครองแบบนี้ยังต้องผ่านการเจรจาต่อรองในกระบวนการสันติภาพ ปัญหา
สำคัญคือปัจจุบัน แนวทางนี้ชนชั้นนำอนุรักษ์นิยมยังไม่ค่อยจะยอมรับ 

 
ความท้าทายต่อการสร้างสันติภาพเพื ่อการเปลี ่ยนแปลงในภาคใต้ของ
ประเทศไทย 
 การวิเคราะห์ข้างต้นสอดคล้องกับการนำเสนอของศาสตราจารย์ 
Kamarulzaman Askandar (2024) ที่ว่าปัญหาของการสร้างสันติภาพในจังหวัด
ชายแดนภาคใต้ของประเทศไทยนั้นมีมากมายหลายประการ  ความขัดแย้งในจังหวัด
ชายแดนภาคใต้ที่นานกว่ายี่สิบปีเป็นความขัดแย้งที ่ยืดเยื ้อเรื ้อรัง โดยมีความ
พยายามจากหลายฝ่ายที่จะสร้างสันติภาพให้เกิดขึ้น การสร้างสันติภาพเกี่ยวข้องกับ
ตัวแสดงที่เป็นฝ่ายติดอาวุธ และภาคส่วนของผู้คนจำนวนมากในสังคม ที่ทำให้เกิด
สันติภาพเชิงบวกขึ้น อย่างไรก็ดี ความท้าทายก็คือการขาดความเชื ่อมโยง
ระหว่างกระบวนการสันติภาพอย่างเป็นทางการระหว่างกลุ่มติดอาวุธกับรัฐบาล 
กับการสร้างสันติภาพโดยกิจกรรมองค์กรภาคประชาสังคมในพื้นท่ี สิ่งนี้ทำให้



- 157 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 3 No. 2 July - December 2024

 

 

 

จำเป็นต้องมีการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างความสัมพันธ์และสร้างความเข้าใจให้
มากขึ้น สิ่งที่ควรสนใจ คือ ในกลยุทธ์การสร้างสันติภาพ ความสัมพันธ์ระหว่าง
ภาครัฐกับประชาสังคมในพื้นที่กลับทำให้ฝ่ายขบวนการต่อสู้ที่ติดอาวุธฯ รู้สึกถูก
ลดค่าเพราะพวกเขารู้สึกว่าตนเองเป็นตัวแสดงสำคัญในความขัดแย้งนี้ด้วย 
 สิ่งนี้เชื่อมโยงกับความท้าทายในประเด็นที่สอง คือ การไร้ซึ่งบุคลากร
หรือกลุ่มบุคคล เพื่อทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงในกระบวนการสร้างสันติภาพ 
การขาดบุคลากรและกลุ่มที่ทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงภายในเป็นสิ่งที่กำลัง
เกิดขึ้นและมีผลกระทบต่อการที่ตัวแสดงบทบาท ต่าง ๆ มองแนวทางสร้าง
สันติภาพและผลลัพธ์จากสันติภาพ ความท้าทายประการที่สาม คือ บทบาทฝ่าย
ที่สามและบทบาทที่เหมาะสมของฝ่ายที่สามดังกล่าว รวมทั้งความเป็นตัวแทน
ของคนที่เข้าไปในเวทีการเจรจา ความสัมพันธ์ระหว่างกระบวนการบนโต๊ะ
เจรจากับสถานการณ์ในพื้นที่ ทุกคนในกระบวนการสันติภาพชายแดนใต้มิได้อยู่
ในจุดเดียวกัน นี่เองทำให้กระบวนการสร้างสันติภาพเพื่อสร้างการเปลี่ยนแปลง
มีความสำคัญ กระบวนการนี้ต้องเชื่อมโยงกับการแปรเปลี่ยนความขัดแย้งใน
ภาพใหญ่ของการสร้างสันติภาพ ที ่มีผลต่อการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างของ
ความสัมพันธ์ระหว่างฝ่ายต่าง ๆ และความสัมพันธ์ระดับชุมชน  
 แนวทางการเปลี่ยนแปลงในกระบวนการสร้างสันติภาพคือการทำให้
เกิดการเปลี่ยนแปลงวิธีคิดของเราเกี่ยวกับเรื ่องความขัดแย้งและสันติภาพ 
บทบาทที่เสริมต่อกันของตัวแสดงฝ่ายต่าง ๆ และกิจกรรมต่าง ๆ เป็นสิ่งที่สำคัญ
ในกระบวนการระยะยาว ความเข้าใจที่มีต่อความท้าทายเหล่านี้คือสิ่งที่สำคัญ
ต่อการเอาชนะอุปสรรคและก้าวไปข้างหน้าเพื่อสันติภาพและความยุติธรรมใน
จังหวัดชายแดนภาคใต้ของประเทศไทย 
 
 



- 158 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2567

 

 

 

บทสรุป: สันติภาพที่หลากหลาย 
 บทสรุปจากการประชุมวิชาการเรื่องการสร้างสันติภาพและการพัฒนา
ในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ในครั้งนี้ คือ สันติภาพเป็นการปฏิบัติการจึง
ต้องยอมรับความหลากหลายทางประสบการณ์ในโลกแห่งความเป็นจริง และ
ยอมร ับความสำค ัญของบร ิบททางส ั งคมที่ แตกต ่ างก ัน John David 
Heathershaw (2007) อธิบายไว้อย่างน่าสนใจว่า เราต้องเดินข้ามความคิดที่ว่า
มีสันติภาพหนึ่งเดียวเท่านั้น แต่จะต้องหาทฤษฎีและวิธีการศึกษาที่ทำให้เรา
เข้าใจและยึดกุมความหลากหลายทางประสบการณ์ของคนและกลุ่มคนที่ต่อสู้
แข่งขันกันเพื่อสันติภาพในพื้นที่หลังยุคแห่งความขัดแย้ง เพื่อจะได้ปรับปรุง
ความเข้าใจสัมพันธภาพทางอำนาจเบื้องหลังการสร้างสันติภาพ การวิเคราะห์
ดังกล่าวจึงจะมีความหมายในทุกบริบท  
 
References 
Askandar, K. (2024). Challenges for Transformative Peacebuilding in 

Southern Thailand. [Conference Booklet]. International 
Conference on Peacebuilding and Development in Southeast 
Asia. Songkhla, Thailand, pp. 31-32. 

Bangkokbiznews. (2021, May 20). Naklongthun hae sonchai 
phatthananikhom chana (In Thai). Bangkok Biz News. Retrieved 
from https://www.bangkokbiznews.com/business/933249  

Erawan, I. K. P. (2024). Ramified and Expanded Peace Field in Papua, 
Indonesia: Mixed Power-sharing and Struggle for Social Justice. 
[Conference Booklet]. International Conference on Peacebuilding 
and Development in Southeast Asia. Songkhla, Thailand, pp. 40.    



- 159 -

Conflict and Peace Studies Journal
Vol. 3 No. 2 July - December 2024

 

 

 

Erawan, I. K. P., Jitpiromsri, S., & Chambers, P. (2024). Weaving, Geopolitics, 
Legitimacy and Peace Building in Southeast Asia. [Conference 
Booklet]. International Conference on Peacebuilding and 
Development in Southeast Asia. Songkhla, Thailand, pp. 35-36. 

Galtung, J. (1969). Violence, Peace, and Peace Research. Journal of 
Peace Research, 6(3), pp. 167-191. 

Heathershaw, J. D. (2007). Peace as Complex Legitimacy: Politics, 
Space and Discourse in Tajikistan’s Peacebuilding Process, 
2000-2005 (thesis). 

Horowitz, D. L. (2000). Constitutional Design: An Oxymoron? In       
I. Shapiro & S. Macedo (Eds.), Designing Democratic 
Institutions. New York University Press.  

Jitpiromsri, S., & Chambers, P. (2024). Geopolitics, Legitimacy and 
Peacebuilding: The Experience of Southern Thailand. [Conference 
Booklet]. International Conference on Peacebuilding and 
Development in Southeast Asia. Songkhla, Thailand, pp. 37-38.       

Lijphart, A. (1969). Consociational Democracy. World Politics, 21(2), 
pp. 207-225.  

McCulloch, A. (2014). Power-Sharing and Political Stability in 
Deeply Divided Societies. Routledge. London and New York. 

MIDA. (2024, September 30). Malaysia’s Economic Corridors. Malaysian 
Investment Development Authority. Retrieved from 
https://www.mida.gov.my/why-malaysia/economic-corridors/  



- 160 -

วารสารความขัดแย้งและสันติศึกษา
ปีที่ 3 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2567

 

 

 

OTP. (n.d.). The Landbridge. Office of Transport and Traffic Policy 
and Planning (OTP), Ministry of Transport. Retrieved from 
https://www.landbridgethai.com/  

Parks, T., Colletta, N., & Oppenheim, B. (2013). (rep.). The 
Contested Corners of Asia: Subnational Conflict and 
International Development Assistance. The Asia Foundation.  

Reilly, B. (2012). Institutional Designs for Diverse Democracies: 
Consociationalism, Centripetalism and Communalism 
Compared. European Political Science, 11(2), pp. 259-270. 

Teehankee, J. C., & Agojo K. N. M. (2024). Hybrid Peace and 
Legitimacy in Post-Conflict Muslim Mindanao. [Conference 
Booklet]. International Conference on Peacebuilding and 
Development in Southeast Asia. Songkhla, Thailand, pp. 39. 

ThaiPublica. (2024, January 22). Khrongkan land bridge chumphon-
ranong: rukhao rurao laeo ching rue. ThaiPublica. Retrieved 
from https://thaipublica.org/2024/01/prasart19/  


