
172  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 

การศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดเร่ืองอาตมันและพรหมันในคัมภีร์อุปนิษัท 
A COMPARATIVE STUDY OF THE CONCEPTS   

OF ĀTMAN AND BRAHMAN IN THE UPANIṢAD 
 
 

พระมหาจตุภูมิ ภูมิเวที (เเสนคำ) 
Phramaha Jatuphoom Bhūmivedī (Saenkham) 
คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

Faculty of Humanities Mahamakut Buddhist University 
Email: mosmolee263@gmail.com 

วันที่รับบทความ (Received) : 24 ตุลาคม 2564 
วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 25 ธันวคม 2564 

วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 25 ธันวาคม 2564 
 
 
บทคัดย่อ 

 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) ศึกษาความหมายและแนวคิดเรื่องอาตมันและพรหมันในคัมภีร์
อุปนิษัท 2) ศึกษาเปรียบเทียบให้เห็นแนวคิดเรื่องอาตมันและพรหมันในคัมภีร์อุปนิษัท จากการศึกษาพบว่า 
แนวคิดเรื่องอาตมันและพรหมันในคัมภีร์อุปนิษัทมีจำนวนมาก มีผู้แต่งหลายคนตามลำดับ ไม่ระบุเวลาที่แน่ชัด 
แต่มีจุดหมายหลักคือการสอนให้รู้เกี่ยวกับหลักการว่าด้วยอาตมันและพรหมันเพ่ือแสวงหาความจริงอัน
ประเสริฐสุดที่สามารถนําตนไปสู่นิรวาณหรือโมกษะได้ ด้านความคล้ายกันคืออาตมันและพรหมันเป็นเรื่อง
เดียวกัน เป็นสิ่งสัมบูรณ์เดียวกัน หรือเป็นความจริงสูงสุดหรืออันติมสัจจะอันเดียวกัน อาตมันเป็นส่วนย่อยอัน
แยกมาจากพรหมัน โดยทีแ่ท้ก็เป็นอย่างเดียวกัน ด้านความต่างกันคืออาตมันก็คือวิญญาณตรงกับในภาษาไทย
ว่า ใจ เป็นส่วนซึ่งควบคุมร่างกายและอวัยวะต่าง ๆ ไม่รู้เกิด ไม่รู้ดับ ไม่มีอิสระ มีอยู่ในสิ่งทั้งปวงที่มีลมหายใจ
เข้าและออก (ปฺราณ) ประกอบกรรม (กรฺม) ตามลําพังไม่ได้ ต้องอาศัยปรมาตมันบังคับให้ทํา เมื่อตาย อาตมัน
ก็ออกจากโครงสรีระนี้ไปสู่พรหมันและเพ่ือสืบชาติต่อไปเพราะไม่รู้แจ้งความจริง ส่วนพรหมันจะทรงอานุภาพ
บันดาลให้สกลโลกนี้มีขึ้น ดําเนินไปและสลายไป ทั้งเป็นธรรมชาติและผู้สร้างธรรมชาติ เป็นสิ่งที่แท้จริงสูงสุด 
และมีฐานะเป็นพระเจ้าของสรรพสิ่งที่มีอยู่ในโลก เป็นสิ่งที่ทุกอย่างมีอยู่ในโลก ในขณะเดียวกันก็เป็นสิ่งที่อยู่
เหนือจักรวาล ไม่สามารถจะพรรณนาได้ว่ามีรูปร่าง ลักษณะเป็นเช่นไร ตั้งอยู่ที่ไหน ครั้นถึงเบื้องปลายของสิ่ง
ทั้งปวง ทุกสิ่งก็สลายลงสู่พรหมัน  
คำสำคัญ:  อาตมัน, พรหมัน, อุปนิษัท 
 
Abstract 
 This academic article aims: 1) to study the meanings and concepts of Ātman and 
Brahman in the Upanisad and 2) to study the comparison of the concepts of Ātman and 
Brahman in the Upanisad. The finding’s result found that there were many concepts of 
Ātman and Brahman in the Upanisad, and there were several authors writing in different 
time respectively without obvious timeline given, but it contained the same goal was to 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   173 

 

teach the Ātman and Brahman principles in order to find the most sublime truth that can 
lead to Nirvāna or Mokṣa. In similar terms, Ātman and Brahman are the same, they are the 
same absolute, the same ultimate truth or the same ultimate reality, Ātman is a part of 
Brahman. By the way they both are the same. In the different term, Ātman is the spirit, or 
mind in term of Thai language is called ‘Jai’ is the part that controls a body and its organs, it 
is not unknown to be born, to pass away, and it is not free. It exists in all creatures which 
can breathe in and out (Prāṇa). It is unable to perform Karma alone, it must rely on 
Pramātman to do action, when people die, Ātman completely leaves his/her body to 
continue his/her Jāti because he/she doesn’t enlighten about the truth. As for Brahman 
empowers to bring this world to alls. Everything runs and ruins in both nature and nature 
creator. It is the highest reality as God all creatures and everything that exist in this world. 
Meanwhile, it is something that over the universe which cannot be described about figures, 
characteristics, and its location. In the end, all everything will dissolve into Brahman. 
Keywords: Ātman, Brahman, Upanisad 
 
1. บทนำ  

ในสมัยพระเวทยกย่องความรู้ในคัมภีร์ การทรงจำคัมภีร์ได้อย่างแม่นยำ ตลอดจนความรู้ในพิธีกรรม
ต่าง ๆ ในคัมภีร์พระเวทเป็นสำคัญ ผลจากการยกย่องและให้ความสำคัญดังกล่าวทำให้คนเริ่มก้าวออกห่างจาก
สารัตถะของพระเวท เพราะมัวแต่ไปสนใจพิธีกรรม สังคมจึงถูกหล่อหลอมไปด้วยลัทธิ ประเพณี ความเชื่อและ
พิธีกรรมซึ่งเป็นเรื่องเปลือกนอก ในยุคต่อมาคัมภีร์อุปนิษัทจึงเป็นเหมือนตัวแทนของปฏิกิริยาที่มีต่อการยกย่อง
สรรเสริญพิธีกรรมเหล่าน้ัน โดยการประกาศจุดยืนว่า พิธีกรรมต่าง ๆ ไม่เพียงพอสำหรับนำพามนุษย์ไปสู่วิถี
แห่งความรู้แจ้งและความหลุดพ้น (โมกษะ) การรู้แจ้งในพรหมันต่างหากท่ีจะทำให้มนุษย์หลุดพ้นจากการเวียน
ว่ายตายเกิด คัมภีร์อุปนิษัทจึงถือได้ว่ามีความสําคัญต่อแนวคิดด้านปรัชญาและศาสนาของชาวอินเดียเป็นอย่าง
มาก เพราะคัมภีร์อุปนิษัทแสดงให้เห็นถึงวิวัฒนาการที่สําคัญของลัทธิพระเวท คำว่า อุปนิษัท มาจาก           
อุป (Upa) อุปสรรค แปลว่า ใกล้ , นิ (ni) อุปสรรค แปลว่า ลง วางลง , และ สทฺ (sad) ธาตุ แปลว่า นั่ง         
เมื่อสนธิคำทั้ง 3 เข้าด้วยกันจึงเป็นคำว่า อุปนิษทฺ (Upanisad) หมายถึง การเข้าไปนั่งใกล้ กล่าวคือการเข้าไป
นั่งใกล้ครูอาจารย์เพ่ือฟังหลักธรรมที่มีความลึกลับ (รหสฺย) (Radhakrishnan, 1953, 19) อุปนิษัทเป็นคัมภีร์ที่
รวบรวมหลักฐานว่าด้วยอาตมันหรือพรหมัน คิดค้นหรือบัญญัติขั้นมาเพ่ืออธิบายและวางหลักการในลัทธิ
ศาสนาพราหมณ์ซึ่งได้ปรับปรุงขึ้นมาใหม่ เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า “เวทานตะ” แปลว่า ปลายพระเวทหรือที่สุด
แห่งพระเวท เนื้อความสำคัญของอุปนิษัทเป็นการอธิบายเรื่องพรหมันและอาตมัน (วิมลศิริ ร่วมสุข, 2522, 12) 
สาเหตุที่คัมภีร์อุปนิษัทได้แต่งขึ้นเนื่องจากว่าศาสนาตามคัมภีร์พระเวทนั้นเป็นศาสนาที่นับถือเทพเจ้าเป็น
จํานวนมาก (พหุเทวนิยม) บุคคลผู้รู้หรือนักคิดอุปนิษัทเป็นผู้เบื่อหน่ายต่อการเคารพบูชาเทพเจ้าเป็นจํานวน
มาก นักคิดอุปนิษัทเหล่านั้นจึงพิจารณาเห็นว่า เทพเจ้ามีจํานวนมาก แท้ที่จริงแล้วมีความเกี่ยวพันกัน        
ไม่ได้แตกต่างและเป็นอิสระจากกัน เทพเจ้าเหล่านั้นเป็นการแสดงออกของอํานาจที่มีอยู่หนึ่งเดียวเท่านั้นเอง 
อํานาจนี้แผ่คลุมไปทั่วจักรวาล อํานาจที่ว่านี้ก็คือ พระเจ้าที่แท้จริง ซึ่งมีเพียงหนึ่งเดียว (เอกเทวนิยม) ฉะนั้น 
คนในยุคอุปนิษัทนี้เองจะไม่แสวงหาพระเจ้าที่อยู่ในสวรรค์ชั้นฟ้า แต่มองหาพระเจ้าที่มีอยู่ภายในตัวเอง ซึ่งนับ
ได้ว่าเป็นพัฒนาการอย่างสูงสุดของแนวคิดด้านศาสนาของชาวอินเดีย         



174  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 

  แนวคิดแบบพหุเทวนิยมของพระเวทได้พัฒนาไปสู่แนวคิดแบบเอกเทวนิยมของอุปนิษัท  กล่าวกันว่า 
พระผู้เป็นเจ้าที่มีอยู่หนึ่งเดียวนั้นก็คือ “พรหมัน” ซึ่งเป็นวิญญาณของจักรวาลจากนั้นก็อธิบายว่า วิญญาณที่
อาศัยอยู่ ในมนุษย์ทั้งหลายนั้น แท้ที่จริงก็คือ “อาตมัน” และอาตมันนั้นก็เป็นสิ่งเดียวกันกับพรหมัน            
ดังประโยคในฉานโทคยอุปนิษัท (VI.8.7) ข้อความที่ว่า “ตตฺตฺวมสิ แยกเป็น ตตฺ+ตฺวมฺ+อสิ แปลว่า นั่นคือตัว
เจ้า แปลเป็นความหมายว่า อาตมันคือพรหมัน” นอกจากนี้อุปนิษัทต้องการจะแสดงถึงความรู้แท้จริงและยัง
มุ่งหมายจะให้มนุษย์ทั้งหลายรู้ว่า แก่นแท้ของมนุษย์ที่แท้จริงนั้นอยู่เหนือร่างกายและชีวิตที่เรามองเห็นด้วยตา 
โดยเรียกแก่นแท้ของชีวิตนี้ว่า “อาตมัน”  ซึ่งอาตมันนี้ มีต้นกำเนิดหรือถูกแบ่งภาคมาจาก “ปรมาตมัน”      
อีกทอดหนึ่ง อาตมันนี้อยู่เหนือความชรา มรณะ ความเศร้าโศก ความหิว และความกระหาย มีตัณหาเป็นสัจ
ธรรม มีความตั้งใจเป็นสัจธรรม (ฉานโทคยอุปนิษัท, อ้างใน จำนงค์ ทองประเสริฐ, ผู้แปล. อ้างแล้ว, 2514, 
32) และคัมภีร์อุปนิษัทมีอีกชื่อหนึ่งว่า “พรหมวิทยา” คือเป็นวิทยาหรือความรู้ที่นำเราไปสู่ “พรหม” คำ
ว่า “พรหม” มีความหมายเช่นเดียวกันกับคำว่า “ปรมาตมัน”  ทั้งสองคำนี้แปลว่า  “พระผู้เป็นเจ้า” 
 หากจะอธิบายให้ง่ายที่สุดก็คือ มนุษย์ในยุคนั้นเชื่อว่า มีสิ่งหนึ่งต่างหากจากร่างกาย แต่อาศัย อยู่ใน
ร่างกาย สิ่งนี้เป็นสิ่งอมตะไม่รู้จักตาย ซึ่งตรงข้ามกับร่างกาย ดังนั้น เมื่อร่างกายเสื่อมสลายไปตามกาลเวลา 
อาตมันดังกล่าวก็จะออกจากร่างกายไปแสวงหาร่างใหม่ ความตายจึงเปรียบเสมือนกับการเปลี่ยนเสื้อผ้าใหม่ 
ในอีกมุมหนึ่ง อาตมันยังถูกนำไปอธิบายถึงปรากฏการณ์ทางวัตถุ โดยสะท้อนให้เห็นว่า สรรพสิ่งต่าง ๆ ที่เรา
เห็นเป็นรูปร่างที่แตกต่างกันออกไป แต่ทั้งหมดนั้นประกอบขึ้นจากโครงสร้างพ้ืนฐานอันเดียวกัน  
 จากบทนำข้างต้นเป็นการหาความจริงซึ่งเกิดจากการถกเถียงด้านปรัชญา ทั้งนี้พระเวทกล่าวถึงสิ่งต่าง 
ๆ ในรูปของกวีนิพนธ์ จึงยังคลุมเครือเพราะไม่มีเหตุผลมาสนับสนุนอย่างเพียงพอ คำสอนของอุปนิษัทถือได้ว่า
เป็นคำสอนเรื่องที่เกี่ยวข้องกับจิตใจที่แตกต่างจากพิธีกรรม ซึ่งอาจถือได้ว่าเป็นปฏิปักษ์ต่อพิธีกรรม เช่น        
ในพระเวทไม่ได้กล่าวถึงการปฏิบัติทางจิตไว้อย่างชัดเจน แต่มาถึงยุคอุปนิษัทถือว่าการปฏิบัติทางจิตเท่านั้นที่
จะทำให้รู้แจ้งถึงอาตมันได้ หรือพระเวทมุ่งในเรื่องการบวงสรวงอ้อนวอนเพ่ือขอพรต่อเทพเจ้า แต่อุปนิษัทจะ
มุ่งค้นคว้าหาความจริง มุ่งรู้แจ้งถึงอาตมันเท่านั้น การปฏิบัติตามหลักการของพระเวทต่าง ๆ จึงยังไม่พอ ดังนั้น
ผู้วิจัยจึงสนใจศึกษาแนวคิดเรื่องอาตมันและพรหมันในคัมภีร์อุปนิษัทเพ่ือที่จะหาข้อสรุปของความหมายและ
เปรียบเทียบแนวคิดเรื่องอาตมันและพรหมันต่อไป 
 
2. วัตถุประสงค์ของการศึกษา 
 1. เพ่ือศึกษาความหมายและแนวคิดเรื่องอาตมันและพรหมันในคัมภีร์อุปนิษัท  
 2. เพ่ือศึกษาเปรียบเทียบให้เห็นแนวคิดเรื่องอาตมันและพรหมันในคัมภีร์อุปนิษัท 
 
3. ความหมายของอาตมัน 
 อาตมัน (Ātman) ตามความหมายเดิม อาตฺมนฺ (สันสกฤต) หมายถึง ลมหายใจหรือลมปราณของชีวิต 
ในความหมายจริง หมายถึง อตฺตา (บาลี) หรือดวงวิญญาณที่ห่อหุ้มชีวิต วิญญาณหรืออัตตานี้เป็นเสาหลักของ
ชีวิตมนุษย์ทุกรูปนาม เป็นสิ่งที่คงอยู่ตลอดไป แม้ว่าทุกสิ่งทุกอย่างในร่างกายที่ไม่ใช่อัตตา จะถูกกำจัดหรือสูญ
สลายไปแล้วก็ตาม แต่อัตตาจะยังเป็นส่วนที่ยังคงเหลืออยู่ หลังจากที่เราวิเคราะห์แยกเอาส่วนประกอบของ
กายและจิตในบุคคลออกไปแล้วก็ตาม แต่อัตตาหรือวิญญาณดังกล่าวก็จะยังคงอยู่ไม่สูญสลายไปตามร่าง 
ดังนั้น อัตตาจึงเป็นทั้งผู้รู้ ผู้คิด ผู้รับอารมณ์ และผู้กระทำกรรม 

วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   175 

 

 อาตมัน ในความหมายดั้งเดิม มาจาก อนฺ (AN) ธาตุ หมายถึง ลมหายใจ ซึ่งทำให้มีชีวิตอยู่ยืนยาวได้ 
ตราบเท่าที่ยังมีลมหายใจอยู่ แต่ภายหลังความหมายของอาตมันได้เปลี่ยนแปลงไปเรื่อย ๆ คือ เป็นความรู้สึก 
(feeling) ใจ (mind) วิญญาณ (soul) และเจตภูต (spirit) (Chandradhar Sharma, 1964, 19) 
 ในอรรถกถากฐะอุปนิษัทของศังกราจารย์ได้อธิบายความหมายไว้ว่า อาตมันเป็นสิ่งที่อนุสัย 
(inherent) อยู่ในสรรพสิ่ง อาตมันเป็นผู้รู้ (subject) ซึ่งรู้มีประสบการณ์และทำสิ่งที่ถูกรู้ (object) ให้ปรากฏ 
อาตมันยังเป็นอมฤตและดำรงอยู่ในสถานนะอย่างเดียวตลอดกาล (นวนิต ประถมบูรณ์, 2520, 20) 
 อาตมัน หมายถึง ลมหายใจที่ทำให้ชีวิตดำรงอยู่ได้ แต่ภายหลังได้เปลี่ยนไปเป็นความรู้สึก , ความคิด, 
ตัวตน, จิต, วิญญาณ, และเจตภูต บางทีใช้ในความหมายกว้างออกไปอีก เช่น หมายถึง สิ่งที่อาศัยอยู่ในสรรพ
สิ่ง, เป็นใหญ่, เป็นสิ่งอมตะ และไม่เปลี่ยนแปร (สถิต วงศ์สวรรค์, 2537, 25)  
 สรุปได้ว่า ความหมายของคำว่า“อาตมัน”ตามทัศนะต่าง ๆ แล้วก็จะได้หลายความหมาย เช่น ใน
ระยะแรกหมายถึงดวงวิญญาณที่ห่อหุ้มชีวิต ลมหายใจ (ปราณะ) ซึ่งทำให้มีชีวิตอยู่ยืนยาวได้ ตราบเท่าที่ยังมี
ลมหายใจอยู่ ภายหลังความหมายได้เปลี่ยนไปจากเดิมเป็นความรู้สึก จิต วิญญาณและเจตภูต และมี
ความหมายกว้างออกไปคือหมายถึงสิ่งที่อาศัยอยู่ในสรรพสิ่ง อาตมันเป็นผู้รู้มีประสบการณ์และกระทำสิ่งที่ถูกรู้
ให้ปรากฏเป็นอมตะและดำรงอยู่ในสถานะเดียวไม่เเปรเปลี่ยน 
 
4. ลักษณะของอาตมัน 
 อาตมันเป็นจุดกำเนิดของอินทรีย์ ซึ่งอินทรีย์นี้เป็นส่วนประกอบของโลก ในฉานโทคยอุปนิษัทกล่าวว่า
มีอยู่ 3 ธาตุคือไฟ น้ำ และดิน ได้มาจากพรหม ในไตตติรียะอุปนิษัทกล่าวว่า มีอยู่ 5 ธาตุคือ อีเทอร์ (อากาศ) 
ลม (พายุ) ไฟ (อัคคี) น้ำ (อาป) และดิน (ปฐพี) ทั้งหมดนี้มีวิวัฒนาการมาจากอาตมัน (Chandradhar 
Sharma, 1964 : 17) 
 ในฉานโทคยะอุปนิษัท มีคําสนทนาระหว่างพระประชาบดีหรือพระพรหมกับพระอินทร์ ดังมีเรื่องว่า 
พวกเทวดาและอสูรได้ส่งพระอินทร์และพระวิโรจนะไปเฝ้าพระประชาบดี เพ่ือทูลถามถึงเรื่องอาตมัน เมื่อเทพ
ทั้ง 2 ได้เข้าเฝ้าพระประชาบดี และได้ทูลถามเรื่องดังกล่าว แต่พระประชาบดีไม่ตอบ โดยทรงบอกให้เทพทั้ง     
2 ไปบําเพ็ญตบะในป่าให้ครบ 32 ปีก่อน จึงค่อยมาถามเรื่องอาตมัน ดังนั้นเทพทั้ง 2 จึงไปบําเพ็ญตบะในป่า 
ครั้นครบ 32 ปีแล้วจึงมาเฝ้าพระประชาบดีตามสัญญา พระประชาบดีตรัสว่า อาตมัน ก็คือสิ่งที่บุคคลมองเห็น 
เมื่อมองดูที่ดวงตาของคนอ่ืน หรือที่มองเห็นปรากฏอยู่ในน้ำหรือในกระจก เทพวิโรจนะฟังแล้วรู้สึกพอใจจึงทูล
ลากลับไป แต่พระอินทร์ยังไม่ทูลลากลับ แต่กลับมาคิดว่า อาตมันหรือตัวตนที่แท้จริง จะเป็นเช่นเดียวกับภาพ
สะท้อนของร่างกายได้อย่างไร มันจะเป็นสิ่งเดียวกับร่างกายได้อย่างไร เพราะถ้าหากเป็นสิ่งเดียวกับร่างกาย
แล้วไซร้ เมื่อร่างกายได้รับการประดับประดาตกแต่ง อาตมันก็ย่อมได้รับการตกแต่งประดับประดาไปด้วย     
ถ้าร่างกายสวยงาม อาตมันก็ย่อมสวยงาม แต่ตรงกันข้าม หากร่างกายเป็นง่อย ตาบอด หูหนวก อาตมันก็
ย่อมจะเป็นง่อย ตาบอด หูหนวกไปด้วย และสุดท้ายเมื่อร่างกายนี้แตกสลาย อาตมันก็พลอยดับสลายไป ก็ถ้า
อาตมันมีลักษณะอย่างนี้ ก็ไม่เห็นดีเลย พระอินทร์จึงขอเข้าเฝ้าพระประชาบดีอีกเพ่ือทูลถามข้อข้องใจของตน 
พระประชาบดีก็ทรงอธิบายใหม่ว่า ตัวของเราที่มองเห็นในความฝันว่าเที่ยวไปที่นั่นที่ นี่นั่นแหละคืออาตมัน 
พระอินทร์ฟังแล้วก็ถอยออกมาครุ่นคิดว่า ตัวตนในความฝันก็ยังสะดุ้งหวาดกลัวต่อภัยอันตราย และยังมี
ความรู้สึกเจ็บปวด อาตมันหากมีลักษณะอย่างนี้ก็ยังไม่ดีแท้ จึงเข้าไปเฝ้าพระประชาบดีเพ่ือทูลถามถึงความ
สงสัยของตน พระประชาบดีก็ทรงสอนว่า ตัวตนผู้ที่เสวยความสุขในขณะที่นอนหลับสนิทโดยไม่ฝันนั้นแหละ
คืออาตมัน พระอินทร์ได้ฟังแล้วก็กลับมาคิดว่า อาตมันในขณะที่บุคคลนอนหลับสนิทไม่มีฝันนั้น เป็นสภาวะที่
เสมือนไม่มีความรู้สึก ไม่คิดนึก ไม่รับรู้ ไม่มีความร่าเริงเลย เป็นเสมือนไม่มีชีวิตจิตใจ ไม่มีอะไรเลยดุจเลขศูนย์ 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   175 

 

 อาตมัน ในความหมายดั้งเดิม มาจาก อนฺ (AN) ธาตุ หมายถึง ลมหายใจ ซึ่งทำให้มีชีวิตอยู่ยืนยาวได้ 
ตราบเท่าที่ยังมีลมหายใจอยู่ แต่ภายหลังความหมายของอาตมันได้เปลี่ยนแปลงไปเรื่อย ๆ คือ เป็นความรู้สึก 
(feeling) ใจ (mind) วิญญาณ (soul) และเจตภูต (spirit) (Chandradhar Sharma, 1964, 19) 
 ในอรรถกถากฐะอุปนิษัทของศังกราจารย์ได้อธิบายความหมายไว้ว่า อาตมันเป็นสิ่งที่อนุสัย 
(inherent) อยู่ในสรรพสิ่ง อาตมันเป็นผู้รู้ (subject) ซึ่งรู้มีประสบการณ์และทำสิ่งที่ถูกรู้ (object) ให้ปรากฏ 
อาตมันยังเป็นอมฤตและดำรงอยู่ในสถานนะอย่างเดียวตลอดกาล (นวนิต ประถมบูรณ์, 2520, 20) 
 อาตมัน หมายถึง ลมหายใจที่ทำให้ชีวิตดำรงอยู่ได้ แต่ภายหลังได้เปลี่ยนไปเป็นความรู้สึก , ความคิด, 
ตัวตน, จิต, วิญญาณ, และเจตภูต บางทีใช้ในความหมายกว้างออกไปอีก เช่น หมายถึง สิ่งที่อาศัยอยู่ในสรรพ
สิ่ง, เป็นใหญ่, เป็นสิ่งอมตะ และไม่เปลี่ยนแปร (สถิต วงศ์สวรรค์, 2537, 25)  
 สรุปได้ว่า ความหมายของคำว่า“อาตมัน”ตามทัศนะต่าง ๆ แล้วก็จะได้หลายความหมาย เช่น ใน
ระยะแรกหมายถึงดวงวิญญาณท่ีห่อหุ้มชีวิต ลมหายใจ (ปราณะ) ซึ่งทำให้มีชีวิตอยู่ยืนยาวได้ ตราบเท่าที่ยังมี
ลมหายใจอยู่ ภายหลังความหมายได้เปลี่ยนไปจากเดิมเป็นความรู้สึก จิต วิญญาณและเจตภูต และมี
ความหมายกว้างออกไปคือหมายถึงสิ่งที่อาศัยอยู่ในสรรพสิ่ง อาตมันเป็นผู้รู้มีประสบการณ์และกระทำสิ่งที่ถูกรู้
ให้ปรากฏเป็นอมตะและดำรงอยู่ในสถานะเดียวไม่เเปรเปลี่ยน 
 
4. ลักษณะของอาตมัน 
 อาตมันเป็นจุดกำเนิดของอินทรีย์ ซึ่งอินทรีย์นี้เป็นส่วนประกอบของโลก ในฉานโทคยอุปนิษัทกล่าวว่า
มีอยู่ 3 ธาตุคือไฟ น้ำ และดิน ได้มาจากพรหม ในไตตติรียะอุปนิษัทกล่าวว่า มีอยู่ 5 ธาตุคือ อีเทอร์ (อากาศ) 
ลม (พายุ) ไฟ (อัคคี) น้ำ (อาป) และดิน (ปฐพี) ทั้งหมดนี้มีวิวัฒนาการมาจากอาตมัน (Chandradhar 
Sharma, 1964 : 17) 
 ในฉานโทคยะอุปนิษัท มีคําสนทนาระหว่างพระประชาบดีหรือพระพรหมกับพระอินทร์ ดังมีเรื่องว่า 
พวกเทวดาและอสูรได้ส่งพระอินทร์และพระวิโรจนะไปเฝ้าพระประชาบดี เพ่ือทูลถามถึงเรื่องอาตมัน เมื่อเทพ
ทั้ง 2 ได้เข้าเฝ้าพระประชาบดี และได้ทูลถามเรื่องดังกล่าว แต่พระประชาบดีไม่ตอบ โดยทรงบอกให้เทพทั้ง     
2 ไปบําเพ็ญตบะในป่าให้ครบ 32 ปีก่อน จึงค่อยมาถามเรื่องอาตมัน ดังนั้นเทพทั้ง 2 จึงไปบําเพ็ญตบะในป่า 
ครั้นครบ 32 ปีแล้วจึงมาเฝ้าพระประชาบดีตามสัญญา พระประชาบดีตรัสว่า อาตมัน ก็คือสิ่งที่บุคคลมองเห็น 
เมื่อมองดูที่ดวงตาของคนอ่ืน หรือที่มองเห็นปรากฏอยู่ในน้ำหรือในกระจก เทพวิโรจนะฟังแล้วรู้สึกพอใจจึงทูล
ลากลับไป แต่พระอินทร์ยังไม่ทูลลากลับ แต่กลับมาคิดว่า อาตมันหรือตัวตนที่แท้จริง จะเป็นเช่นเดียวกับภาพ
สะท้อนของร่างกายได้อย่างไร มันจะเป็นสิ่งเดียวกับร่างกายได้อย่างไร เพราะถ้าหากเป็นสิ่งเดียวกับร่างกาย
แล้วไซร้ เมื่อร่างกายได้รับการประดับประดาตกแต่ง อาตมันก็ย่อมได้รับการตกแต่งประดับประดาไปด้วย     
ถ้าร่างกายสวยงาม อาตมันก็ย่อมสวยงาม แต่ตรงกันข้าม หากร่างกายเป็นง่อย ตาบอด หูหนวก อาตมันก็
ย่อมจะเป็นง่อย ตาบอด หูหนวกไปด้วย และสุดท้ายเมื่อร่างกายนี้แตกสลาย อาตมันก็พลอยดับสลายไป ก็ถ้า
อาตมันมีลักษณะอย่างนี้ ก็ไม่เห็นดีเลย พระอินทร์จึงขอเข้าเฝ้าพระประชาบดีอีกเพ่ือทูลถามข้อข้องใจของตน 
พระประชาบดีก็ทรงอธิบายใหม่ว่า ตัวของเราที่มองเห็นในความฝันว่าเที่ยวไปที่นั่นที่ นี่นั่นแหละคืออาตมัน 
พระอินทร์ฟังแล้วก็ถอยออกมาครุ่นคิดว่า ตัวตนในความฝันก็ยังสะดุ้งหวาดกลัวต่อภัยอันตราย และยังมี
ความรู้สึกเจ็บปวด อาตมันหากมีลักษณะอย่างนี้ก็ยังไม่ดีแท้ จึงเข้าไปเฝ้าพระประชาบดีเพ่ือทูลถามถึงความ
สงสัยของตน พระประชาบดีก็ทรงสอนว่า ตัวตนผู้ที่เสวยความสุขในขณะที่นอนหลับสนิทโดยไม่ฝันนั้นแหละ
คืออาตมัน พระอินทร์ได้ฟังแล้วก็กลับมาคิดว่า อาตมันในขณะที่บุคคลนอนหลับสนิทไม่มีฝันนั้น เป็นสภาวะที่
เสมือนไม่มีความรู้สึก ไม่คิดนึก ไม่รับรู้ ไม่มีความร่าเริงเลย เป็นเสมือนไม่มีชีวิตจิตใจ ไม่มีอะไรเลยดุจเลขศูนย์ 



176  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 

อาตมันถ้าเป็นอย่างนี้ก็ไม่เห็นดีวิเศษอะไรเลย จึงเข้าไปเฝ้าพระประชาบดีเพ่ือกราบทูลข้อกังขาของตนอีก พระ
ประชาบดีทรงปลาบปลื้มพอพระทัยในความเฉลียวฉลาดของพระอินทร์ จึงตรัสสอนว่า ร่างกายไม่ใช่อาตมัน 
ถึงแม้ร่างกายจะมีอยู่เพ่ือประโยชน์ของอาตมัน ประสบการณ์ทั้งหลายในความฝันก็ไม่ใช่อาตมัน แม้ว่ามันจะมี
ความหมายสำหรับอาตมัน สภาวะอันเป็นนามธรรมในขณะที่บุคคลนอนหลับสนิทก็ไม่ใช่อาตมัน เพราะตา 
ร่างกาย ความนึกคิดและกระแสจิตเป็นเพียงเครื่องมือและที่อาศัยของอาตมัน แต่ก็ไม่ใช่ตัวอาตมัน อาตมันอยู่
เหนือสิ่งดังกล่าวทั้งหมด อาตมันเป็นสากล แต่ก็มีลักษณะทั้งที่เป็นอันตรภาวะ (immanent) คือสิงสถิตอยู่ใน
ทุกสิ่ง และอุตตรภาวะ (transcendent) คืออยู่เหนือหรือพ้นไปจากสิ่งต่าง ๆ ดังนั้น อาตมันจึงไม่ใช่อย่าง
เดียวกับร่างกาย เพราะร่างกายไม่เที่ยง แปรปรวน เปลี่ยนแปลงไปและแตกสลายในที่สุด แต่อาตมันคงที่ไม่มี
ความเปลี่ยนแปลง ไม่แตกสลายและเป็นอมตะตลอดไป อาตมันก็ไม่ใช่เป็นอันเดียวกันกับตัวตนที่ปรากฏใน
ความฝัน เพราะอาตมันไม่มีความกลัวและรู้สึกเจ็บปวดอย่างตัวตนในความฝัน ทั้งอาตมันก็ไม่ใช่เป็นอัน
เดียวกับตัวตนในขณะที่หลับสนิทไม่ฝัน เพราะอาตมันมีความรู้สึกนึกคิดต่าง ๆ อาตมันถึงแม้จะอยู่เหนือสิ่ง   
ต่าง ๆ ไม่ใช่สิ่งเดียวกับสิ่งต่าง ๆ แต่อาตมันก็เป็นรากฐานแห่งการหลับ การฝัน การตื่นและอ่ืน ๆ กล่าวคือ 
ร่างกายจะมีได้ ประสบการณ์ในความฝันจะมีขึ้นได้ และความสุขในการนอนหลับสนิทจะมีได้ ก็เพราะมีอาตมัน 
ตลอดทั้งมีสิ่งต่าง ๆ และปรากฏการณ์ต่าง ๆ ก็เพราะมีอาตมัน (ฟ้ืน ดอกบัว, 2545, 35-36) 
 กฐะอุปนิษัทเชื่อว่า อาตมันคือ ความแท้จริงอันติมะ และได้เปรียบเทียบได้ว่าวัตถุสิ่งที่ถูกรับรู้เป็นถนน 
ร่างกายเป็นรถ ประสาทสัมผัสทั้งหลายเป็นม้า จิตเป็นบังเหียน ปัญญาเป็นสารถี วิญญาณเป็นผู้ เสวยอารมณ์ 
อัตตาเป็นผู้เพลิดเพลิน และอาตมันเป็นนายผู้ยิ่งใหญ่ที่นั่งอยู่ในรถ ประสาททั้งหลายอาจเปรียบได้กับม้าที่ดี
หรือเลว กฐะอุปนิษัทยังกล่าวต่อไปว่าประสาทสูงกว่าวัตถุ ประสาทรับสัมผัสเป็นสิ่งที่สูงกว่าสิ่งที่มันรับรู้ จิตสูง
กว่าประสาท ปัญญาสูงกว่าจิต เหตุผล (มหัต) อันประณีตละเอียดสูงกว่าปัญญา ปฐมธาตุ (อวะมักตะ) สูงกว่า
เหตุผลอันประณีตทั้งหมด และปุรุษ (อาตมัน) สูงกว่าปฐมธาตุ และไม่มีอะไรสูงกว่าปุรุษ ซึ่งเป็นที่สิ้นสุดและ
เป็นความแท้จริงอันติมะ (Ultimate Reality) (ทองหล่อ วงษ์ธรรมา, 2535, 44-45)  
 ในมาณฑูกยะอุปนิษัท ซึ่งเป็น 1 ใน 12 อุปนิษัทที่มีความสำคัญและเป็นที่รู้จักกันดี  มาณฑูกยะ
อุปนิษัทจัดเป็นของอาถรรพเวท ประกอบด้วย 12 โศลก โดยได้อธิบายเกี่ยวกับสิ่งที่สำคัญที่สุ ด คือ “โอม” 
และการประกอบกันเข้าของลักษณะที่สำคัญ 3 อย่าง คือ เสียง อะ เสียง อุ และเสียง มะ ซึ่งอ้างไปถึงสวภาวะ
ทั้ง 3  คือ สวภาวะตื่น สวภาวะหลับฝัน และสวภาวะหลับสนิทเพ่ือนำไปสู่สวภาวะที่ 4 คือ สวภาวะหลับสนิท
ที่ปราศจากการฝันหรือ ตุรียะ และสวภาวะที่ 4 นี้เอง คือ “อาตมันที่บริสุทธิ์” ซึ่งสิ่งสถิตในส่วนลึกในสุดของ
มนุษย์แต่ละบุคคล หรืออาจกล่าวให้เห็นง่าย ๆ เกี่ยวกับสวภาวะทั้ง 4 กับคำว่า “โอม” ได้ดังนี้ 1) สวภาวะตื่น 
เรียกว่า ไวศวานระ ก็คือเสียง อะ อาตมันจะรับรู้สิ่งภายนอก และเพลิดเพลินต่อรูป เสียง กลิ่น รส และสัมผัส
ต่าง ๆ โดยผ่านทางอายตนะภายในหรือประสาทสัมผัส และสิ่งที่บริโภคนั้น ล้วนแต่เป็นวัตถุสิ่งของที่หยาบ ๆ 
ง่าย ๆ ไม่ละเอียดประณีต 2) สวภาวะหลับฝัน เรียกว่า ไตชสะ ก็คือเสียง อุ อาตมันจะรับรู้สิ่งภายใน และ
บริโภคสิ่งที่ประณีต คือภาพพิมพ์ใจที่ได้มาระหว่างอยู่ในขณะตื่นอันเป็นมโนภาพในความจำ 3) สวภาวะหลับ
สนิท เรียกว่า ปราชญะ ก็คือ เสียง มะ อาตมันจะมีความสุขเป็น อันหนึ่งอันเดียวกับความสุขแท้ โดยไม่
เกี่ยวข้องกับเรื่องภายนอกและภายใน 4) สวภาวะหลับสนิทที่ปราศจากการฝัน หรือ สวภาวะที่เสวยปีติสุข 
เรียกว่า ตุรียะ หรือ อาตมัน ก็คือคำว่า “โอม” อาตมันจะไม่รับรู้อารมณ์ทั้งภายนอกและภายใน ไม่สัมพันธ์กับ
อะไร เป็นสาระของการเป็นอันหนึ่งอันเดียวของอาตมัน ไม่แบ่งเป็นสองอีกต่อไป อาตมันนี้แหละ คือพรหมัน 
และนี้คือสวภาวะที่บริสุทธิ์ของอาตมัน (สมบัติ มั่งมีสุขศิริ, เอกสารประกอบการเรียนการสอน, 2561) 
 จะเห็นได้ว่า สวภาวะตื่น คือเสียง อะ และสวภาวะหลับฝัน คือเสียง อุ กำลังเลือนเข้าไปสู่สวภาวะ
หลับสนิท คือเสียง มะ เป็นการรวมประสบการณ์จาก 2 สวภาวะเข้าเป็นสวภาวะหนึ่งเดียว เมื่อรวมกันเสร็จไม่



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   177 

 

มีส่วนเหลือก็จะเป็นสวภาวะที่ 4 คือ ตุรียะ และสวภาวะที่ 4 นี้ เรียกกันทั่วไปว่า ตุรียะ ซึ่งก็เป็นเพียงชื่อ 
เพราะแท้ที่จริงแล้ว ทุก ๆ สวภาวะเป็นการแสดงอำนาจตามลำดับขั้นของความละเอียดที่อาตมันได้แฝงอยู่ใน
ส่วนทั้ง 3 คือ ในขณะตื่น ขณะหลับฝัน และขณะหลับสนิท และที่เรียก สวภาวะที่ 4 ก็เป็นไปตามลำดับของ
การวิเคราะห์ให้เห็นตามสวภาวะ ที่สำแดงออกสู่ภายนอกของอาตมันในสวภาวะบริสุทธิ์ หรือความรู้สึกที่
ประณีตที่สุด สิ่งเหล่านี้ล้วนแต่เกิดในขณะที่เราตื่น ในขณะที่เราหลับฝัน ในขณะที่เราหลับสนิท และในขณะที่
เราหลับสนิทปราศจากการฝัน แม้เราอาจจะดูเหมือนว่า อาตมันก็เป็นอย่างเดียวกันกับการทำงานของร่างกาย
และของจิต แต่มันก็ไม่ใช่ทั้งกายและจิต มันเป็นสิ่งที่อยู่ห่างพ้นจากกายและจิต แม้มันจะอยู่ ในกายมันก็ไร้กาย 
และคุณสมบัติทั้งหมดของกาย ไม่ว่าจะเป็นตา หู จมูก ลิ้น หรือทั้งอวัยวะภายนอกและภายในก็ไม่ได้หมายถึง
ว่าสิ่งเหล่านี้จะเป็นคุณสมบัติของอาตมันด้วยเหมือนดังน้ำที่กลิ้งบนใบบัวทั้งหลาย แต่มันก็ไม่ได้ทำให้ใบบัว
เปียกได้เลย  
 สุนทร ณ รังษี, (2530, 41) ได้อธิบายว่าชีวาตมัน มี 4 สภาวะ คือ1) สภาวะขณะตื่นอยู่ เรียกว่า วิศวะ          
ชีวาตมันจะรู้และเพลิดเพลินต่อรูป เสียง กลิ่น รส และโผฏฐัพพะ โดยผ่านทางอายตนะภายในหรือประสาท
สัมผัส 2) สภาวะขณะฝัน เรียกว่า ไตชสะ ชีวาตมันจะรู้และเพลิดเพลินกับธรรมารมณ์โดยผ่านทา งมนัส        
3) สภาวะขณะหลับสนิทไม่ฝัน เรียกว่า ปราชฺญา ชีวาตมันจะมีความรู้สึกเป็นอันหนึ่งอันเดียวกับความสุขแท้ 
โดยไม่เกี่ยวข้องกับเรื่องภายนอกและภายใน 4) สภาวะขณะที่เสวยปีติสุข เรียกว่า อาตมัน ชีวาตมันจะไม่รับรู้
อารมณ์ทั้งภายนอกและภายใน กลายเป็นอาตมันซึ่งรวมเป็นหนึ่ง ไม่แบ่งเป็นสองอีกต่อไป อาตมันนี่แหละ คือ 
ปรมาตมัน 
 สรุปได้ว่า อาตมันมีความเปลี่ยนเเปลงได้ไปหลายลักษณะและหลายระดับ คือสิ่งที่ปรากฏมีอยู่ในโลกนี้
ทั้งที่เป็นตัวตน คือ อาตมัน และสิ่งที่ไม่ใช่ตัวตนคือ อนาตมัน ทั้งนี้ก็เพราะอาตมันเป็นนามธรรมและมีสภาวะ
ทั้งอันตรภาวะ (immanent) และอุตรภาวะ (transcendent) จึงยากมากที่จะเข้าใจ ในความเห็นส่วนตัว 
อาตมันก็คือ วิญญาณ ท้ังวิถีวิญญาณและภวังควิญญาณ หรือตรงกับในภาษาไทยว่า “จิต” ว่า “ใจ” และว่า 
“มานัส” นั่นเอง มีอยู่ในสิ่งทั้งปวงที่มีลมหายใจเข้าและออก (ปราณะ) อีกทั้งยังปรากฏขึ้นในความเปลี่ยนเเป
ลงเป็นลักษณะทั่วไปในขณะที่เราตื่น ในขณะที่เราหลับฝัน ในขณะที่เราหลับสนิท และในขณะที่เราหลับสนิท
ปราศจากการฝัน  
 
5. ความหมายของพรหมัน 
 พรหมัน มาจาก พฺฤหฺ (Bṛh) ธาตุ แปลว่า เจริญเติบโต หรือ วิวัฒนาการ เดิมทีเดียวพรหมัน หมายถึง 
การบูชายัญ ต่อมา หมายถึง ผู้สวดสรรเสริญเทพเจ้า และในที่สุดหมายถึงความจริงสูงสุด หรือ อันติมสัจจะ ซึ่ง
ได้วิวัฒนาการมาเป็นโลกหรือสรรพสิ่ง ทั้งธรรมชาติและวิญญาณ ดังนั้น พรหมันจึงเป็นรากฐานของสิ่งทั้งปวง 
(ฟ้ืน ดอกบัว, 2555, 30) 
 คำว่า “พรหม” มาจากคำว่า “พฺฤหฺ” (Bṛh) ธาตุ หมายถึง ความงอกงาม ความเจริญ หรือวิวัฒน์ 
ความหมายเดิม หมายถึง การบูชายัญการสวดอ้อนวอน ภายหลังความหมายได้เปลี่ยนมาตามลำดับดังต่อไปนี้ 
 1. ในฤคเวท พรหมัน หมายถึง ความรู้อันศักดิ์สิทธิ์ ถ้อยคำอันเป็นสิ่งวิเศษ 
 2. ในคัมภีร์อุปนิษัท พรหมัน มาจาก พฺฤหฺ (Bṛh) ธาตุ หมายถึง ความงอกงาม ความเจริญเติบโต 
ความก้าวหน้า 
 3. พรหมัน หมายถึง ความแท้จริงอันติมะ (Ultimate Reality) หรือองค์สัมบูรณ ์(The Absolute) 
 4. พรหมัน หมายถึง ความแท้จริงอันติมะที่รู้แจ้งโลก แต่อาตมัน หมายถึง ความแท้จริงอันติมะที่รู้ใน
ตัวเราเอง 



178  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 

 5. พรหมัน หมายถึง สิ่งแท้จริงสูงสุดหรืออันติมสัจจะ ซึ่งได้วิวัฒน์มาเป็นโลกและสรรพสิ่งในโลก 
ดังนั้น พรหมันตามความหมายในปัจจุบันหมายถึง “สิ่งซึ่งเป็นมูลการณะของสรรพสิ่ง” (ทองหล่อ วงษ์ธรรมา, 
2536, 42) 
 พรหมัน (พฺรหฺมนฺ) หมายถึง สิ่งที่แท้จริง หรือ อันติมสัจจะ เมื่อมองจากทรรศนะวัตถุวิสัย หรือใน
ฐานะเป็นสิ่งที่ถูกรู้ ความหมายของพรหมัน มีดังต่อไปนี้ 
 1. ในคัมภีร์ฤคเวท พรหมัน หมายถึง ความรู้อันศักดิ์สิทธิ์ บทสวดหรือเวทมนตร์อันเป็นสิ่งวิเศษ 
 2. คัมภีรอุปนิษัท กล่าวว่า พรหมัน มาจาก พฺฤหฺ ธาตุ (Bṛh) แปลว่า เจริญเติบโต  แตกออก 
หมายความว่า เจริญงอกงาม ก้าวหน้าขึ้น  
 3. ศังกราจารย์ ได้ให้ความหมายว่า พฺรหฺมนฺ มาจาก พฺฤหฺ ธาตุ (Bṛh) แปลว่า ยิ่ง เกิน มากกว่า และ
อติศยน (atiśayana) หมายถึง ความเป็นสิ่งบริสุทธิ์ ความเป็นสิ่งที่ไม่สิ้นสุด ความเป็นอมตะ 
 4. มัธวะ แห่งเวทานตะ ได้ให้ความหมายว่า พรหมัน คือ บุคคลที่มีคุณสมบัติ เต็มบริบูรณ์ (พฺฤหนฺโต 
หฺยสฺมิน ฺคุณะ) (S. Rathakrishnan, 1953, 52) 
 5. ความหมายในระยะต่อมา คําว่า พรหมัน ใช้ในความหมายว่า สิ่งแท้จริงสูงสุด หรือ อันติมสัจจะ ซึ่ง
ได้วิวัฒน์มาเป็นโลกและสรรพสิ่งในโลก กล่าวคือ สิ่งซึ่งเป็นมูลกรณะของสรรพสิ่ง (สุนทร ณ รังษี, 2537, 37) 
 6. ฉานโทคยะอุปนิษัทกล่าวถึงพรหมันไว้ด้วยคําว่า ตชฺชลานฺ มีความหมาย ว่า สิ่งนั้น (ตตฺ) เป็นที่เกิด
ของโลก (ช) เป็นที่กลับคืนสู่แห่งโลก (ล) เป็นที่อิงอาศัยและ ดำรงอยู่ของโลก (อนฺ) (CU. 3.14.1) 
 7. ไตตติรียะอุปนิษัทกล่าวถึงพรหมันไว้ว่า สิ่งซึ่งเป็นที่เกิดของสรรพสิ่ง เป็นที่อิงอาศัยแห่งสรรพสิ่ง 
และเป็นที่กลับคืนสู่แห่งสรรรพสิ่ง (T.U. 3.1.1) 
 สรุปได้ว่า ความหมายของคำว่า“พรหมัน”ตามทัศนะต่าง ๆ แล้วก็จะได้หลายความหมายเช่น ในยุค
พระเวทคือความรู้อันศักดิ์สิทธิ์ ถ้อยคำอันเป็นสิ่งวิเศษ ต่อมาในยุคอุปนิษัทก็ได้พัฒนามาเป็นความงอกงาม 
ความเจริญเติบโต ความก้าวหน้า รู้แจ้งสิ่งแท้จริงสูงสุดหรืออันติมสัจจะ และได้วิวัฒน์มาเป็นโลกและสรรพสิ่ง
ในโลก ทั้งธรรมชาติและวิญญาณ เป็นมูลรากของสรรพสิ่ง เป็นที่มาของสรรพสิ่ง มีเสรีภาพไม่ถูกจำกัด 
 
6. ลักษณะของพรหมัน 
 ตามคัมภีร์พระเวทและอุปนิษัทเชื่อว่า พรหมมัน  คือ ความจริงสูงสุดหรืออันติมสัจจะ ซึ่งได้
วิวัฒนาการมาเป็นโลกหรือสรรพสิ่งทั้งธรรมชาติและวิญญาณ ดังนั้น พรหมันจึงเป็นรากฐานของสิ่งทั้งปวงเป็น
ที่เกิดของโลกเป็นที่อิงอาศัยและที่ดำรงอยู่ของโลก (Chandradhar Sharma, 1964, 17) 
 ส่วนการวิวัฒนาการของพรหมันในฐานะที่เป็นรากฐานของสรรพสิ่งมีดังนี้ จากพรหมันเป็นอากาศ 
(ether) จากอากาศเป็นลม จากลมเป็นไฟ จากไฟเป็นน้ำ จากน้ำเป็นดิน และจากดินก็เป็นที่เกิดพืชพันธุ์และ
สิ่งที่มีชีวิตทั้งหลาย หรือในไตตติรียะอุปนิษัทได้กล่าวถึงทฤษฎีวิวัฒนาการที่รู้กันว่าคําสอนเรื่องเครื่องห่อหุ้ม
หรือฝัก (โกศะ) ทั้ง 5 ไว้ดังนี้ 
 ฝักที่ 1 ซึ่งเป็นระดับต่ำสุด พรหมันได้เปลี่ยนแปรมาเป็น สสารหรือวัตถุ (อันนมยโกศะ) เพ่ือเป็น
อุปกรณ์สําคัญสําหรับทําให้สิ่งมีชีวิตได้เกิดข้ึนมา 
 ฝักที่ 2 พรหมันได้แปรมาเป็นชีวิตและลมปราณ (ปราณมยโกศะ) โดยลําดับแรกเป็นชีวิตของพืชพันธุ์
ต่าง ๆ ก่อน แล้วต่อมาก็เป็นชีวิตของสัตว์ทั้งหลายรวมทั้งมนุษย์ด้วย 
 ฝักที่ 3 พรหมันแปรมาเป็นจิตใจ (มโนมยโกศะ) แต่จิตใจ ระดับนี้ยังเป็นเพียงสัญชาตญาณ ซึ่งมีทั้งใน
มนุษย์และสัตว์ 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   179 

 

 ฝักที่ 4 พรหมันแปรมาเป็นเหตุผล (วิชญานมยโกศะ) ระดับนี้มีเฉพาะในมนุษย์เท่านั้น มนุษย์แตกต่าง
จากสัตว์เดรัจฉาน ก็ตรงที่มีเหตุผลนี้เอง ก็บรรดาวิทยาการทั้งหลายไม่ว่าศิลปะ วิทยาศาสตร์ สุนทรียศาสตร์ 
ศีลธรรม กวีนิพนธ์ ปรัชญาและศาสนา เป็นต้น เกิดข้ึนมาได้ก็เพราะเหตุผลนี่แหละ 
 ฝักที่ 5 ซึ่งเป็นระดับสูงสุด พรหมันแปรมาเป็นความเบิกบานใจ (อานันทมยโกศะ) ในระดับนี้  ไม่มีทั้ง
ทวิภาพ (duality) ของจิตและวัตถุ และทั้งพหุภาพ (plurality) ของสรรพสิ่ง คงมีแต่เอกภาพหรือ ความเป็น
หนึ่ง (unity) อันไม่มีการเปลี่ยนแปลง มีแต่ความเบิกบานใจ อันเป็นนิรามิสสุข ซึ่งระดับสูงสุดนี้ก็คือ ภาวะแห่ง
พรหมันนั่นเอง (ฟ้ืน ดอกบัว, 2545, 24) 
 ต่อมาอุปนิษัทได้แบ่งพรหมันหรือพระพรหมออกเป็น 2 ระดับ คือ 
 1. พระพรหมระดับสู งหรือระดับประเสริฐ (Para Brahman) เป็นระดับสู งสุด  มีหนึ่ งเดียว            
เป็นนามธรรม อยู่เหนือกาละและเทศะ เหนือดิน น้ำ ไฟ ลม เหนือความทุกข์และความเศร้าโศกต่าง ๆ       
เป็นอนันตภาระ เป็นอมตะ เป็นสิ่งเที่ยงแท้นิรันดร เป็นความสมบูรณ์สูงสุด จึงอยู่เหนือคุณลักษณะทุกอย่าง 
(นิรคุณะ) และอยู่เหนือคุณวิเศษท้ังหลาย (นิรวิเศษะ) เพราะฉะนั้น จึงไม่อาจใช้คําพูดบรรยายได้ (อนิรวจนียะ) 
เพราะการพูดถึงคุณลักษณะหรือคุณวิเศษของพระองค์ ก็เท่ากับไปจํากัดความไม่จํากัดของพระองค์ซึ่งทรงเป็น
ทุกอย่าง 
 ยาชญวัลกยะได้กล่าวไว้ในพฤหทารัณยะอุปนิษัทว่า “สิ่งที่ไม่มีการเสื่อมสลาย ซึ่งผู้ฉลาดเคารพบูชานี้ 
เป็นสิ่งที่ไม่หยาบ ไม่ประณีต ไม่สั้นไม่ยาว ไม่มีเงา ไม่มีความมืด ไม่มีอากาศ ไม่มีช่องว่าง ไม่มีอุปาทาน ไม่มีรส 
ไม่มีกลิ่น ไม่มีรูป ไม่มีคําพูด ไม่มีจิต ไม่มีแสงสว่าง ไม่มีลมหายใจ ไม่มีหู ไม่มีปาก ไม่มีข้างนอก ไม่มีข้างใน     
ไม่กินอะไร แต่ก็ไม่ถูกอะไรกิน” “ปรพรหม ถึงแม้จะอยู่เหนือคุณสมบัติต่าง ๆ แต่ก็เป็นรากฐานของคุณสมบัติ
และสิ่งต่าง ๆ ดังในเกนะอุปนิษัทกล่าวไว้ว่า “สิ่งที่ใช้คําพูดอธิบายไม่ได้ แต่เพราะสิ่งนี้การพูดจึงมีขึ้นได้ สิ่งซึ่ง
จิตคิดไม่ถึง แต่เพราะสิ่งนี้การคิดของจิตจึงเป็นไปได้ สิ่งที่มองด้วยตาไม่เห็น แต่เพราะสิ่งนี้การเห็นของตาจึง
เป็นไปได้” (สุนทร ณ รังษี, 2530 : 45) “สิ่งซึ่งไม่ใหญ่แต่ก็ใหญ่กว่าสิ่งที่ใหญ่ที่สุด สิ่งซึ่งไม่เล็กแต่ก็เล็กกว่าสิ่งที่
เล็กที่สุด สิ่งซึ่งไม่ไกลแต่ก็ไกลกว่าสิ่งที่ไกลที่สุด สิ่งซึ่งไม่ใกล้แต่ก็ใกล้กว่าสิ่งที่ใกล้ที่สุด สิ่งซึ่งไม่เคลื่อนไหวแต่ก็
เคลื่อนไหวได้ไวกว่าสิ่งที่เคลื่อนไหวได้เร็วที่สุด สิ่งซึ่งเป็นนิจจังแต่ก็ทําให้มีอนิจจังเกิดขึ้น” (Jadunath Sinha, 
1963, 23-24, อ้างใน ฟ้ืน ดอกบัว, 2545, 32-33) 
 2. พระพรหมระดับต่ำหรือระดับไม่ประเสริฐ (Apara Brahman) เป็นพระพรหมที่มีรูปร่างแต่เป็นร่าง
ทิพย์ จึงไม่อาจมองเห็นได้ มีคุณสมบัติต่าง ๆ มากมาย (สคุณะ) พรั่งพร้อมด้วยคุณวิเศษทั้งหลาย (สวิเศษะ) 
เป็นสรรพัญญู (omniscient) สรรพาภิภู (omnipresent) สรรพเดชา (onmnipotent) เป็นผู้สร้างโลกและ
สรรพสิ่ง เป็นผู้รักษาโลก และสรรพสิ่ง เป็นผู้ทําลายโลกและสรรพสิ่ง เป็นผู้กําหนดชะตากรรมของมนุษย์และ
สัตว์ตลอดถึงสรรพสิ่ง เป็นเจ้ากฎแห่งกรรมและกฎแห่งศีลธรรม พระพรหมระดับนี้ก็คือพระอิศวรหรือพระ
วิษณุ หรือมีพระนามอ่ืนตามแต่ลัทธินิกายนั้น ๆ จะเรียกขานกัน พระองค์ทรงเป็นเทพเจ้าสูงสุด ทรงประทับอยู่
ในที่ทั่วไป ไม่ว่าเบื้องบนหรือเบื้องล่าง ก่อนและหลัง ทิศตะวันออก ตะวันตก เหนือและใต้ ดังนั้น พระองค์จึงมี
ท้องฟ้าเป็นพระเศียร มีดวงอาทิตย์และดวงจันทร์เป็นพระเนตร มีทิศทั้ง 4 เป็นพระกรรณ มีอากาศเป็นลม
หายใจ มีโลกเป็นพระหฤทัย มีแผ่นดินเป็นพระบาท มีจักรวาลเป็นพระกาย เพราะฉะน้ัน ทุกสิ่ง ทุกอย่างจะ
เป็นพระพรหม แต่ก็ไม่ได้หมายความว่า ทุกสิ่งทุกอย่างเป็นพระพรหมจริง ๆ เป็นเพียงส่วนหนึ่งของพระพรหม
เท่านั้น ทั้งนี้ก็เพราะพระพรหมมีลักษณะทั้งอันตรภาวะ (immanent) คือสิงสถิตอยู่ในสรรพสิ่ง และอุตรภาวะ 
(transcendent) คืออยู่เหนือสิ่งทั้งปวงดุจกลิ่นหอมมีอยู่ในดอกไม้ แต่ดอกไม้ก็ไม่ใช่กลิ่นหอม การสะท้อนเงามี
อยู่ในกระจก แต่กระจกก็ไม่ใช่ตัวสะท้อนเงา หรือกระแสไฟฟ้ามีอยู่ในสายไฟฟ้า แต่สายไฟฟ้าก็ไม่ใช่
กระแสไฟฟ้า พระพรหมระดับนี้ มีคุณสมบัติและคุณวิเศษมากมาย คนสามารถพรรณนาถึงพระองค์ได้ด้วยการ



180  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 

ใช้ประโยคยืนยัน แต่จะพรรณนาอย่างไรก็ไม่มีจบสิ้น เพราะฉะนั้น พระพรหมแบบนี้จึงทรงมีคุณสมบัติและคุณ
วิเศษเพ่ิมมากข้ึนทุกท่ีตามท่ีคนคิดข้ึน (ฟ้ืน ดอกบัว, 2545, 33) 
 ในฉานโทคยะอุปนิษัทกล่าวไว้ว่า พระพรหมสิงสถิตอยู่ในที่ทุกแห่ง ก็มีอุปมาดังเกลือที่ละลายอยู่ในน้ำ
ดังเศวตเกตุได้ถามบิดาถึงเรื่องปรมาตมัน หรือพระพรหมที่สถิตอยู่ในที่ทั่วไปได้อย่างไร บิดาจึงบอกให้เศวตเกตุ
ใส่เกลือลงไปในภาชนะซึ่งมีน้ำอยู่ ครั้นวันรุ่งขึ้น บิดาได้บอกให้เศวตเกตุไปหยิบเกลือก้อนนั้นมา เศวตเกตุจึงไป
หยิบเกลือ แต่ไม่อาจหยิบเกลือได้ เพราะเกลือละลายหมดแล้ว บิดาจึงให้เศวตเกตุชิมน้ำในภาชนะนั้น เศวต
เกตุชิมแล้วบอกว่าเค็ม บิดาบอกให้ชิมตรงกลางและตรงก้นภาชนะ ตามลําดับ เศวตเกตุก็บอกว่าเค็มเหมือนกัน 
บิดาจึงสอนเศวตเกตุว่า ปรมาตมันสถิตอยู่ในทั่วไปทุกแห่ง ก็ทํานองเกลือที่ละลายอยู่ในน้ำนี้แหละ (จำนงค์ 
ทองประเสริฐ, 2539, 346) 
 ในฉานโทคยะอุปนิษัท นารทะได้บอกสมัตถกุมารว่า “ข้าพเจ้า แม้มีความรู้ในฤคเวท สามเวท และ
ยชุรเวท แต่ด้วยความรู้ดังกล่าว ข้าพเจ้าก็รู้เพียงมันตระและตําราศักดิ์สิทธิ์เท่านั้น ข้าพเจ้ายังไม่รู้จักพรหมัน
เลย ข้าพเจ้าได้ทราบมาว่า ผู้ที่รู้จักพรหมันเท่านั้นจึงจะสามารถหลุดพ้นไปจากความทุกข์ทั้งปวงได้” (ฟ้ืน 
ดอกบัว, 2545, 31) 
 พรหมันหรือพระพรหมทั้ง 2 ระดับ คือ ปรพรหมและอปรพรหม ก็ถือกันว่าเป็นพระพรหมองค์
เดียวกัน เพียงแต่มี 2 ด้าน ดุจในเหรียญเดียวกันมีทั้งหัวทั้งก้อยฉันนั้น ก็ในพระพรหมทั้ง 2 ระดับนั้น ปรพรหม
เป็นระดับสูงสุด มีความสมบูรณ์สูงสุด จึงเป็นเรื่องที่กําหนดไม่ได้ (อมาตรา) และอธิบายด้วยคําพูดไม่ได้ 
(อนิรวจนียะ) แต่ก็เป็นมูลรากของสรรพสิ่ง เป็นที่มาของสรรพสิ่ง แม้แต่พระอิศวรซึ่งเป็น อปรพรหม ก็เป็นการ
สําแดงออกให้ปรากฏของปรพรหมเช่นกัน ก็ในเมื่อพรหมันมีความสําคัญอย่างนี้ พรหมันจึงเป็นเรื่องสูงสุด
สำคัญที่สุด ดังนั้นความรู้เกี่ยวกับพรหมันจึงเป็นความรู้ประเสริฐสุดสามารถนําไปสู่โมกษะได้   (ฟ้ืน ดอกบัว, 
2545, 31) 
 พรหมัน เป็น 2 ลักษณะ ลักษณะหนึ่งพูดถึงพรหมันในแง่โลกียะ (cosmic) พรหมันเป็นสิ่งที่
ประกอบด้วยคุณสมบัติที่ดีทั้งปวง ที่เรียกว่า สคุณะ พร้อมด้วยคุณวิเศษทุกประการ คือ สวิเศษะ ลักษณะพร
หมันในแง่นี้เรียกว่า อปรพรหม อีกแง่หนึ่งคือ พรหมันในแง่โลกุตตระ (acosmic) พรหมันเป็นสิ่งที่สมบูรณ์ที่
ปราศจากคุณสมบัติทุกอย่างคือ นิรคุณะ ไม่มีคุณวิเศษทั้งปวงคือ นิรวิเศษะ และไม่อาจจะบรรยายได้ บรรดา
สสารหรือวัตถุ ชีวาตมันและอปรพรหมต่างเป็นการสำแดงให้ปรากฏของพรหมันซึ่งเป็นที่สมบูรณ์ทั้งสิ้น (นวนิต 
ประถมบูรณ,์ 2520, 21) 
 ในมุณฑกะอุปนิษัทก็มีข้อความว่า “มีความรู้อยู่ 2 อย่างที่ควรรู้แจ้ง คือ ความรู้อย่างสูง (ปรวิทยา) 
และความรู้อย่างต่ำ (อปรวิทยา) ความรู้อย่างสูง ได้แก่ ความรู้ในเรื่องพรหมันอันเป็นอมตะ ส่วนความรู้อย่าง
ต่ำ ได้แก่ ความรู้ในพระเวททั้งหลาย” ในคัมภีร์ภควัทคีตา พระกฤษณะได้สอนท้าวอรชุนว่า ผู้ที่รู้จักพรหมัน
อย่างแท้จริง ก็แทบจะไม่ต้องรู้เกี่ยวกับพระเวทเลย ทั้งนี้ก็เพราะการเรียนรู้พระเวทจนเชี่ยวชาญเพียงไรก็ไม่
อาจบรรลุโมกษะได้ แต่ตรงกันข้ามการรู้จักพรหมันอย่างแท้จริงเพียงอย่างเดียวโดยไม่มีความรู้ในเรื่องพระเวท
เลย ก็สามารถบรรลุโมกษะได้ (ฟ้ืน ดอกบัว, 2545, 30-31) 
 สรุปได้ว่า ในสมัยอุปนิษัทพระพรหมจะหนักไปในทางปรพรหม ซึ่งเป็นนามธรรม เป็นสิ่งที่เป็นจริง 
(Satyam) คือความรู้ (Jñānam) เป็นความแท้จริงสูงสุด เป็นสิ่งที่ไม่สามารถอธิบายได้ ไม่อาจวัดได้ บรรยาย
ไม่ได้ พูดถึงลักษณะที่แท้จริงไม่ได้ เป็นพ้ืนฐานของความรู้ทั้งมวลซึ่งมีอยู่ในธรรมชาติของสัตว์ในสังสารวัฏ ผิด
กับในสมัยพระเวท พระพรหมอยู่ในฐานสิ่งที่มีอยู่ เป็นตัวรู้ เป็นอปรพรหมซึ่งเป็นรูปธรรม เป็นปฐมเหตุของโลก 
เป็นผู้สร้างผู้รักษาและผู้ทำลาย เป็นเจ้าของสรรพสิ่ง  
 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   181 

 

7. เปรียบเทียบอาตมันกับพรหมันในด้านความคล้ายกันและความต่างกัน 
 ความคล้ายกัน อาตมันกับพรหมันโดยที่แท้ก็เป็นอย่างเดียวกันนั่นเอง ที่แตกต่างกันก็มาจากมุมมอง 
คือ ถ้ามองในแง่อัตวิสัยหรือในฐานะผู้รู้ ก็เรียกว่า อาตมัน แต่ถ้ามองจากแง่วัตถุวิสัยหรือในฐานะสิ่งที่ถูกรู้       
ก็เรียกว่า พรหมัน ดังนั้นอาตมันและพรหมันจึงเป็นเรื่องเดียวกัน เป็นสิ่งสัมบูรณ์ (The absolute) เดียวกัน 
หรือเป็นความจริงสูงสุดหรืออันติมสัจจะ (ultimate reality) อันเดียวกัน สามารถสําแดงตัวเองเป็นทั้งผู้รู้    
ย่อมหมายได้ทั้งพรหมันและชีวาตมัน (วิญญาณของแต่ละบุคคล) แต่ถ้ามาคู่กับศัพท์ และสิ่งที่ถูกรู้อยู่ในตัวก็
ศัพท์ว่าอาตมัน ถ้ามาเดี่ยวเพียงศัพท์เดียวก็ว่าพรหมัน หรือปรมาตมันก็หมายถึงชีวาตมันอย่างเดียว ดังนั้น ใน
ทีน่ี้ พรหมันจึงหมายถึงปรมาตมัน และอาตมันหมายถึงชีวาตมัน ก็ปรมาตมันและชีวาตมันดังได้แสดงเป็นอย่าง
เดียวกัน มีธรรมชาติอย่างเดียวกัน มาจากแหล่งเดียวกัน ที่ว่ามาจากแหล่งเดียวกันก็คือ ทั้ง 2 มาจากพรหมัน
เดียวกัน ที่ว่ามีธรรมชาติอย่างเดียวกัน ก็เพราะทั้งปรมาตมันและชีวาตมันเป็นสรรพัญญู (omniscient)      
สรรพาภิภู (omnipresent) สรรพเดชา (omnipotent) เป็นอมตะ คือ ไม่เกิด ไม่ตาย และเที่ยงแท้นิรันดร
เหล่านี้เป็นต้น  
 ความต่างกัน คืออาตมันเป็นสิ่งสูงสุดอันเดียวกันที่ถูกรู้แจ้งในมนุษย์ ส่วนพรหมันเป็นหลักสูงสุดที่ถูกรู้
ในจักรวาล อาตมันเป็นแก่นแท้ที่มีอยู่ในตัวของมนุษย์ ส่วนพรหมันเป็นแก่แท้ของจักรวาล ลักษณะพิเศษอีก
ประการหนึ่งของพรหมันและอาตมันตามคำสอนของคัมภีร์อุปนิษัทนั้นแสดงให้เห็นว่าสิ่งที่ปรากฏมีอยู่ในโลกนี้
ทั้งที่เป็นตัวตน คือ “อาตมัน” และสิ่งที่ไม่ใช่ตัวตน คือ “อนาตมัน” แต่เพ่ือให้เข้าใจชัดเจนจึงขออธิบายความ
แตกต่างระหว่างสิ่งท่ีเรียกว่า องค์สัมบูรณ์ หรือตัวตนสากลกับตัวตนย่อย จึงเรียกชื่อใหม่กล่าวคือตัวตนสากล
เรียกชื่อว่า “ปรมาตมัน” ส่วนตัวตนย่อยเรียกว่า “ชีวาตมัน” ปรมาตมันก็คือพรหมัน ไม่ถูกจำกัดด้วยสิ่งใด 
เป็นอิสระ ส่วนชีวาตมันหรือตัวอาตมันย่อยนั้นถูกจำกัดด้วยร่างกายมนุษย์ทุกคนมีชีวาตมันเป็นแกนกลางของ
ชีวิต ร่างกายมีการเปลี่ยนแปรและสลายในที่สุด มีร่างกายเป็นที่คุมขัง ยังตกอยู่ในอํานาจกิเลส ยังถูกอวิทยา
ครอบงํา จึงยังเสวยสุข เสวยทุกข์ ดีใจและเสียใจ เป็นต้น ตามการกระทําของตน ผิดกับปรมาตมันจะมีลักษณะ
ตรงกันข้าม (สมัคร บุราวาศ, 2545, 36) ความเป็นไปในเรื่องนี้ ท่านอุปมาดังนก 2 ตัว ซึ่งเป็นเพ่ือนกัน เกาะ
อยู่บนกิ่งไม้กิ่งเดียวกัน นกตัวหนึ่งกระโดดโลดเต้นจิกกินผลไม้ซึ่งดีบ้างเน่าบ้าง ก็ทําให้พอใจบ้าง ไม่พอใจบ้าง 
ผิดกับนกอีกตัวหนึ่ง เกาะกิ่งไม้นิ่งอยู่ มองดูเพ่ือนนกกระโดดโลดเต้นจิกกินผลไม้ด้วยความวางเฉย นกตัวที่
เที่ยวจิกกินผลไม้ก็เปรียบเหมือนชีวาตมัน ส่วนนกที่ เกาะกิ่งไม้นิ่งอยู่ เปรียบ เหมือนปรมาตมันก็ฉันนั้น 
เพราะฉะนั้น ชีวาตมันจึงยังถูกจํากัดด้วยเทศะและกาละ (space and time) และยังตกอยู่ในอํานาจกิเลส    
เป็นดุจน้ำที่ยังมีตะกอนอยู่ ยังไม่เป็นน้ำกลั่น จะเห็นได้ว่า ชีวาตมันถูกจํากัดด้วยขอบเขตคืออยู่ในร่างกาย       
มีร่างกายเป็นที่คุมขังและยังถูกครอบงําด้วยกิ เลส จึงต้องเสวยสุข เสวยทุกข์ ตามผลของการกระทํา          
ส่วนปรมาตมันจะมีลักษณะตรงกันข้าม ดังนั้นชีวาตมันจึงเป็นกระบวนการตอนต้นของปรมาตมันและเป็นตอน
หนึ่งของปรมาตมัน  
 
8. บทสรุป 
 แนวคิดเรื่องอาตมันและพรหมันในคัมภีร์อุปนิษัทมีจำนวนมาก มีผู้แต่งหลายคนตามลำดับ ไม่ระบุ
เวลาที่แน่ชัด อย่างไรก็ตามคำสอนในอุปนิษัทต่าง ๆ เหล่านั้น มีจุดหมายเป็นหลักเหมือนกัน คือการสอนให้รู้
เกี่ยวกับหลักการว่าด้วยอาตมันและพรหมันเพ่ือแสวงหาความจริงอันประเสริฐสุดที่สามารถนําตนไปสู่นิรวาณ
หรือโมกษะได้ 
 อาตมัน (Ātman) เป็นส่วนบุคคลอันแยกมาจากพรหมันหรือปรมาตมัน เป็นดุจประกายไฟอันนับมิ
ถ้วนพุ่งออกมาจากกองเพลิงที่กําลังช่วงโชติ อาตมันย่อมคืนไปสู่ปรมาตมันด้วยเป็นเนื้อเดียวกัน อาตมันซึ่ง



182  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 

ควบคุมร่างกายและอวัยวะต่าง ๆ นั้น ไม่รู้เกิด ไม่รู้ดับ เป็นส่วนหนึ่งของเนื้อทิพย์ ฉะนั้น จึงไม่มีเบื้องปลาย ไม่
เสื่อมสูญ ทรงปัญญา ว่องไว และเป็นสัจจะ อาตมันมีปรมาตมันควบคุม แต่กรรมที่อาตมันทําไม่ได้อาศัยเนื้อแท้ 
แต่อาศัยอวัยวะต่าง ๆ อาตมันไม่อิสระ ประกอบกรรมตามลําพังไม่ได้ ต้องอาศัยปรมาตมันบังคับให้ทํา อาตมัน
มีนิสัยสันดานที่จะทําดีหรือทําชั่วมาแต่เดิม กล่าวคือกระทํากรรมตามที่ถูกบังคับหรือที่มีห้ามไว้ไม่ให้ทํา 
อาตมันจึงกระทํากุศลหรืออกุศลกรรมตามที่ถูกบังคับ ดังนี้  จึงรับผลตามกรรมที่ทําไว้ อาตมันถูกหุ้มไว้เหมือน
อยู่ในปลอก เมื่อตาย อาตมันก็ออกจากโครงสกุลสรีระนี้ไปโดยสิ้นเชิง และเพ่ือสืบชาติต่อไป เพราะไม่รู้แจ้ง
ความจริง อาตมันก็ไปสู่โลกอ่ืนเพ่ือรับกุศลและอกุศลกรรมวิบากที่นั่น อาตมันย่อมท่องเที่ยวไปในภูมิเบื้องต่ ำ
และเบื้องสูง แต่ปราชญ์ผู้พ้นแล้วจากอาสวะทั้งปวง ยังไปสู่ภูมิที่สูงกว่านั้น คือ พรหมโลก แต่หากว่า ปราชญ์ผู้
นั้นบรรลุญาณขั้นสมบูรณ์ ก็จะถึงซึ่งพรหมนิรวาณและโมกษะในเบื้องสุด อันได้แก่ บรมสุข และความสงบเป็น
นิจ ฉะนั้นก็พอจะเห็นภาพของอาตมันแล้วว่า อาตมันเพียงแค่ถูกจำกัดด้วยขอบเขตคือร่างกายเท่านั้น จึงต้อง
เสวยสุข เสวยทุกข์ เศร้า เสียใจตามผลของการกระทำ และเป็นเช่นนี้ไปเรื่อย ๆ จนอาตมันสามารถที่จะรู้จัก
และประจักษ์แจ้งถึงตัวตนได้ จึงจะสามารถกลับไปมีความรู้แท้ได้ดังเดิม    
 ส่วน พรหมัน (Brahman) หรือปรมาตมัน เป็นเหตุทางปัญญาและทรงอานุภาพบันดาลให้สกลโลกนี้มี
ขึ้น ดําเนินไปและประลัยไป การสร้างสกลโลกเกิดจากสัญเจตนาของพระพรหม เพราะพรหมันในแนวคิด
อุปนิษัทจึงมีฐานะเป็นพระเจ้า ด้วยเหตุนี้  พระพรหมจึงเป็นทั้งเนื้อไขและปัญญาของสกลโลก คือเป็นทั้ง
ธรรมชาติและผู้สร้างธรรมชาติ เป็นทั้งผู้วางแผนผังและตัวแผนผังนั้นเอง เป็นทั้งผู้กระทําและสิ่งที่ทําขึ้นนั้นเอง 
ครั้นถึงเบื้องปลายของสิ่งทั้งปวง ทุกสิ่งก็สลายลงสู่พรหมัน ปรมาตมันนั้นเป็นหนึ่ง เป็นสิ่งเดียวมีอยู่ เป็นหนึ่งไม่
มีสอง เป็นประมวลแห่งสิ่งทั้งหลาย ปรมาตมันไม่มีส่วนประกอบ ไม่มีเบื้องปลาย ไม่มีที่สุด ปรมาตมันอยู่พ้น
คําอธิบาย เป็นผู้ดูแลสิ่งทั้งปวงเป็นนิจ เป็นวิญญาณแห่งสกลโลก เป็นสัจธรรมปัญญา ปรีชาญาณความสุข 
 อนึ่ง พรหมันเป็นอันติมสัจจะหมายถึงเป็นสิ่งที่แท้จริงสูงสุด และมีฐานเป็นพระเจ้าเป็นปฐมเหตุหรือ
มูลการณะของสรรพสิ่งที่มีอยู่ในโลก เป็นสิ่งที่ทุกอย่างมีอยู่ในโลก ในขณะเดียวกันก็เป็นสิ่งที่อยู่เหนือจักรวาล 
เป็นสิ่งที่ไม่สามารถจะพรรณนาได้ว่ามีรูปร่าง ลักษณะเป็นเช่นไร ตั้งอยู่ที่ไหน พรหมันนั้นมีอำนาจในการสร้าง
โลก ดำรงรักษาโลกและทำลายโลก  
 
บรรณานุกรม 
 ภาษาไทย 
จำนงค์ ทองประเสริฐ. (2514). บ่อเกิดและลทัธิประเพณีอินเดีย. พระนคร : ราชบัณฑิตยสถาน.   
__________.  (2539). ปรัชญาประยุกต์ ชุดอินเดีย. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ :  เอช เอ็น กรุ๊ฟ จำกัด.   
ทองหล่อ วงษ์ธรรมา. (2535). ปรัชญาอินเดีย. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ : โอเดียนส์โตร์. 
__________. (2536). ปรัชญาตะวันออก. กรุงเทพฯ : โอเดียนสโตร์.  
นวนิต ประถมบูรณ์. (2520). ทรรษนะเรื่องการหลุดพ้นในปรัชญาอินเดีย. วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหา

บัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 
ฟ้ืน ดอกบัว.  (2545). ปวงปรัชญาอินเดีย. กรุงเทพฯ : ศยาม. 
__________.  (2555). ปวงปรัชญาอินเดีย. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ : สยามปริทัศน์.   
วิมลศิริ ร่วมสุข. (2522). ประวัติวรรณคดีสันสกฤตยุคพระเวท. กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์สหสยามพัฒนา. 
สถิต วงศ์สวรรค์. (2537). ปรัชญาตะวันออก. กรุงเทพฯ : อมรการพิมพ์. 
สมัคร บุราวาศ. (2545). วิชาปรัชญา. กรงุเทพฯ : ศยาม. 
__________. (2554). ปรัชญาพราหมณ์ในสมัยพุทธกาล. กรุงเทพฯ: ศยาม. 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   183 

 

สุนทร ณ รังษ.ี (2530). ปรัชญาอินเดีย : ประวัติและลัทธิ. พระนคร : จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย.   
สมบัติ มั่งมีสุขศิริ. (2561). สรุปประวัติเนื้อหาของมาณฑูกยะอุปนิษัท. เอกสารประกอบการเรียนการสอน 

ภาควิชาสันสกฤตศึกษา คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร.   
 ภาษาอังกฤษ 
Chandradhar Sharma. ( 1964) . A Criticall Survey of Indian philosophy. Varanasi: Motilal 

Banarsidass. 
Jadunath Sinha. (1963) . Outlines of Indian Philosophy. Calcutta: Sinha Publishing House, 

Private Limited. 
S.Radhakrishnan. (1953). The Principal Upanisads.  London: George Allen & Unwin Ltd.  
__________ . (1994). The Principal Upanisads.  Delhi: Gopsons Papers. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


