
252  วารสารวิจยัธรรมศึกษา ปีที ่7 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสติาราม 

 

วิเคราะห์วาทกรรม “ทำดีได้ดีมีที่ไหน ทำชั่วได้ดีมีถมไป” ด้วยหลักกาลามสูตร 
Discourse Analysis “Doing Good but Good Things Never Happen,  
Doing Evil but Good Things Happen” according to Kalama Sutta 

 
วิเศษ แสงกาญจนวินิช 

Wiset Sangkanjanavanich 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลยัราชภัฏสวนสุนันทา 
Graduate School, Suan Sunandha Rajabhat University 

E-mail : metha.ang@gmail.com  
วันที่รับบทความ (Received) :  11 เมษายน 2566 
วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 30 ธันวาคม 2567 

วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 30 ธนัวาคม 2567 
 

บทคัดย่อ 

 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อวิเคราะห์วาทกรรม “ทำดีได้ดีมีที่ไหน ทำชั่วได้ดีมีถมไป” ด้วย

หลักกาลามสูตร วิธีการศึกษาเป็นแบบเชิงคุณภาพเชิงปรัชญา โดยศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจาก

พระไตรปิฎก เอกสาร และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ผลการวิจัยพบว่า 1. ผู้ที่เชื่อว่า “ทำดีได้ดีมีที่ไหน ทำชั่วได้

ดีมีถมไป” นั้น ตีความคำว่าดีในความหมายของผลประโยชน์เชิงวัตถุและการตอบสนองทางอารมณ์เป็น

หลัก 2. คำว่า ทำดีได้ดี ในทางพุทธปรัชญานั้น หมายถึง ดีในทางกุศลจิต ไม่ใช่ดีเชิงวัตถุหรือการตอบสนอง

ทางอารมณ์ของกิเลส 3. ทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว เป็นจริง ส่วนทำดีได้ดีมีที่ไหน ทำชั่วได้ดีมีถมไป เป็นเพียง

วาทกรรมเชิงระบายทางอารมณ์ที่ไม่สมหวังจากความคาดหวังในเรื่องผลผลประโยชน์เชิงวัตถุและการ

ตอบสนองทางอารมณ์เท่านั้น 

คำสำคัญ: วาทกรรม, ทำดีได้ดีมีที่ไหน, ทำชั่วได้ดีมีถมไป 
 
ABSTRACT  
 The objective of this article was to analyze the discourse “Doing Good but Good 

Things Never Happen, Doing Evil but Good Things Happen” according to Kalama Sutta. The 

methodology was based on the qualitative philosophical approach by studying and 

compiling the information from Tripitaka, all related documents and research papers. The 

results showed that: 1. one who believed that “doing good but good things never happen, 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีที ่7 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567) ศนูย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม  253 

 

doing evil but good things happen” interpreted this meaning based on material interest 

and emotional response; 2. The word “doing good but good things will happen” in the 

Buddhism philosophy meant the charity, not material interest or emotional response to 

greed; and 3. “Doing good but good things will happen, doing evil but bad things will 

happen” was actual. Doing good but good things never happen, doing evil but good things 

happen was only the emotional discourse when one felt disappointed in his/her material 

interest and emotional response only. 

Keywords:  Discourse, Doing Good but Good Things Never Happen, Doing Evil but Good 
Things Happen 

 
1. บทนำ 

 เรื่องของกรรมดี-กรรมชั่ว มีประเด็นปัญหาที่ถกเถียงกันมากที่สุด ก็คือ “การให้ผลของกรรม” 

โดยเฉพาะตามหลักคำสอนที่ว่า ทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว นั้น เป็นจริงหรือไม่ เพียงใด เพราะเท่าที่เห็นๆ กัน

อยู่ในโลกแห่งความเป็นจริงในสังคมปัจจุบันนี้ คนที่ทำชั่วได้ดี และคนที่ทำดีได้ชั่ว ก็มีมากมาย เป็นผลให้

หลายๆ คนไม่เชื่อถือในหลักคำสอนน้ี 

 คำกล่าวที่นิยมพูดกันว่า ทำดีได้ดี ทำชั่วได้ช่ัว นั้น มาจากพุทธศาสนสุภาษิตที่ว่า 

 ยาทิสํ วปเต พีชํ   ตาทิสํ ลภเต ผลํ 

 กัลยาณการี กลฺยาณํ   ปาปการี จ ปาปก ํ

 แปลว่า หว่านพืชเช่นใด ได้ผลเช่นนั้น (ผู้) ทำดีได้ดี (ผู้) ทำช่ัวได้ชั่ว  

 คาถานี้เป็นคำกล่าวของฤๅษี (อิสิภาษิต) ซึ่งพระพุทธเจ้านำมาตรัสเล่าแก่พระภิกษุทั้งหลาย ซึ่ง

รวบรวมไว้ในพระไตรปิฎก นับเป็นข้อความที่แสดงหลักกรรมของพระพุทธศาสนาได้อย่างชัดเจน 

 ในปี พ.ศ. 2555 มีงานวิจัยฉบับหนึ่ง ชื่อเรื่อง “หลักกรรมทางพระพุทธศาสนาในวิถีชีวิตของ

สังคมไทย” โดยนายวุฒินันท์ กันทะเตียน หนึ่งในคณะผู้วิจัย กล่าวว่า ผลงานวิจัยเรื่องดังกล่าวได้ทำการ

สุ่มสำรวจความเห็นจากพุทธศาสนิกชนทั่วประเทศ จำนวน 1,110 คน พบว่า ร้อยละ 90.2 ยังมีความเชื่อ

เรื่องกรรมดีกรรมชั่ว ขณะที่ร้อยละ 66.5 เชื่อว่า “ทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว” ส่วนร้อยละ 18.2 เชื่อว่า “ทำดี

ได้ดีมีที่ไหน ทำชั่วได้ดีมีถมไป” พระสุธีธรรมานุวัตร คณบดีคณะพุทธศาสตร์ ในฐานะหัวหน้าโครงการวิจัย

ดังกล่าว กล่าวว่า ผลการวิจัยเรื่อง “หลักกรรมทางพระพุทธศาสนาในวิถีชีวิตของสังคมไทย” สะท้อน

พฤติกรรมคนไทยในปัจจุบัน ที่แม้จะเชื่อเรื่องกรรม แต่มีมุมมองเปลี่ยนไปจากเดิม ซึ่งไม่ถูกต้อง ทำให้

ประเทศไทยได้ชื่อว่ามีการทำนุบำรุงพุทธศาสนามากที่สุดในโลก และมีขอทานจำนวนมาก เนื่องจากคน

ส่วนใหญ่นิยมทำบุญด้วยการให้ทาน เพราะคิดว่าเป็นการก่อกรรมดีและมีส่วนช่วยทุเลาเบาบางผลของ



254  วารสารวิจยัธรรมศึกษา ปีที ่7 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสติาราม 

 

กรรมชั่วที่ได้กระทำทั้งปัจจุบันและชาติก่อน ซึ่งตามหลักพุทธศาสนา สัตว์โลกย่อมเป็นไปตามกรรม ทำดี

ย่อมได้ดี ทำชั่วย่อมได้ชั่ว หากทุจริต ฉ้อโกง แล้วทำเงินไปบริจาค ก็ถือว่าทรัพย์ที่ได้มาไม่บริสุทธิ์ ย่อม

ไม่ได้อานิสงส์จากการทำบุญเหมือนกับทรัพย์ที ่หามาได้โดยการประกอบอาชีพโดยสุจริตแน่นอน 

(มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2566) 

 ดังนั้น ผู้วิจัยจึงต้องการศึกษาวิเคราะห์วาทกรรม “ทำดีได้ดีมีที่ไหน ทำชั่วได้ดีมีถมไป” ด้วยหลัก

กาลามสูตร เพื่อใช้กระบวนการคิดอย่างมีวิจารณญาณต่อประเด็นปัญหาดังกล่าวนี้ โดยมุ่งหวังว่าคำตอบที่

ได้จากการวิจัยครั้งนี้จะช่วยสร้างความเข้าใจที่เป็นสัมมาทิฏฐิต่อเรื่องกรรมให้กับสังคมไทยสืบไป 

 

2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

 เพื่อวิเคราะห์วาทกรรม “ทำดีได้ดีมีที่ไหน ทำชั่วได้ดีมีถมไป” ด้วยหลักกาลามสูตร 

 

3. วิธีดำเนินการวิจัย 

การศึกษาครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงปรัชญา โดยใช้ระเบียบวิธีการวิจัยเอกสาร (Documentary 

Research) ซึ่งแบ่งเอกสารเป็นเอกสารปฐมภูมิและเอกสารทุติยภูมิ  

 3.1 เอกสารปฐมภูมิ ประกอบด้วย พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับหลวง ปี พ.ศ. 2521 จัดพิมพ์โดย 

กรมการศาสนา กระทรวงศึกษาธิการ  

 3.2 เอกสารทุติยภูมิ ประกอบด้วย ก) เอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับกรรมและหลักกาลาม

สูตรในพุทธศาสนาเถรวาท 

 เมื่อรวบรวมเอกสารเสร็จสิ้นแล้ว นำเอกสารมาเรียบเรียง จากนั้นวิเคราะห์เพื่อนำไปสรุปผล 

อภิปรายผล และเสนอแนะในบทสุดท้าย 

 

4. สรุปผลการวิจัย 

 จากการวิเคราะห์วาทกรรม “ทำดีได้ดีมีที่ไหน ทำชั่วได้ดีมีถมไป” ด้วยหลักกาลามสูตร พบว่า 

เกณฑ์ประกันความชอบธรรมของกาลามสูตรนั้น บ่งชี้ว่า ถึงแม้การทำดีและทำชั่ว ไม่มีอยู่จริง หรือไม่เป็น

จริง แต่คนทำดีก็ไม่ได้ขาดทุนตรงไหน ส่วนคนทำชั่วก็ไม่ได้กำไรเช่นกัน ใครทำดี  คนก็ยกย่อง ให้ความ

เชื่อถือ ให้ความไว้วางใจ เป็นเกียรติแก่วงตระกูล จิตใจก็ไม่ทุกข์ร้อน ส่วนคนทำชั่วนั้น คนรอบข้างไม่ได้ให้

ความไว้วางใจ เป็นการทำลายชื่อเสียงวงตระกูล จะค้าขายทำธุรกิจการงานก็ไม่เจริญ เพราะคนที่จะ

ประกอบธุรกรรมด้วยมีความหวาดระแวง ไม่ไว้ใจ วางใจไม่ได้ เพราะคนทำชั่วมีปกติลักขโมย ไม่ซื่อสัตย์ 

โกงกิน คอรัปชั่น จึงไม่อาจสร้างเครดิตหรือความน่าเชื่อถือแก่ตนเองได้เลย และมีความทุกข์ร้อนสุมอยู่ใน



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีที ่7 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567) ศนูย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม  255 

 

ใจตลอดเวลา แม้ว่านกสวรรค์ไม่มีอยู่จริง แต่สิ่งที่สัมผัสกลับกลายเป็นเสมือนสรรค์ในอก นรกในใจ คนทำ

ดีเกิดความสบายที่ใจ คนทำชั่วก็เดือดร้อนใจภายหลัง  

 หากพิจารณาตามเกณฑ์ตัดสินความจริงตามหลักกาลามสูตรพบว่า คำว่า ทำดี ได้ดี นั้น หมายถึง 

การกระทำที่มาจากเจตนาดีอันเป็นกุศลส่วนหนึ่ง และมาจากผลการกระทำอีกส่วนหนึ่ง อธิบายได้ว่า ใน

ส่วนของเจตนาดีอันเป็นกุศลนั้น ได้แก่ ความไม่โลภ ความไม่โกรธ ความไม่หลง ส่วนผลที่จา กผลการ

กระทำที่ดี ได้แก่ ไม่ก่อโทษ วิญญูชนสรรเสริญ เป็นประโยชน์ เป็นสุข ในส่วนของเจตนาชั่ว อันเป็นอกุศล

นั้น ได้แก่ ความโลภ ความโกรธ ความหลง ส่วนผลที่จากผลการกระทำทีชั่ว ได้แก่ ก่อโทษ วิญญูชนติเตียน 

ไม่เป็นประโยชน์ เป็นทุกข์  

 เมื่อพิจารณาตามเกณฑ์นี้ พบว่า คำว่า ทำดี นั้น คือ เรื่องของกรรมทางใจอันเกิดจากกุลจิตคือ 

อโลภะ อโทสะ อโมหะ ไม่ใช่การพยายมเอาอกเอาใจโดยมุ่งหวังด้วยความโลภ ความอยากได้ดั่งใจ เมื่อ

ไม่ได้ดั่งใจก็โกรธ หากเป็นเช่นนี้ ในพุทธศาสนาถือว่าเป็นการทำชั่ว เมื่อทำชั่วด้วย โลภะ โทสะ โมหะ จะ

ให้ผลออกมาดีก็คงจะผิดหลักของธรรมชาติ เพราะผลที่ดีไม่ได้หมายถึงผลประโยชน์ แต่ผลประโยชน์เป็น

เพียงผลพลอยได้ ส่วนผลของกรรมนั้นเป็นไปตามธรรมชาติ ตรงไปตรงมา คือ ทำดีคือดี ทำชั่วคือชั่ว 

นั่นเอง  

 กล่าวโดยสรุปก็คือ 1. ผู้ที่เชื่อว่า “ทำดีได้ดีมีที่ไหน ทำชั่วได้ดีมีถมไป” นั้น ตีความคำว่าดีใน

ความหมายของผลประโยชน์เชิงวัตถุและการตอบสนองทางอารมณ์เป็นหลัก  2. คำว่า ทำดีได้ดี ในทาง

พุทธปรัชญานั้น หมายถึง ดีในทางกุศลจิต ไม่ใช่ดีเชิงวัตถุหรือการตอบสนองทางอารมณ์ของกิเลส 3. ทำดี

ได้ดี ทำชั่วได้ช่ัว เป็นจริง ส่วนทำดีได้ดีมีที่ไหน ทำชั่วได้ดีมีถมไป เป็นเพียงวาทกรรมเชิงระบายทางอารมณ์

ที่ไม่สมหวังจากความคาดหวังในเรื่องผลผลประโยชน์เชิงวัตถุและการตอบสนองทางอารมณ์เท่านั้น 

 

5. อภิปรายผล 

 ผลการวิจัยครั้งนี้สอดคล้องกับงานวิจัยของ นัฏกร อาชะวะบูล (2545, หน้าบทคัดย่อ) ศึกษาวิจัย

เรื่อง “ศึกษาหลักกรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาทที่ปรากฏในละครโทรทัศน์ : เฉพาะกรณีเรื่อง เจ้ากรรม

นายเวร” ผลการวิจัยพบว่า กลุ่มตัวอย่างมีความรู้พื้นฐานทั่วไปในหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา และใน

เรื่องของกรรมและกฎแห่งกรรมโดยภาพรวม อยู่ในระดับดี ยืนยันในหลักคำสอนที่ว่า “ทำดีได้ดี ทำชั่วได้

ชั่ว” และสอดคล้องกับแนวคิดของ พระภาวนา วิริยะคุณ (2566, ออนไลน์) ได้วิเคราะห์ประเด็นที่ว่า 

“จริงหรือ ทำดีได้ดีมีที่ไหน ทำชั่วได้ดีมีถมไป” ไว้ 2 ประเด็น ดังน้ี 

ประเด็นแรก : “ทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว” หมายถึงอะไร ถ้าเราจะพูดให้เต็มคำนะ ทำกรรมดีย่อม

ได้ผลดี คือ เป็นความสุข เป็นความเจริญ ทำกรรมชั่วย่อมได้ผลชั่ว คือ ได้ผลในเชิงลบ ได้ความเดือดร้อน 

เป็นความตกทุกข์ได้ยากทั้งทางกายทางใจ ถ้าเราเจาะลึกเข้าไปอีกนิดหนึ่งจะพบว่า คนเราทำกรรมไม่ว่าดี



256  วารสารวิจยัธรรมศึกษา ปีที ่7 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสติาราม 

 

หรือชั่วได้ 3 ทาง คือ ทางกาย วาจา และใจ เมื่อทำกรรมดีแล้วผลแห่งกรรมดีนั้นต้องออกมาแน่นอน แต่

ว ่าจะออกมาในรูปแบบไหนนั ้นคงต้องว่ากันเป็นเรื ่อง ๆ ไป ยกตัวอย่าง เด็กทำกรรมดีด้วยการ

ขยันหมั่นเพียรเรียนหนังสือ ผลแห่งกรรมดีมาแน่นอนเลยคือ เด็กจะมีความเข้าใจในเรื่องที่เรียน มีควา ม

เฉลียวฉลาดเพิ่มขึ้น และทำให้มีความมั่นใจในตัวเองเพิ่มขึ้น นี้เป็นผลของกรรมดี แต่ว่าในทำนองกลับกัน 

ทำกรรมชั่วก็ได้ผลชั่ว เป็นอย่างไร เด็กขี้เกียจเรียนหนังสือ ขี้เกียจทำการบ้าน ขี้เกียจไปช่วยแม่ทำกับข้าว 

เพราะฉะนั้น เขาก็เรียนไม่ดี ทำกับข้าวก็ไม่เป็น นอกจากทำกับข้าวไม่เป็น ช่วยแม่ไม่ได้ ก็เลยต้องกินข้าว

สาย ๆ แล้วก็ไปโรงเรียนไม่ค่อยจะทัน นี่จัดว่าเป็นกรรมชั่วที่เด็กคนนั้นจะพึงได้รับ ทำดีต้องได้ดีจริง ทำชั่ว

ต้องได้ช่ัวจริง นี้คงเป็นคำตอบที่ชัดเจนในข้อแรกแล้ว 

ประเด็นที่สอง : สาเหตุที่ทำให้คนสับสนเข้าใจกันผิดว่า “ทำชั่วได้ดีมีถมไป ทำดีได้ดีมีที่ไหน” 

ความสับสนในทำนองนี้เกิดขึ้นได้หลายกรณี  

1) กรณีที่คน ๆ นั้นไม่เข้าใจ แยกไม่ออกว่า ทำดีทำชั่วเป็นอย่างไร ยกตัวอย่าง เขาบอกว่า “ทำดี

แล้วไม่ได้ดี” หลวงพ่อก็ถามว่า “คุณไปทำอะไรมาบ้างล่ะ” เขาตอบว่า “ไปรับใช้รินเหล้าให้เจ้านายกินไม่

เคยขาดเลย นายยังไม่รักเลย เมาทีไรเตะทุกที” ก็สิ่งที่เขากำลังทำคือกรรมช่ัว แต่เขาแยกไม่ออก 

2) กรณีที่คน ๆ นั้นแยกออกว่าอย่างนั้นคือทำดี อย่างนั้นคือทำชั่ว แต่ว่าเป็นประเภทคนใจร้อน 

คือทำดีปุ๊บก็อยากจะให้ผลดีออกปั๊บ เราต้องเข้าใจว่า องค์ประกอบในการทำความดีนั้นมี 3 ประการ 

ประการที่ 1 ต้องให้ถูกดี คือ ถูกประเด็นในเรื่องนั้นจริง ๆ ยกตัวอย่าง เวลาซักเสื้อซักผ้าก็ต้องถูก

ดี คือเสื้อที่เราใส่นั้น จุดที่เปื้อนมากที่สุดก็คือแถวคอปก แถวปลายแขนเสื้อ ถ้าเราขยี้ผ้าให้ทั่วตัว แต่ไม่ได้

ขยี้ที่คอปกกับที่ปลายแขนก็ไม่ถูกดี แต่ว่าถ้าเราขยี้ที่คอ ขยี้ที่ปก ที่ปลายแขน ให้เรียบร้อยก่อน แล้วจึงขยี้

ที่อื่นพอประมาณ ทำอย่างนี้ถึงจะถูกด ี

ประการที่ 2 : ต้องให้ถึงด ีแค่ถึงถูกดีแล้วยังไม่พอ จะต้องให้ถึงดีด้วย เวลาซักผ้า เราควรจะขยี้สัก 

30 ครั้ง แต่เราขยี้แค่ 10 ครั้ง มันยังไม่ถึงดี เพราะฉะนั้น ผ้าก็ไม่เกลี้ยงหรอก งานทุกชิ้นเมื่อทำแล้วอย่าทำ

แบบผักชีโรยหน้า ทำแล้วต้องทำกันเต็มกำลังเต็มที่แล้วผลดีจะออก 

ประการที่ 3 ต้องให้พอดี คือ ทั้งที่ถูกดีถึงดีแล้ว แต่ก็ต้องพอดีด้วยอย่าให้เกินไป ซักผ้าควรจะขยี้ 

30 ครั้ง เราขยี้เผื่อเหนียวไป 100 ครั้ง จนเสื้อขาด เราก็ไม่ได้ใส่ เช่นกันทำอะไรต้องรู้จักพอประมาณ เกิน

กำลังก็ไม่ได้เด๋ียวเสียหาย น้อยไปก็ไม่ถึงจุดดี ทำแล้วต้องให้ถูกดี ถึงดี พอดี จึงจะได้ดี 

แต่ทั้งที่ถูกดี ถึงดี พอดี องค์ประกอบสำคัญคือ ”เวลา” เราต้องให้เวลากับงานนั้น ๆ ด้วย แต่ทีนี้

ที่เกิดความสับสนก็คือ ในขณะที่รอเวลาให้ผลแห่งกรรมดีออกนั้น อาจจะต้องใช้เวลาเป็นเดือน เป็นปี ใน

ระหว่างนั้นเอง กรรมชั่วในอดีตเกิดตามมาทัน ออกผลก่อน เราเลยรู้สึกว่า “เอ๊ะกำลังทำดีอยู่ ทำไมต้องมา

เดือดร้อนด้วยเรื่องนั้นเรื่องนี้ ทั้ง ๆ ที่เรื่องนี้เราทำมานานแล้ว มันน่าจะจบ ๆ ไปแล้ว” 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีที ่7 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567) ศนูย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม  257 

 

จึงกลายเป็นว่า ขณะที่กำลังทำความดีอยู่นั้น มีผลเสียหายเกิดขึ้นอันเกิดจากกรรมชั่วในอดีต ซึ่งมักคนจะ

ทึกทักเอาว่า ทำดีกลับได้ชั่ว แต่ความจริงแล้ว ทำดีต้องได้ดี แต่ว่าผลดีของกรรมดีนั้นยังไม่ทันออก มันถูก

ตัดรอนด้วยกรรมชั่วในอดีต แต่ถึงกระนั้นก็ตาม เมื่อได้จังหวะของกรรมดี กรรมดีนั้นออกผล เราก็ได้ชื่นใจ

ในภายหลังอีกเหมือนกัน  

 นอกจากนี้ยังสอดคล้องกับแนวคิดของ เมธา หริมเทพาธิป (2566) กล่าวถึง วลียอดฮิตของคน 

พ.ศ. นี้ “ทำดีได้ดีมีที่ไหน ทำชั่วได้ดีมีถมไป” โดยยกคำกล่าวของพระไพศาล วิสาโล ที่แสดงธรรมเป็นข้อ

เตือนใจไว้ว่า “เดี๋ยวนี้เราทำบุญเหมือนกับเราซื้อหุ้น หุ้นตัวไหนให้ผลตอบแทนสูงกว่าก็ซื้อหุ้นตัวนั้น เวลา

ทำบุญก็คำนวณว่าทำกับใครได้อานิสงส์มากกว่า เวลาทำบุญ อย่ามัวไปขวนขวายหาว่าพระรูปนี้เป็นพระ

อริยเจ้าหรือไม่ เป็นพระอรหันต์หรือเปล่า ให้ถามตัวเองว่ามีศีลไหม ถ้าเรามีศีลมาก ทางที่เราทำบุญที่เรา

บำเพ็ญ ก็มีอานิสงส์มากตามไปด้วย” จากนั้น ได้อธิบายต่อไปว่า จริงๆ แล้วคำว่า “ดี” ในที่นี้ “ไม่ได้

หมายถึงผลประโยชน์” แต่หมายถึง การเติบโตของกุศลธรรมภายใน ได้แก่ อโลภะ อโทสะ อโมหะ พูด

ง่ายๆ ก็คือ การทำดีเป็นไปเพื่อ “การละความเห็นแก่ตัว” ผลประโยชน์แม้จะเกิดขึ้นได้แต่ก็ถือเป็น “ผ ล

พลอยได้” เท่านั้น แต่ถ้าเก็งผล เก็งกำไร ตั้งแต่ต้น ทั้งลาภ ยศ สรรเสริญ สุข เลยกลายเป็นว่าทำด้วย

เจตนาอันเป็นโลภะ (ความโลภ) ตั้งแต่ต้น เมื่อเจตนาเป็นอกุศลเช่นนี้ จะให้บังเกิดผลลัพธ์ที่ดีได้อย่างไร ? 

การทำดี แต่ทำเอาเข้าตัว คือ ทำตัวเป็นผู้ “รอรับผล” “คาดหวัง” นู่นนี่สารพัด แสดงให้เห็นถึงการ

ขับเคลื่อนของ “โลภะ” ที่อยู่เบื้องหลัง แล้วมาดีดดิ้นภายหลังว่าทำดีไม่ได้ดี นั่นเพราะเจตนาเริ่มต้นคือทำ

เพื่อเอา เหตุคือโลภะ (ความโลภ) เมื่อเหตุไม่ดีจะให้ผลมันออกมาดี ได้อย่างไร? ขณะที่ทำ “เอาเข้าตัว” 

ด้วย “ความหวังดี” สิ่งดีๆ มักจะเกิดขึ้นก่อนในเบื้องต้น แล้วจบลงด้วยความขมขื่นในท่ามกลาง ก่อนที่เรา

จะ “รู้สึกตัว” ในที่สุด นี่เป็นกฎของธรรมชาติ เป็นธรรมชาติที่ไม่ได้ขึ้นกับความคาดหวังของใครเลย 

 

6. ข้อสรุปและข้อเสนอแนะ  

 ข้อเสนอแนะเพื่อการนำผลการวิจัยไปใช้งาน  

 1. นำไปใช้เป็นหลักการในการจัดกิจกรรมในชั้นเรียน โดยให้ผู้เข้าร่วมกิจกรรมมีการสะท้อนถึง

ตนเองใน 2 แง่มุม คือ เจตนาและผลของการกระทำ ผ่านกิจกรรมต่าง ๆ ที่ผู้สอนออกแบบให้ผู้เรียนได้

เรียนรู ้

 2. นำไปสร้างความเข้าใจให้กับชาวพุทธเพื่อให้เกิดสัมมาทิฏฐิในเรื่องกฎแห่งกรรม ซึ่งอาจจัดเป็น

กิจกรรมบรรยายธรรม สนทนาธรรม ปฏิบัติธรรม หรือทำเป็นสื่อ เป็นคลิปวีดีโอเผยแพร่ในโลกออนไลน์ 

ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัยต่อไป 

ผู้วิจัยจึงเสนอแนะพอเป็นตัวอย่างเพื่อการวิจัยครั้งต่อไปตามหัวข้อดังต่อไปนี ้
1. หลักกรรมในทางพุทธศาสนาเถรวาท : การศึกษาเชิงวิเคราะห์ วิจักษ์ และวิธาน 

2. หลักกรรมในทางพุทธศาสนามหายาน : การศึกษาเชิงวิเคราะห์ วิจักษ์ และวิธาน 



258  วารสารวิจยัธรรมศึกษา ปีที ่7 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2567) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสติาราม 

 

3. เปรียบเทียบหลักกรรมในทางพุทธศาสนาเถรวาทกับพุทธศาสนามหายาน 

 

บรรณานุกรม 

กระทรวงศึกษาธิการ, กรมการศาสนา. (2521). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับหลวง. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์

การศาสนา.  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2566). ผลวิจัย มจร พบชาวไทยเชื่อทุจริตลดทอนกรรมได้

ด ้ ว ย ก า ร ท ำ บ ุ ญ บ ร ิ จ า ค .  ส ื บ ค ้ น เ ม ื ่ อ ว ั น ท ี ่  3 เ ม ษ า ย น  2566.  ส ื บ ค ้ น จ า ก 

https://www.mcu.ac.th/news/detail/9255 

เมธา หริมเทพาธิป, ผศ.ดร. (2566). เอกสารประกอบการสอนรายวิชาปรัชญาและจริยศาสตร์หลังนวยุค 

(PHE 9104). สาขาปรัชญาและจริยศาสตร์ บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา. 

พระภาวนา วิริยะคุณ (2566). “จริงหรือ ทำดีได้ดีมีที่ไหน ทำชั่วได้ดีมีถมไป”.  สืบค้นเมื่อวันที่ 22 

มีนาคม 2566. สืบค้นจาก https://www.kalyanamitra.org/u-ni-boon/aug47/c23.htm 

นัฏกร อาชะวะบูล. (2545). “ศึกษาหลักกรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาทที่ปรากฏในละครโทรทัศน์ : 

เฉพาะกรณีเรื ่อง เจ้ากรรมนายเวร”. วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิต

วิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 

https://www.mcu.ac.th/news/detail/9255

