
วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีที ่7 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถนุายน 2567) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวธุวิกสิตาราม  207 

การทำดีตามหลักประโยชน์นิยม 

Doing Good according to Utilitarianism 
 

วิเศษ แสงกาญจนวินิช 

Wiset Sangkanjanavanich 

E-mail: metha.ang@gmail.com 

วันที่รับบทความ (Received) :  11 เมษายน 2566 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 30 มิถุนายน 2567 

วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 30 มิถุนายน 2567 

 

บทคัดย่อ 

 บทความวิจัยนีม้ีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาการทำดีตามหลักประโยชน์นิยม วิธีการศึกษาเป็นแบบเชิง

คุณภาพ โดยศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ผลการวิจัยพบว่า  

1. การทำดีตามหลักประโยชน์นิยมของเจเรมี เบนธัม คือ การแสวงหาประโยชน์เพื่อตนเองเป็นหลัก 

เบนธัมเชื่อว่าเมื่อมนุษย์ได้รับประโยชน์ส่วนตนอย่างเต็มที่แล้ว ก็จะทำประโยชน์เพื่อผู้อื่นภายหลัง อันนับ

ได้ว่าเป็นผลพลอยได้จากการสนับสนุนเรื่องประโยชน์ของตนเอง จึงเป็นแนวคิดแบบอัตนิยม (egoism)   

2. การทำดีตามหลักประโยชน์นิยมของจอห์น สจ๊วต มิลล์ คือ การแสวงหาประโยชน์เพื่อส่วนรวมเป็นหลัก 

มิลล์ เชื่อว่า “เงื่อนไขสำคัญที่สังคมจะดำรงอยู่ได้ด้วยดี ก็คือ ผลประโยชน์ส่วนรวมจะต้องมาก่อนและได้รับ

การพิจารณาค่าของผลประโยชน์สมาชิกในสังคมอย่างเท่าเทียมกัน” จึงเป็นแนวคิดแบบปรัตถนิยม (altruism)  

คำสำคัญ: การทำดี, ประโยชน์นิยม, แนวคิดแบบปรัตถนิยม  
 

Abstract 

The objective of this article was to study doing good according to Utilitarianism. The 

methodology was based on the qualitative approach by studying and compiling information 

from all related documents and research papers. The results showed as follows. 1. Doing 

good according to Utilitarianism of Jeremy Bentham was to mainly seek for self-interest. 

He believed that when humans obtained their full self-interest, they would make interest 

for others later. This deemed the by-product from supporting self-interest, so it was Egoism. 

2. Doing good according to Utilitarianism of John Stuart Mill was to mainly seek for public 



208  วารสารวิจยัธรรมศึกษา ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2567) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสติาราม 

interest. Mill believed that “Society between equals can only exist on the understanding 

that the interests of all are to be regarded equally”, so it was Altruism.  

Keywords: Doing Good, Utilitarianism, altruism 

 
1. บทนำ 

 นักปรัชญาประโยชน์นิยมที่สำคัญ ได้แก่ เจเรมี เบนธัม (Jeremy Bentham, 1748 - 1832) เป็น

นักปรัชญาศีลธรรมชาวอังกฤษและอดีตนักปฏิร ูปกฎหมาย ผู ้ก ่อตั ้งล ัทธิอรรถประโยชน์น ิยม 

(utilitarianism) และจอห์น สจ๊วต มิลล์ (John Stuart Mill, 1806 - 1873) ผู้รับมรดกความคิดจากบิดา

และเบนธัม แม้ว่าทั้งสองท่าน คือ เบนธัมกับมิลล์ จะได้ชื่อว่าเป็นก่อต้ังลัทธิประโยชน์นิยม และมีเป้าหมาย

คือประโยชน์สุขมากที่สุดแก่คนจำนวนมากที่สุด แต่วิถีที่ดำเนินไปสู่เป้าหมายนั้นยังมีข้อแตกต่างกันอยู่ 

รวมถึงการให้ความสำคัญกับปริมาณและคุณภาพของความสุข  

 ดังนั้น ผู้วิจัยจึงสนใจศึกษาการทำดีตามหลักประโยชน์นิยมของทั้งสองท่าน เพื่อนำไปเป็นข้อมูล

สำหรับนำไปวิเคราะห์ ประเมินค่า เพ่ือการประยุกต์ใช้ในสังคมให้เหมาะสมต่อไป 

 

2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

 เพื่อศึกษาการทำดีตามหลักประโยชน์นิยม 

 

3. วิธีดำเนินการวิจัย 

 การศึกษาครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงปรัชญา โดยใช้ระเบียบวิธีการวิจัยเอกสาร (Documentary 

Research) ซึ่งแบ่งเอกสารเป็นเอกสารปฐมภูมิและเอกสารทุติยภูมิ  

 3.1 เอกสารปฐมภูมิ ประกอบด้วย หนังสือ 2 เล่มสำคัญ ดังนี ้

  1) หนังสือเรื่อง The Principle of Moral and Legislation เขียนโดย Jeremy Bentham ปี 

ค.ศ. 1984 

  2) หนังสือเรื ่อง “Utilitarianism” in Ethical theories. A Book of Readings เขียนโดย John 

Stuart Mill แปลโดย A. I. Melden ปี ค.ศ. 1967  

 3.2 เอกสารทุติยภูม ิประกอบด้วย เอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับหลักประโยชน์นิยม 

 เมื่อรวบรวมเอกสารเสร็จสิ้นแล้ว นำเอกสารมาเรียบเรียง จากนั้นวิเคราะห์เพื่อนำไปสรุปผล 

อภิปรายผล และเสนอแนะในบทสุดท้าย 

 

4. สรุปผลการวิจัย 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีที ่7 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถนุายน 2567) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวธุวิกสิตาราม  209 

 จากการศึกษาการทำดีตามหลักประโยชน์นิยม พบว่า  

 1. การทำดีตามหลักประโยชน์นิยมของเจเรมี เบนธัม คือ การแสวงหาประโยชน์เพื่อตนเองเป็น

หลัก เบนธัมเชื่อว่าเมื่อมนุษย์ได้รับประโยชน์ส่วนตนอย่างเต็มที่แล้ว ก็จะทำประโยชน์เพื่อผู้อื่นภายหลัง 

อันนับได้ว่าเป็นผลพลอยได้จากการสนับสนุนเรื่องประโยชน์ของตนเอง จึงเป็นแนวคิดแบบอัตนิยม 

(egoism)  

 2. การทำดีตามหลักประโยชน์นิยมของจอห์น สจ๊วต มิลล์ คือ การแสวงหาประโยชน์เพื่อส่วนรวม

เป็นหลัก มิลล์ เชื่อว่า “เงื่อนไขสำคัญที่สังคมจะดำรงอยู่ได้ด้วยดี ก็คือ ผลประโยชน์ส่วนรวมจะต้องมา

ก่อนและได้รับการพิจารณาค่าของผลประโยชน์สมาชิกในสังคมอย่างเท่าเทียมกัน” จึงเป็นแนวคิดแบบป

รัตถนิยม (altruism) 

 

5. อภิปรายผล 

 1. การทำดีตามหลักประโยชน์นิยมของเจเรมี เบนธัม สอดคล้องกับแนวคิดของ Kapila 

Vatsyayan (1986, p. 83) กล่าวว่า เบนธัมมีความคิดเห็นว่า ธรรมชาติของมนุษย์นั้นเป็นผู้ที่เห็นแก่ตัวมา

แต่กำเนิด ไม่ว่าเรื่องใดก็ตามก่อนที่มนุษย์จะคิดถึงคนอื่น เขาจะต้องคิดถึงตัวเองก่อนเสมอ ไม่ว่าจะเป็นการ

กระทำ การพูดหรือการคิดก็ตาม และการที่เขาคิดจะช่วยเหลือคนอื่น ก็เพียงแค่อยากจะได้รับประโยชน์

จากการช่วยเหลือนั้น เว้นจากผลประโยชน์ของตนเองแล้ว ไม่มีทางที่จะเป็นไปได้ที ่มนุษย์จะหันไป

ช่วยเหลือคนอื่นโดยไม่หวังผลประโยชน์ตอบแทน ด้วยเหตุนี้ เบนธัมจึงกล่าวว่า “อย่านึกว่าใคร เขาจะ

กระดิกนิ้วช่วยท่าน นอกจากการช่วยนั้นจะเป็นประโยชน์แก่เขา คือ เขามองเห็นประโยชน์ที่เขาจะได้รับ

อย่างแจ่มแจ้งแล้ว มนุษย์ไม่เคยจะคิดช่วยเหลือใครเปล่า ๆ ธรรมชาติของมนุษย์ถูกสร้างขึ้นด้วยวัตถุดิบ

ปัจจุบันน้ีเอง เขาจะช่วยท่านก็ต่อเมื่อเขาแน่ใจว่า เป็นการช่วยเหลือตัวเขาเองด้วยเท่านั้น” และสอดคล้อง

กับแนวคิดของ เบนธัม (Jeremy Bentham, 1984, p. 3) กล่าวว่า ประโยชน์ของชุมชนและบุคคล โดยได้

กล่าวไว้ว่า “ไม่มีประโยชน์อะไรที่จะพูดถึงประโยชน์ของชุมชนโดยไม่เข้าใจว่าอะไรคือประโยชน์ของบุคคล 

และการกระทำใด ๆ ก็ตามที่ถือว่าจะเข้ากับหลักอรรถประโยชน์ได้ก็โดยที่การกระทำนั้นมีแนวโน้มที่จะ

เพิ่มความสุขของชุมชนมากกว่า มีแนวโน้มที่จะลดความสุขของชุมชนนั้น” เบนธัม (Bentham, 1984, p. 1) 

จะกล่าวถึงอรรถประโยชน์ เขาเริ่มต้นด้วยการยอมรับหลักการทางจิตวิทยาเกี่ยวกับธรรมชาติของมนุษย์ว่า 

“ธรรมชาติได้จัดให้มนุษย์ผู้อยู่ใต้บงการของสิ่งที่ยิ่งใหญ่ 2 อย่าง คือ ความเจ็บปวดและความสุข ซึ่งเป็น

ตัวกำหนดว่า เราควรทำอะไรดี อีกแง่หนึ่ง ความสุขก็เป็นมาตรฐานตัดสินความดี และอีกแง่หนึ่ง ทั้ง 2 

สิ่งนี้ เป็นแรงจูงใจให้เราทำ พูด และคิด แม้ว่าเราจะพยายามทุกวิถีทางที่จะเป็นอิสระจากการตกอยู่ใน

อำนาจของทั้ง 2 อย่างนี้ แต่กลับเป็นการพิสูจน์ว่า เรากลับเป็นทาสของความสุขและความเจ็บปวดนั้น”  

และสอดคล้องกับแนวคิดของ Ross Harrison (1988, p. 158) กล่าวว่า สำหรับเบนธัมแล้ว ความ



210  วารสารวิจยัธรรมศึกษา ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2567) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสติาราม 

เพลิดเพลินคือความเพลิดเพลิน และความเจ็บปวดก็คือความเจ็บปวด พื ้นฐานเดียวที ่จะตัดสิน

ประสบการณ์ใดประสบการณ์หนึ ่งว่าดีกว่าหรือแย่กว่าอีกประสบการณ์หนึ ่งคือ ความเข้มข้นและ

ระยะเวลาของความเพลิดเพลินหรือความเจ็บปวดที่มันสร้างขึ้น ความเพลิดเพลินชั้นสูงหรือคุณธรรมที่

สูงส่งกว่าเป็นเพียงอะไรก็ตามที่สร้างความเพลิดเพลินที่เข้มข้นและยาวนานกว่า เบนธัมไม่แยกแยะ

คุณภาพของความเพลิดเพลินชนิดต่าง ๆ เขาเขียนว่า “ถ้ามันผลิตปริมาณความเพลิดเพลินเท่ากัน เกมพุ

ชพินก็ดีพอ ๆ กับกวีนิพนธ์” และสอดคล้องกับแนวคิดของ กีรติ บุญเจือ (2512 , หน้า 116) กล่าวว่า 

เบนธัมมีความคิดเห็นว่าการที่จะทำให้คนเห็นแก่ตัวหันมาเห็นแก่ประโยชน์ของคนอื่นได้นั้นจะต้องมีความ

พร้อมในความต้องการของตนเองเสียก่อน เมื่อตนเอง ได้ประโยชน์เพียงพอแล้วประโยชน์ส่วนรวมก็จะ

เกิดขึ้นตามมาเอง เช่น เมื่อรัฐบาลเข้าใจในหลักความเห็นแก่ตัวของมนุษย์น้ี ก็ควรปล่อยให้ประชาชนเห็น

แก่ตัวกัน ตามสบาย เพียงแต่ควบคุมไม่ให้ประชาชนเบียดเบียนกันเท่านั้นก็พอ เมื่อบุคคลคิดเห็นแต่

ประโยชน์ส่วนตัวโดยไม่เบียดเบียนคนอื่นแล้วผลดีก็จะเกิดขึ้นมาเอง  และสอดคล้องกับงานวิจัยของ 

สุดารัตน์ น้อยแรมและกีรติ บุญเจือ (2561, หน้า 5) ศึกษาวิจัยเรื ่อง “พระปฐมบรมราชโองการของ

พระบาทสมเด็จพระปรมินทร มหาภูมพิลอดุลยเดช กับประโยชน์นิยม : การศึกษาเชิงวิเคราะห์” กล่าวว่า 

ลัทธิประโยชน์นิยมของเบนธัม จัดอยู่ในประเภท “ประโยชน์ นิยมแบบสุขนิยม” หรือ “รตินิยม” เพราะมี

ทรรศนะว่า แรงจูงใจทที่ทำให้มนุษย์ทำการที่แท้จริง คือ  ความพึงพอใจ มาตรการเช่นนี้เป็นธรรมชาติ

ดั้งเดิมของมนุษย์ เพราะมนุษย์มีธรรมชาติที่เห็นแก่ตัวมาแต่กำเนิด 

 2. การทำดีตามหลักประโยชน์นิยมของจอห์น สจ๊วต มิลล์ สอดคล้องกับแนวคิดของ (วิทย์ วิศทเวทย์, 

ม.ป.ป., หน้า 101 - 102) กล่าวว่า ความเชื่อพื้นฐานทางจริยธรรมของมิลล์อยู่บนพื้นฐานทางวิทยาศาสตร์

เหมือนกับเบนธัม คือ เชื่อในเหตุผลทางวิทยาศาสตร์เท่านั้น มิลล์ เห็นว่า หลักการทางศีลธรรมนั้นไม่มี

ทางที่จะพิสูจน์ได้ ชาวประโยชน์นิยมจะยึดเอาผลของการกระทำ เพราะลัทธิประโยชน์นิยมจะไม่ได้ตัดสิน

ที่บุคคล เนื่องจากการดูที่แรงจูงใจเป็นการดูอดีตของการกระทำ การดูผลการกระทำก็คือ การดูอนาคต

ของการกระทำ เพราะฉะนั้น แรงจูงใจจึงไม่เกี่ยวข้องกับผลของการกระทำแต่อย่างใด และสอดคล้องกั บ

คำกล่าวของมิลล์ (John Stuart Mill, 1951, pp. 42 - 43) กล่าวว่า “ลัทธิประโยชน์นิยมถือว่าความสุข

เป็นสิ่งที่น่าพึงปรารถนาและเป็นสิ่งเดียวเท่านั้นที่น่าพึงปรารถนา ในฐานะเป็นจุดหมาย (The Ends) สิ่งอื่น

ทั้งหมดนั้นเป็นสิ่งที่น่าพึงปรารถนาในฐานะเป็นวิถี (means) ที่จะนำไปสู่จุดหมายเพียงเท่านั้น” มิลล์ ได้

เสนอกรอบแนวคิดของลัทธิประโยชน์นิยมไว้ว่า “เป็นลัทธิซึ ่งยอมรับประโยชน์หรือหลักมหสุขเป็น

รากฐาน ถือว่า การกระทำที่ถูกต้อง คือ การกระทำที่มีแนวโน้มจะก่อให้เกิดความสุข และการกระทำที่

ผิดก็คือ การกระทำที่มีแนวโน้มจะก่อให้เกิด สิ่งที่สวนทางกับความสุข ความสุข หมายถึง ความรื่นรมย์และ

ปราศจากความเจ็บปวด ความทุกข์ (อสุข) หมายถึง ความเจ็บปวดและภาวะไร้ความพึงพอใจ”  (John 

Stuart Mill, 1951, p. 8) และสอดคล้องกับแนวคิดของ นภาเดช กาญจนะ (ม.ป.ป., หน้า 92) อธิบายถึง



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีที ่7 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถนุายน 2567) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวธุวิกสิตาราม  211 

แรงจูงใจตามความเชื่อของมิลล์ว่า “หากมีเจตนาหรือความรู้สึกเข้ามาเกี่ยวข้องแล้วทำให้ประโยชน์สุขลด

น้อยลง ก็เป็นสิ่งที่ต้องละเว้นเสีย แต่หาก การกระทำนั้นทำไปเพื่อการเป็นผู้ให้ความอบอุ่น ความเห็นใจ 

ทำให้ประโยชน์สุขเพิ่มขึ้น (โดยไม่เสียไป) ย่อมเป็นไปได้ที่มนุษย์จะกระทำในลักษณะเช่นนั้น ในกรณีนี้ลัทธิ

ประโยชน์นิยม ก็ไม่ห้าม” และสอดคล้องกับแนวคิดของ ทอม เล เบอแชมป์ (Tom Le Beauchamp, 

1982, p. 74) ได้อธิบายให้ทราบว่า ลัทธิประโยชน์นิยมประกอบด้วยหลักการพื้นฐาน 2 ประการ คือ 

หลักการทั่วไปของอรรถประโยชน์ และหลักการทางจิตวิทยาเกี่ยวกับทฤษฎีธรรมชาติมนุษย์  1) หลักการ

ทั่วไปของอรรถประโยชน์ ได้แก่ การกระทำที่ถูกคือ การกระทำที่สนับสนุนความสุข ส่วนการกระทำที่ถือ

ว่าผิด ก็คือ การกระทำที่สวนทางกับความสุข 2) หลักการทางจิตวิทยาเกี่ยวกับทฤษฎีธรรมชาติมนุษย์ 

ได้แก่ ความเชื่อว่ามนุษย์ทุกคนมีพื้นฐานอยู่ที่การปรารถนาประโยชน์และความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันกับ 

เพื่อนมนุษย์ที่เกี่ยวข้องกับเขา และสอดคล้องกับแนวคิดของ  Ethel M. Albert (1980, p. 225) กล่าวว่า 

มิลล์มีความคิดเห็นว่า โดยปกติแล้ว มนุษย์พอใจในความสุขเยี่ยงมนุษย์ และแม้ว่ามีความทุกข์ทรมาน

อย่างมนุษย์เขาก็ยินดีรับความทุกข์นั้นมากกว่าจะยินดีรับความสุข เยี่ยงสัตว์เดรัจฉาน การคำนึงถึงศักดิ ์ศรี 

(sense of dignity) นั้น เป็นธรรมชาติของมนุษย์ทุกคน ดังนั้น มิลล์ จึงกล่าวว่า “ความสุขบางชนิดมีค่าสูง

กว่าและ น่าปรารถนามากกว่าบางชนิด การพิจารณา ถึงค่าของสิ่งอื่น ๆ นั้น เราพึงคิดถึงคุณภาพและ

ปริมาณ ซึ่งเป็นเรื่องเหลวไหล หากเราจะนึกถึงแต่ปริมาณอย่างเดียวในการพิจารณาถึงค่าของความพึง

พอใจ” และสอดคล้องกับงานวิจัยของ เกษฎา ผาทองและคณะ  (2562, หน้า 183) ศึกษาวิจัยเรื ่อง 

“ประโยชน์นิยม : แนวคิดสู่ปรากฏการณ์ทางการเมืองไทย” กล่าวว่า มิลล์ได้เขียนแนวคิดของเขาลงในงาน

เขียนอันมีชื่อว่า ลัทธิประโยชน์นิยม (Utilitarianism) ในปี ค.ศ. 1861 ซึ่งแนวคิดของเขาเรียกอีกอย่าง

หนึ่งว่า หลักมหสุข (The Greatest Happiness Principle) แนวคิดนี้สืบเนื ่องมาจากการยึดความสุขเป็น

เป้าหมายหลักในชีวิต หลักมหสุขในตอนแรก เรียกว่า ลัทธิประโยชน์นิยมแบบการกระทำ(Act-Utilitarianism) 

โดยมีแนวคิดว่า การกระทำที่จะถือว่าถูกได้นั้น จะต้องเป็นการกระทำที่ก่อให้เกิดความสุขแก่มหาชน 

ความผิดของการกระทำอยู่ที่ก่อให้เกิดความทุกข์แก่มหาชน โดยการพิจารณามหสุขนั้นพิจารณาผลที่

เกิดขึ้นจากการกระทำในแต่ละครั้ง การกระทำโดยตัวมันเองไม่ได้ ดี ชั่ว ถูก ผิด แต่ ขึ้นอยู่กับว่ามันจะ

ก่อให้เกิดประโยชน์แค่ไหน ลัทธินี้จึงสังกัดสุขนิยมเพราะถือว่าความสุขเป็นสิ่งดีที่สุดของมนุษย์ดีกับสุขเป็น

เรื่องเดียวกัน และสอดคล้องกับงานวิจัยของ เทพวรรณ์ เตรียมไธสง, พระครูภาวนาโพธิคุณ และจรัส ลีกา 

(2564, หน้า 1) ศึกษาวิจัยเรื่อง “การศึกษาแนวคิดประโยชน์นิยมในการประกอบธุรกิจ” ผลการวิจัย

พบว่า แนวคิดประโยชน์นิยมในทัศนะของ John Stuart Mill มีแนวคิดที่เห็นว่าการตัดสินค่าทางจริยธรรม

ว่า การกระทำอันใดดีหรือเลวนั้นอยู่ที่ประโยชน์ การกระทำใดที่ก่อให้เกิดประโยชน์หรือความสุขแก่คน

จำนวนมากที่สุด ในระยะเวลานานที่สุด ดีที่สุดหรือถูกที่สุด และการกระทำใดที่ก่อให้เกิดความทุกข์ก็ถือว่า



212  วารสารวิจยัธรรมศึกษา ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2567) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสติาราม 

เป็นการกระทำที่เลว ความสุขของคนทุกคนเป็นตัวกำหนดค่าของพฤติกรรมของคน ความดีกับความสุข

เป็นสิ่งเดียวกัน เราไม่อาจตัดสินการกระทำอันใดอันหนึ่งว่าถูกหรือผิดขาดตัวลงไป 

  



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีที ่7 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถนุายน 2567) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวธุวิกสิตาราม  213 

6. ข้อสรุปและข้อเสนอแนะ  

 ข้อเสนอแนะเพื่อการนำผลการวิจัยไปใช้งาน  

 การทำดีตามหลักประโยชน์นิยม สามารถนำมาใช้กำหนดเกณฑ์ทางสังคมในเชิงนโยบายได้ ด้วย

การเอาหลักการของเบนธัมมาวางเป็นพื้นฐานทางจริยธรรม พื้นฐาน หรือ standard หมายถึง ความ

ประพฤติดีต่ำสุดที่พอรับได้ เป็นเรื่องของการละเว้นการเบียนกันทางสังคม ในทางกฎหมายควรวางตาม

มาตรฐานนี้ เพื่อรักษาสิทธิ ผลประโยชน์ของแต่ละคนที่ใช้ชีวิตร่วมกันในสังคม ส่วนการทำดีเกินกว่าระดับ

มาตรฐานหรือการทำดีเกินกว่าที่กฎหมายกำหนด ซึ่งเป็นเรื่องของจิตสาธารณะที่คิดถึงประโยชน์ส่วนรวม 

ควรส่งเสริมให้เป็นเรื่องของการอบรมบ่มนิสัยอย่างต่อเนื่อง ทั้งทางด้านศีล ธรรมทางศาสนา และด้าน

จริยธรรมทางปรัชญา โดยอาจจัดเป็นกิจกรรมเพื่อให้เกิดการระเบิดจากข้างใน ผสานความต้องการส่วนตน

เข้ากับความต้องการส่วนรวม หาจุดร่วมกันเพื่อการขับเคลื่อนคุณภาพชีวิตในทุกมิติ 

ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัยต่อไป 

ผู้วิจัยจึงเสนอแนะพอเป็นตัวอย่างเพื่อการวิจัยครั้งต่อไปตามหัวข้อดังต่อไปนี ้
1. การทำดีตามหลักเจตนาดีของคานท์ 

2. การทำดีตามหลักกาลามสูตร 

3. การทำดีตามหลักพุทธปรัชญามหายาน  

 

บรรณานุกรม 

กีรติ  บุญเจือ. (2512). ปรัชญาเบื้องต้นและตรรกวิทยาเบื้องต้น. กรุงเทพฯ: ผดุงวิทยา. 
เกษฎา ผาทองและคณะ (2562). “ประโยชน์นิยม : แนวคิดสู่ปรากฏการณ์ทางการเมืองไทย”. วารสาร

ศิลปศาสตร์ราชมงคลสุวรรณภูมิ. ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม): 175-188. 

เทพวรรณ์ เตรียมไธสง, พระครูภาวนาโพธิคุณ และจรัส ลีกา. (2564). “การศึกษาแนวคิดประโยชน์นิยม

ในการประกอบธุรกิจ”. Journal of Modern Learning Development. ปีที ่ 6 ฉบับที่ 2 

(มีนาคม–เมษายน): 1-12. 

นภาเดช  กาญจนะ. (ม.ป.ป.). ความรู้พื้นฐานปรัชญา. กรุงเทพฯ: ประดิพัทธ์.  
วิทย์ วิศทเวทย์.  (ม.ป.ป.). จริยศาสตร์: มนุษย์กับปัญหาจริยธรรม (พิมพ์ครั้งที่ 8). กรุงเทพฯ: อักษร

ทัศน์. 
สุดารัตน์ น้อยแรมและกีรติ บุญเจือ. (2561). “พระปฐมบรมราชโองการของพระบาทสมเด็จพระปรมินทร 

มหาภูมพิลอดุลยเดช กับประโยชน์นิยม: การศึกษาเชิงวิเคราะห์”. วารสารรมยสาร. ปีที่ 16 

ฉบับ 3 (กันยายน-ธันวาคม): 1-14. 

Beauchamp, T.L. (1982). Philosophical Ethics: An Introduction to Moral Philosophy. New 

York: McGraw-Hill. 



214  วารสารวิจยัธรรมศึกษา ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2567) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสติาราม 

Ethel M. Abert Theodore C. Denise Shelden P. Peterfreund. (1980). Great Trasittions in Ethics. (4th 
ed.). New York: Wabsworth Publishing Company Inc. 

Mill, J.S. (1951). Utilitarianism, Liberty and Representative Government. New York: E.P. 

Dutton and Company Inc. 

Ross Harrison. (1988). “Bentham”. The Journal of Philosophy. Vol. 85, No. 3 (Mar): 154-158. 

Vatsyayan, K. (1986). Made Easy Ethics. New Delhi: Kedar Nath Ram Nath.  

 
 


