
วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   45 

วิเคราะห์ปรากฏการณ์กับความจริง 
Analytical Study of Phenomena and Reality 

 
 

สิริมิตร สิริโสฬส 
Sirimit Sirisoroj 

สักชาติ ศรีสุข 
Sakachart Srisuk 

สิริพร ครองชีพ 
Siriporn Krongcheep 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Graduate School Mahamakut Buddhist University 

Email: muy.siriporn.was@gmail.com 
วันที่รับบทความ (Received) : 10 มกราคม 2561 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 6 กุมภาพันธ์ 2561 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 12 กุมภาพันธ์ 2561 

 
 
บทคัดย่อ 
 บทความเรื่องนี้ สรุปได้ว่า ปรากฏการณ์ มาจากภาษากรีกว่า Phenomenon หมายถึง การปรากฏ
ขึ้น ค าที่เกี่ยวข้องกับ “จริง” ในปรัชญาตะวันตกเทียบกับข้อความของพุทธเถรวาทได้ 4 ค า คือ ข้อเท็จจริง 
ความจริง ความเป็นจริง ความเป็นจริงสูงสุด ความรู้ความเข้าใจในสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริงในระดับสูงสุด
นั้น เพ่ือให้เกิดรู้จักสิ่งทั้งหลายตามที่เป็นจริง รู้เท่าทัน ไม่หลงยึดมั่นถือมั่นสิ่งทั้งหลาย หลุดพ้นจากความทุกข์ 
และมองโลกตามความเป็นจริง 
ค าส าคัญ: ปรากฏการณ์, ความจริง, ความทุกข์ 
 
Abstract 
  This article concluded that the phenomenon comes from the Greek that 
Phenomenon is an appearance. There are four words about 'true' in Western philosophy 
compared to the text of Theravada Buddhism: fact, truth, truth, supreme truth. The highest 
level of knowledge and understanding of things, in order to come to know things as they are 
true, to know, not to cling to things, release from suffering and real world view. 
Keywords: phenomena, reality, suffering 
 
1. บทน า 
 การศึกษาเชิงปรากฏการณ์วิทยาเริ่มต้นในศตวรรษที่ 20 ปี ประมาณ ค.ศ. 1900 มีนักปรัชญา 2 ท่าน 
คือ ฮัสเซิลและไฮเดจเจอร์ (Husserl and Heidegger) เป็นผู้สร้างแนวคิดพ้ืนฐานการศึกษาเชิงปรากฏการณ์
วิทยา แนวคิดของฮัสเซิล (Husserl) เน้นโครงสร้างของการรับรู้และประสบการณ์ของมนุษย์ โดยเชื่อว่ามนุษย์



46  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

ตีความประสบการณ์ของตนโดยผ่านจิตส านึก เพราะจิตส านึกท่ีก าลังคิดถึงสิ่งต่าง ๆ สามารถเรียกร้องสิ่งที่เป็น
ชีวิตกลับมาเป็นประสบการณ์ชีวิตได้ ทั้งนี้ ค าว่าประสบการณ์หมายรวมถึง อารมณ์ ความรู้สึก จินตนาการ 
ความฝัน ความคาดหวัง และความเชื่อ ผู้ศึกษาสามารถท าความเข้าใจจิตส านึกโดยมุ่งความสนใจไปในสิ่งที่
ต้องการศึกษา ซึ่งไม่จ าเป็นต้องเป็นสิ่งที่มีอยู่ในโลกกายภาพเท่านั้นแต่สามารถเป็นสิ่งที่มีอยู่ในจินตนาการ และ
ความทรงจ าได้ การศึกษาที่ ปราศจากอคติใด ๆ จะท าให้ได้ความจริงที่บริสุทธิ์ ( Moran, 2005) ส่วนไฮเดจ
เจอร์ (Heidegger) เน้นการเข้าถึงความหมายของประสบการณ์ โดยเชื่อว่าการมีอยู่มาก่อนแก่นแท้ คือ มนุษย์
มีอยู่มาก่อนการค้นพบตัวเอง มนุษย์ปรากฏตัวในโลกก่อนแล้วมีการนิยามตัวเองภายหลัง ไม่มีใครสามารถ
นิยามมนุษย์ได้จนกว่ามนุษย์ผู้นั้นจะได้ลงมือกระท าอะไรลงไป เพราะมนุษย์มีแค่ความว่างเปล่า จะเป็นอะไรได้
ก็ต่อเมื่อได้เลือกกระท าหรือสร้างให้ตัวเองเป็นอะไร การศึกษาประสบการณ์ตามแนวคิดของไฮเดจเจอร์
(Heidegger) เป็นการศึกษาโดยการค้นหาทฤษฎีของความจริงจากการ ตีความ (ชายโพธิสิตา , 2550; อารีย์
วรรณอ่วมตานี, 2549; Emad&Kalary, 2006) (http://digital_collect.lib.buu.ac.th) 
 ความเป็นมาของการศึกษาเชิงปรากฏการณ์วิทยาตามแนวคิดของตะวันตกการศึกษาปรากฏการณ์
วิทยาได้พัฒนามาเป็น 3 ระยะ ดังนี้ระยะเริ่มแรก (Preparatory phase) ผู้มีบทบาทส าคัญในระยะนี้คือ 
Franz Brentano อยู่ในช่วง ค.ศ.1838-1917 สิ่งส าคัญของยุคนี้คือ มุ่งให้ความสนใจต่อการกระท าและท า
ความเข้าใจอย่างลึกซึ้งถึงคุณค่ากับการรับรู  ้ภายในตนเองของบุคคล  (value of inner perception) 
โดยเฉพาะแนวคิดด้านจิตใจที่มีต่อการรับรู้ในเรื่องที่ผ่านมาของบุคคล และให้ความส าคัญต่อการรับรู้ทั้งภายใน
และภายนอกของบุคคล (Interior perception is impossible without exterior perception) ในระยะนี้
ยังมี Carl Stumpfซึ่งเป็นศิษย์ของ Franz Brentano ที่ได้ศึกษาถึงปรากฏการณ์ทางวิทยาศาสตร์ โดยเน้น
เรื่องระเบียบวิธีทางวิทยาศาสตร์ ในระยะนี้ถือได้ว่าเป็นรากฐานของการศึกษาแบบปรากฏการณ์วิทยาในยุค
ต่อมาระยะที่สอง (German or second phase) ผู้มีบทบาทส าคัญในระยะนี้ คือ Edmund Husserl (1859-
1938) และ Martin Heidegger (1889-1976) แนวคิดหลักที่ส าคัญ คือ การค้นหาความจริงที่ปรากฏอยู่โดย
ไม่มีการคาดการณ์ไว้ล่วงหน้าผู้ศึกษาเป็นอิสระจากกรอบแนวคิดหรือทฤษฎี โดยให้บุคคลอธิบายเรื่องราวและ
ประสบการณ์ต่างๆที่ตนเองประสบทางสัมผัสต่างๆระยะที่สาม (French or third phase) เป็นระยะที่
การศึกษาปรากฏการณ์วิทยาได้เคลื่อนไหวจากเยอรมันมาสู่ประเทศฝรั่งเศส บุคคลส าคัญในระยะนี้คือ 
Gabriel Marcel (1889-1973) Jean Paul Sartre (1905-1980) และ  Maurice Merleau-Ponty (1908-
1961) แนวคิดหลักในระยะนี้ คือ การกระท าหรือการแสดงออกของบุคคลมาจากการรับรู้การของมีชีวิตอยู่ใน
ประสบการณ์จริง และมีความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมที่อาศัยอยู่ ทั้งนี้Gadamerเป็นบุคคลส าคัญของการศึกษา
ปรากฏการณ์วิทยาแบบตีความ โดยเน้นเรื่องการใช้ภาษา วงจรการตีความหมาย (hermeneutic circle)     
ก ารสน ท น า  (dialogue) แล ะการห ล่ อห ลอมความ เข้ า ใจของก ระบ วนการท างความคิ ดนั้ น ๆ
(file:///C:/Users/Administrator/Downloads) 
 แนวคิดการศึกษาเชิงปรากฏการณ์วิทยา (Schools of Phenomenology) มี 3 ลักษณะ ได้แก่      
1. Duquesne school มีแนวทางการศึกษาตามโครงสร้างที่เหมือนจริง (Eidetic structure) ของ Husserl 
โดยให้ความส าคัญกับการพรรณนา (Notion of description) การศึกษาในลักษณะนี้ ได้รับการพัฒนาโดย
นักวิจัยหลายคน เช่น โคไลซี (Colaizzi) จีออจี  (Giorgi) และ แวนคัม (Van Kaam) 2. Heideggerian 
Hermeneutic มีแนวทางการศึกษาโดยใช้การตีความปรากฏการณ์ ( Interpretation of phenomena)       
ซึ่งได้รับความนิยมอย่างมากในนักวิจัยพยาบาล โดยน ามาเป็นแนวทางในการท าความเข้าใจต่อความหมาย 
(Common meaning) เพ่ือให้ความช่วยเหลือแก่บุคคล นักวิจัยที่ในกลุ่มนี้ คือ ไดเคลแมน อัลเลน และแทน
เนอร์ (Diekelmann, Allen & Tanner) เลียวนาร์ด (Leonard) และ เบนเนอร์ (Benner) 3. Dutch school 

http://digital_collect.lib.buu.ac.th/
file:///C:/Users/Administrator/Downloads/11885-Article%20Text-25086-1-10-20130923.pdf


วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   47 

มีแนวทางการศึกษาที่ผสมการพรรณนา (description) กับการตีความ (interpretation) ไว้ด้วยกัน การศึกษา
ประเภทนี้นิยมน ามาประยุกต์ใช้ การศึกษาทางสังคมวิทยา เพ่ือค้นหาความลับของโลก (World’ secret) และ
ความคุ้นเคย (Intimacies) โดยผ่านการถามและการอธิบายนักวิจัยที่ใช้การศึกษานี้  ได้แก่ แวน แมเนน (Van 
manen) เป็นต้นแนวคิดการศึกษาเชิงปรากฏการณ์วิทยามีจุดเน้นที่มีความแตกต่างกัน และสามารถแบ่งออก
ได้เป็น 3 แนวทางดังนี้   
 1. ปรากฏการณ์ วิทยาแนวอุตรวิสั ย (Transcendental Phenomenology) เป็นแนวคิดของ 
Edmund Husserl แนวคิด Husserlian Phenomenology เป็นความคิดที่ เกิดขึ้นอย่างอิสระในเรื่องที่
ต้องการศึกษา หลักส าคัญของแนวคิดนี้  คือ มุ่งพรรณนาความหมายที่สร้างขึ้นมาในจิตส านึก ผู้ศึกษาตาม
แนวคิดนี้ต้องไม่มีอคติ และไม่มีความเอนเอียงในเรื่องที่ศึกษา โดยขจัดความคิดเห็นของตนออกจากสิ่งที่ตนเอง
ก าลังศึกษา (bracketing) เน้นที่จุดมุ่งหมาย(intentionality) และสาระส าคัญ (essences) ของการรับรู้ของ
บุคคล มีความเชื่อว่ามนุษย์จะเข้าใจในสิ่งที่ประสบได้ด้วยการรับรู้    
 2. ปรากฏการณ์วิทยาแนวอัตถิภาวะ (Existential Phenomenology) ตามแนวคิดของ Maurice 
Merleau-Pontyและ Jean-Paul Satreที่ว่าการด ารงอยู่ในโลกของบุคคลมีอิทธิพลต่อบุคคลนั้นๆ มุ่งวิเคราะห์
ภาวะที่มีที่เป็น (Existence) ของบุคคลและสิ่งต่างๆ โดยเชื่อว่าการรับรู  ้ของบุคคลส่งผลต่อการด ารงอยู่ในโลก
ด้วย การใช้ชีวิตในปัจจุบัน เป็นผลมาจากภูมิหลังและประสบการณ์เดิม (Historical person) ของแต่ละคน  
 3. ปรากฏการณ์วิทยาแนวอรรถปริวรรต (Hermeneutic Phenomenology) ตามแนวคิดของ 
Heidegger โดยได้ พัฒนาแนวคิดการศึกษาปรากฏการณ์วิทยา มาเป็นปรากฏการณ์วิทยาแบบตีความ 
(Hermeneutic Phenomenology or Interpretive Phenomenology) ที่ เน้ น ก ารตี ค วามห มายของ
ประสบการณ์ของบุคคลเป็นหลัก โดยม  ีมุมมองขัดแย้งกับ Husserl ในเรื่องของการแยกตัวเองออกจากเรื่องที่
ศึกษา โดยเชื่อว่า สิ่งที่ เป็นอยู่  (being) เวลา (timing) มีความหมายในตนเอง (meaning) ซึ่งสามารถ
ตีความหมายได้ และภาษามีความส าคัญมากในการตีความซึ่งผู้ศึกษาต้องมีความเข้าใจในสภาพแวดล้อมของ
บุ ค ค ลนั้ น ๆ ดั งนั้ น ผู้ วิ จั ย จึ ง ไม่ ส าม ารถแ ยก ต น ออก จ ากก ารศึ ก ษ า ได  (อัญ ญ า ป ล ด เป ลื้ อ ง , 
file:///C:/Users/Administrator/Downloads, หน้า 3)      
   
2. ความหมายของ “จริง”  

วิทยาศาสตร์ทั้งเก่าและฟิสิกส์ใหม่มีต้นก าเนิดมาจากปรัชญาตะวันตก ดังนั้น ในการตรวจสอบค าศัพท์  
นักวิชาการจะตรวจดูว่า ค าศัพท์นั้นๆ ในทางปรัชญามีการใช้อย่างไรในทางปรัชญาตะวันตกนั้น มีค าศัพท์ที่
เกี่ยวกับสิ่งที่ว่า “จริง” นั้นมีอยู่  5 ค าคือข้อเท็จจริง (fact) ความจริง (truth) ความเป็นจริง (reality)        
ความจริงขั้นสุดท้าย (ultimate truth) ความเป็นจริงสู งสุด (ultimate reality) ( ดร.มนัส โกมลฑา, 
http://truthandthetruthword.blogspot.coml) พุ ท ธป รั ช ญ า ได้ แ บ่ งค ว าม จ ริ งข อ งสิ่ งทั้ งห ล าย
ออกเป็น 2 ระดับ คือ สมมติสัจจะ และ ปรมัตถสัจจะ ซึ่งความจริงทั้ง 2 ระดับ มีความเกี่ยวข้องกับการรับรู้
ของมนุษย์ คือ 
 สมมติสัจจะ หรือ ความจริงโดยสมมติ พุทธปรัชญาถือว่าโลกและและปรากฏการณ์ธรรมชาติต่างๆ     
ที่เกิดขึ้น รวมถึงร่างกายของมนุษย์มีอยู่จริงโดยมิได้ขึ้นอยู่กับอ านาจสร้างสรรค์ทางจิตของมนุษย์เอง แม้จะไม่มี
สิ่งใดมารับรู้ สิ่งทั้งหลายก็ยังคงเกิดขึ้น แปรสภาพและเสื่อมสลายไปเช่นนั้น หากแต่มนุษย์มิได้เข้าไปเกี่ยวข้อง
รับรู้โลกหรือความจริงอย่างบริสุทธิ์  มนุษย์รับรู้โลกหรือความจริงเกี่ยวกับโลกผ่านทางประสาทสัมผัส จนเกิด
เป็นประสบการณ์และเกิดความคิดปรุงแต่งจนเป็น  ”โลก” ที่ตนรู้จัก โลกที่เกิดจากการรับรู้และความคิดปรุง
แต่งของตนนี่เอง ที่มนุษย์เชื่อว่าเป็นความจริงแท้ โลกที่มนุษย์รู้จักและคิดว่าเป็นความจริง เรียกว่าความจริงที่

file:///C:/Users/Administrator/Downloads
http://truthandthetruthword.blogspot.coml/


48  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

เป็นสมมติสัจจะ ความจริงที่เป็นสมมติสัจจะนี้ แม้จะด ารงอยู่ ก็เป็นความจริงโดยสมมติ ไม่ใช่ความจริงแท้ 
กล่าวคือมันมิได้เกิดขึ้นได้เองโดยตัวเอง แต่เกิดขึ้นโดยอิงอาศัยความเป็นเหตุปัจจัยซึ่งกันและกันของ
ปรากฏการณ์ต่างๆ การประชุมกันของเหตุปัจจัยอันหลากหลายทั้งรูปธรรมนามธรรมขึ้นเป็นรูปใดรูปหนึ่งหรือ
สถานะใดสถานะหนึ่ง ซึ่งมนุษย์ไปยึดไปจับเอาเป็นตัวเป็นตน และมนุษย์นั่นเองที่เป็นผู้ให้ค่าให้ความหมายแก่
สิ่งต่างๆ และไปยึดถือเอาสิ่งที่เป็นจริงโดยสมมติว่าเป็นความจริงแท้ และบัญญัติสิ่งต่างๆไปตามที่ตนให้
ความหมาย ไม่ว่าจะเป็นคน สัตว์ สิ่งของ ความสวยงาม ความน่าเกลียดอัปลักษณ์ ความดี ความเลว เป็นต้น 
มนุษย์ก าหนดหมายสิ่งต่างๆและจัดกลุ่มแบ่งประเภทสิ่งทั้งหลาย อันเป็นการตกลงร่วมกันเพ่ือประโยชน์ในการ
ด าเนินชีวิต การให้ค่าความหมายของมนุษย์นี้ ท าให้มนุษย์มีวิถีการด าเนินชีวิต เกิดความรู้สึกสุขทุกข์ไปตาม
ความส าคัญมั่นหมายดังกล่าว 
 ปรมัตถสัจจะ หรือ ความจริงแท้หรือความจริงสูงสุด ความจริงระดับปรมัตถสัจจะนี้ไม่อาจบอกได้ว่า 
มีอยู่หรือไม่มี และมีลักษณะว่าง คือว่างจากความเป็นจริงในตัวมันเองโดยไม่ต้องอาศัยสิ่งอ่ืนเช่นเดียวกับความ
จริงในระดับสมมติสัจจะ คือเป็นสิ่งที่เป็นไปตามกระบวนการของเหตุปัจจัย ซึ่งต้องพ่ึงพิงอิงอาศัยกันและกัน
เกิดข้ึน ไม่มีลักษณะแน่นอนตายตัว หรือด ารงอยู่ได้ด้วยตนเองตามล าพังโดยไม่ต้องอาศัยสิ่งใด 

ความรู้ความเข้าใจสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริงในระดับสูงสุดนี้ ก็เพ่ือให้เกิดรู้จักสิ่งทั้งหลายตามที่
เป็นจริง การเข้าถึงความจริงแท้นี้ ท าให้เกิดความรู้เท่าทันไม่หลงยึดมั่นถือมั่นกับสิ่งทั้งหลาย และหลุดพ้นจาก
ความทุกข์จากการยึดมั่นสิ่งทั้งหลายเป็นตัวเป็นตน ท าให้มองโลกตามความเป็นจริงวางท่าทีที่ถูกต้องต่อสิ่ง
ต่างๆ มีจิตใจเป็นอิสระ และเกิดความสุขที่แท้จริง 

การรับรู้และให้ค่าสิ่งต่างๆที่เกิดขึ้นจากประสบการณ์ของมนุษย์นี้ แม้จะมีประโยชน์ในการสื่อสารและ
ท าความเข้าใจเรื่องต่างๆ แต่ก็เป็นที่มาของความยึดมั่นในตัวตน การมองโลกแบบแยกส่วน เกิดปัญหาความ
ขัดแย้งในเรื่องต่างๆ ในสังคมมนุษย์ เป็นความรับรู้ที่ผิดพลาด 

หากแต่มนุษย์จะได้ตระหนักรู้ถึงความผิดพลาดและความถูกต้องในการรับรู้ของตน มนุษย์ย่อมเกิด
ปัญญาที่จะรู้จักโลกและสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง อันเป็นหนทางที่จะเกิดความเข้าใจระหว่างกันในหมู่
ม นุ ษ ย์ แ ล ะ ธ ร ร ม ช า ติ ทั้ ง ห ล า ย ซึ่ ง แ ว ด ล้ อ ม ม นุ ษ ย์ อ ยู่  ( ชั ย วั ฒ น์  จั น สิ ริ บุ ญ มี , 
http://punyascientificphilosophy555.blogspot.com) 
 
3. คุณลักษณะของทฤษฏีความรู้ 
 คุณลักษณะของทฤษฏีความรู้ตามแนวปรัชญาตะวันตก คือ การรู้ความจริงเพ่ือตอบปัญหาที่สงสัย 
คุณลักษณะ ที่ส าคัญประการหนึ่งของทฤษฏีความรู้ (ปัญหาเรื่องความจริง) ตามแนวปรัชญาตะวันตก คือ      
การรู้ความจริงเพ่ือตอบสนองความสงสัย ดังที่ สุนทร ณ รังษี (2521: 2) ได้วิเคราะห์ลักษณะของปรัชญา
ตะวันตกเรื่องการแสวงหาความจริง (ทฤษฏีทางญาณวิทยา) ไว้น่าสนใจว่า “ปรัชญาตะวันตกมุ่งแสวงหาความ
จริงหรือข้อเท็จจริงเพียงอย่างเดียวโดยไม่ พยายามที่จะปฏิบัติตนเพ่ือให้เข้าถึงความจริงที่ได้แสวงหาพบ
แล้ว” และ “ปรัชญาตะวันตกส่วนใหญ่ไม่เกี่ยวกับศาสนาหรือแยกเป็นคนละส่วนกับศาสนา”เพราะฉะนั้น     
นักปรัชญาตะวันตก (ส่วนใหญ่) จึงด าเนินชีวิตไปในทางที่ตรงข้ามกับแนวความคิดทางปรัชญาของตนก็ได้      
นั่นหมายความว่าประเด็นปัญหาเกี่ยวกับความจริงของปรัชญาตะวันตก คือ การมุ่งสู่การรู้ความจริงเพ่ือ
ตอบสนองความสงสัยในประเด็นปัญหาเกี่ยวกับความ เป็นจริง แม้ว่าความจริงนั้นจะไม่ได้ช่วยให้บรรลุถึงความ
เป็นจริงเลยก็ตาม หมายความว่า นักปรัชญาตะวันตกมีแนวโน้มในการศึกษาความจริงในประเด็นที่ตนสงสัย 
เมื่อได้แนวค าตอบที่ถูกใจ (แม้ไม่ถูกใจทั้งหมด) ก็หยุดเพียงแค่นั้น นักปรัชญาตะวันตกไม่พยายามน าแนว
ค าตอบที่ตนได้รับมาพัฒนาเป็นค าสอนให้ปฏิบัติ เพราะถือว่าศาสนากับปรัชญาเป็นคนละส่วนที่แยกจากกัน 

http://punyascientificphilosophy555.blogspot.com/


วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   49 

คุณลักษณะของทฤษฏีความรู้ตามแนวปรัชญาตะวันออก คือ การรู้ความจริงเพ่ือการบรรลุถึงความ
เป็นจริง แม้ว่าลักษณะแนวคิดของปรัชญาตะวันออก (โดยเฉพาะปรัชญาอินเดีย) จะมุ่งปัญหาเกี่ยวกับความ
เป็นจริงและการรู้ความจริง (เกี่ยวกับความเป็นจริง) แต่จุดเน้นของปรัชญาตะวันออกมีลักษณะพิเศษต่างจาก
ปรัชญาตะวันตก กล่าวคือ ปรัชญาตะวันออก (โดยเฉพาะปรัชญาอินเดีย) สนใจปัญหาความเป็นจริง และรู้
ความจริง (เกี่ยวกับความเป็นจริง) เพ่ือการบรรลุถึงความเป็นจริง ดังที่ สนั่น ไชยานุกูล (2519) ได้วิเคราะห์
ปรัชญาอินเดียว่ามีจุดเน้นในเรื่องที่เกี่ยวข้องกับศีลธรรมและ การพัฒนาจิตใจ “ทุก ๆ ลัทธิถือว่าปรัชญานั้น 
เป็นสิ่งจ าเป็นในการด าเนินชีวิต และทุก ๆ ลัทธิเพาะปลูกปรัชญาขึ้นมาก็เพ่ือให้เราเข้าใจ เราควรจะด าเนิน
ชีวิตของเราให้ดีที่สุดได้อย่างไร” และ “ปรัชญานั้นใช้ให้เป็นประโยชน์แก่คนเราได้อย่างไร” (สนั่น, 2519: 21-
22) กล่าวคือปรัชญาตะวันออก (โดยเฉพาะปรัชญาอินเดีย) มีลักษณะเป็น “ค าสอนให้ปฏิบัติ” ปรัชญาอินเดีย
ไม่ใช่เน้นความรู้อย่างเดียว หากเพ่ือส่งเสริมให้รู้เพ่ือน าไปปฏิบัติ เน้นหลักปฏิบัติ เพราะจุดหมายสูงสุดของ
ปรัชญา คือ การรู้แจ้งตน (Self – realization) ดังนั้น จึงกล่าวได้ว่าปรัชญาตะวันออก(โดยเฉพาะปรัชญา
อินเดีย) มีลักษณะเป็นปรัชญาชีวิตนั่นเอง (https://khopkhun.wordpress.com) 

 
4. บทสรุป 
 จากความหมายของ “ความเป็นจริง (reality)” จะเห็นว่า นักปรัชญาตะวันตกเชื่อว่า มีสภาวะความ
เป็นจริงอยู่หลังปรากฏการณ์ที่มนุษย์สัมผัสรับรู้ได้ แต่สภาวะความเป็นจริงนั้ น ประสาทสัมผัสของมนุษย์
อาจจะสัมผัสได้หรือไม่ได้ก็ไม่แน่ใจถ้าสัมผัสได้ก็แสดงว่า มนุษย์สามารถรู้ถึงความเป็นจริง ( reality) ได้ แต่ถ้า
สัมผัสไม่ได้ ก็แสดงว่า มนุษย์ไม่สามารถรู้ถึงความเป็นจริง (reality) ได้เมื่อพูดถึงเรื่องประสาทสัมผัส จะเริ่ม
เห็นร่องรอยของความแตกต่างระหว่างศาสตร์ตะวันตกกับศาสนาพุทธแล้ว ประสาทสัมผัสของศาสตร์ตะวันตก
มีเพียง 5 ประการ คือ หู ตา จมูก ลิ้น และ กาย  แต่ประสาทสัมผัสของศาสนาพุทธ มี 6 ประการ คือ 
เพ่ิม “ใจ” เข้าไป ในขณะที่ศาสตร์ตะวันตก ไม่แน่ใจว่า จะรู้ถึงความเป็นจริง (reality) ได้หรือไม่  แต่ศาสนา
พุทธยืนยันว่า ในการปฏิบัติธรรม พุทธศาสนิกชนผู้ปฏิบัติธรรมสามารถเข้าไปรับรู้ ความเป็นจริง (reality) ได ้

 
บรรณานุกรม 
ชายโพธิสิตา, อารีย์วรรณ อ่วมตานี , Emad & Kalary. (2561). http://digital_collect.lib.buu.ac.th. 

เข้าถึงข้อมูลเมื่อวันที่ 1 มกราคม 2561. 
ชัยวัฒน์ จันสิริบุญมี. (2561). http://punyascientificphilosophy555.blogspot.com. เข้าถึงข้อมูลเมื่อ

วันที่ 1 มกราคม 2561. 
อัญญา ปลดเปลื้ อง. (2561). file:///C:/Users/Administrator/Downloads. เข้าถึงข้อมูล เมื่ อวันที่  1 

มกราคม 2561. 
https://khopkhun.wordpress.com. เข้าถึงข้อมูลเมื่อวันที่ 1 มกราคม 2561. 
file:///C:/Users/Administrator/Downloads. เข้าถึงข้อมูลเมื่อวันที่ 1 มกราคม 2561. 
 
 

 
 
 
 

https://khopkhun.wordpress.com/2009/04/18/4-%E0%B9%80%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B5%E0%B8%A2%E0%B8%9A%E0%B9%80%E0%B8%97%E0%B8%B5%E0%B8%A2%E0%B8%9A%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B1%E0%B8%8A%E0%B8%8D%E0%B8%B2%E0%B8%95%E0%B8%B0%E0%B8%A7%E0%B8%B1/
http://digital_collect.lib.buu.ac.th/
http://punyascientificphilosophy555.blogspot.com/
file:///C:/Users/Administrator/Downloads
https://khopkhun.wordpress.com/2009/04/18/4-%E0%B9%80%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B5%E0%B8%A2%E0%B8%9A%E0%B9%80%E0%B8%97%E0%B8%B5%E0%B8%A2%E0%B8%9A%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B1%E0%B8%8A%E0%B8%8D%E0%B8%B2%E0%B8%95%E0%B8%B0%E0%B8%A7%E0%B8%B1/
file:///C:/Users/Administrator/Downloads/11885-Article%20Text-25086-1-10-20130923.pdf

