
14  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

มองมมุใหม่เพ่ือความเข้าใจจารวาก 
Looking at a New Perspective for Understanding Carvaka 

 
 

อานนท์ อุ่นธง  
Arnon Unthong 

นักศึกษาปริญญาโท สาขาวิชาพุทธศาสนาและปรัชญา 
M.A. Student, Department of Buddhism and Philosophy 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Graduate School Mahamakut Buddhist University 

E-mail : arenon_007@hotmail.com 
วันที่รับบทความ (Received) : 25 มกราคม 2562 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 2 มีนาคม 2562 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 5 มีนาคม 2562 

 
 
บทคัดย่อ 
 แนวคิดของปรัชญาอินเดียทุกระบบล้วนถือเอาความหลุดพ้นเป็นจุดหมายสูงสุดของชีวิต ส่วนจารวาก
ถือเอาความเพลิดเพลินทางกามารมณ์ ความสุขทางกามารมณ์ และความสนุกสนานเพลิดเพลิน เป็นอุดมคติ
ของชีวิตและเป็นยอดของความปรารถนาของมนุษย์ โดยหากมนุษย์ไม่แสวงหาความสุขทางประสาทสัมผัส
ขณะเมื่อยังมีชีวิตอยู่ การเกิดมาเป็นมนุษย์จะมีประโยชน์อะไร 
ค าส าคัญ: มอง, ความเข้าใจ, จารวาก 
 
Abstract 
 All Indian philosophical concepts hold that the liberation from passion as the 
ultimate destination of life. Carvaka attaints on pleasures, happiness, and carnal desire is the 
ideal of life. According to the concept of Carvaka claimed that if humans do not seek 
sensory happiness while still alive what is the benefit of being a human.  
Keywords: Looking, Understanding, Carvaka 
 
1. บทน า 
 ปรัชญาจารวากเป็นปรัชญาที่ส าคัญของอินเดียปรัชญาหนึ่ง จัดได้ว่าเป็นสสารนิยมอินเดียแบบโบราณ 
และมีมหาชนจ านวนมากชื่นชอบ เป็นปรัชญาที่เกิดร่วมสมัยกับพระพุทธเจ้า มีท่าทีแนวคิดที่แตกต่างจาก
ปรัชญาและศาสนาในอินเดียสมัยนั้น ปรัชญาอินเดียทุกส านักศาสดาผู้สอนจะมีคัมภีร์เป็นของตนให้ได้ศึกษา 
แต่ลัทธิจารวากไม่มีคัมภีร์ไว้ให้ได้ศึกษา เพราะฉะนั้น แนวคิดของลัทธิจารวากนี้ เราได้ศึกษาผ่านจากปรัชญา
ศาสนาอ่ืน ๆ ที่ได้บันทึกลัทธิจารวากไว้ การที่ลัทธิอ่ืนหรือศาสนาอ่ืนบันทึกเรื่องราวของลัทธิจารวากไว้เราก็
ต้องมีวิจารณญาณในการพิจารณา เพราะคนอ่ืนที่พูดถึงนั้นคือศัตรู และลัทธิจารวากไม่ได้พูดถึงตัวเขาเอง    
แต่เป็นคนอ่ืนที่พูดถึงเขา เวลาศัตรูพูดถึงศัตรูก็อาจจะมีอคติอยู่บ้าง  มีข้อน่าสังเกตว่าปรัชญาศาสนาในอินเดีย 

mailto:arenon_007@hotmail.com


วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   15 

เวลาศาสนา ก พูดถึงศาสนา ข มักจะพูดไม่ค่อยดี แต่ก็มีข้อน่าสนใจว่าเวลาพระพุทธเจ้าท่านพูดถึงศาสนาอ่ืน
ท่านจะค่อนข้างพูดไว้กลาง ๆ คือ ถ้าศาสนา ก พูดไว้อย่างนี้ ท่านก็จะบอกว่าท่านไม่ได้คิดอย่างนี้เท่านั้นเอง 
นั่นก็อาจจะเป็นเพราะด้วยบุคลิกลักษณะของพระพุทธเจ้า  
 ดังนั้น เราจะมาท าการศึกษาดูว่าลัทธิที่มหาชนจ านวนมากชื่นชอบ เป็นเพราะเหตุใด เป็นแนวคิดที่มี
อิทธิพลมากน้อยเพียงใดต่อคนอินเดีย และต่อปรัชญาและศาสนาของคนอินเดียในสมัยนั้น แม้เวลาจะล่วงเลย
มากว่า สองพันห้าร้อยปี แต่ครั้งหนึ่งลัทธิจารวากเคยมีตัวตนอยู่จริง ๆ  
 บทความนี้ได้ศึกษาปรัชญาจารวากโดยมีวัตถุประสงค์ ดังนี้ 1) เพ่ือศึกษาประวัติและความเป็นมาของ
ปรัชญาจารวาก 2) เพ่ือศึกษาแนวคิดที่ปรากฏในปรัชญาจารวาก 3) เพ่ือวิเคราะห์แนวคิดในปรัชญาจารวาก 
บทความนี้เป็นเชิงคุณภาพด้วยการศึกษาข้อมูลจากพระไตรปิฎก หนังสือ และเอกสารทางวิชาการ และ
น าเสนอด้วยวิธีพรรณนาวิเคราะห์ต่อไป 
 
2. ประวัติและความเป็นมาของปรัชญาจารวาก 
 ปรัชญาจารวากเป็นปรัชญาอินเดียสสารนิยมโบราณของอินเดีย ค าว่า จารวาก  มาจากค าว่า จารุ     
ที่แปลว่าสวยงามถ้าเกี่ยวข้องกับการเห็น และสวยงามถ้าเกี่ยวข้องกับการได้ยิน วาก แปลว่า ค าพูดค าจา     
เมื่อรวมกันจึงเป็น จารวาก หมายถึงส านักท่ีพูดแล้วฟังดูดี ฟังดูเข้าท่า และก็ให้เข้าใจว่าเป็นลัทธิที่เกิดร่วมสมัย
เดียวกับพระพุทธเจ้า ข้อมูลในการศึกษาปรัชญาจารวากนี้มีสองส่วนด้วยกันคือ น ามาจากคัมภีร์ในศาสนา
พราหมณ์ฮินดู ชื่อสรรพทัศนะสังคหะ เป็นคัมภีร์ที่รวบรวมแนวคิดของปรัชญาและศาสนาร่วมสมัยของผู้แต่ง
คัมภีร์เล่มนี้รู้จัก แล้วก็เอามาเขียนถึงและโต้แย้งในแง่มุมของศาสนาฮินดู ในคัมภีร์เล่มนี้นอกจากพูดถึงจารวาก
แล้วก็ยังพูดถึง ศาสนาเชน ศาสนาพุทธ ด้วย และเวลาพูดถึงศาสนาเหล่านี้เขาก็จะโต้แย้งว่า ในค าสอนของ
ศาสนาเหล่านี้มีจุดอ่อนอย่างนั้นอย่างนี้ ซึ่งอันนี้ก็เป็นลักษณะการเขียนงานทางปรัชญาอินเดียสมัยนั้น        
เป็นคัมภีร์ที่น่าจะแต่งหลังสมัยพุทธกาลแต่เนื้อหาก็พูดย้อนไปถึงสมัยพุทธกาล โต้แย้งชี้ให้เห็นจุดอ่อนในหลัก
ค าสอนทั้งของศาสนาเชน ศาสนาพราหมณ์ ฮินดู และพุทธศาสนา  
 เนื้อหาที่พูดถึงจารวากอยู่ในสูตร ๆ หนึ่งเรียกว่า พฤหัสบดีสูตร ค าว่าสูตรในอินเดียใช้เป็นค ากลาง ๆ 
หมายถึงข้อเขียนในทางปรัชญาและศาสนา ในพระสูตรบอกว่าเป็นการแสดงแนวคิดของเจ้าลัทธิจารวาก      
แต่ในพระสูตรไม่ได้บอกว่าเจ้าลัทธินั้นคือใคร ในคัมภีร์ของศาสนาพุทธไม่ได้มีการกล่าวถึงพฤหัสบดีสูตร        
แต่มีการกล่าวถึงเจ้าลัทธิจารวากชื่อ อชิตะ เกสกัมพล ในพระสูตรชื่อ สามัญญผลสูตร ส่วนในพฤหัสบดีสูตร
เนื้อหาก็คล้าย ๆ กับในพระไตรปิฎกของศาสนาพุทธ แต่ในพระไตรปิฎกจะกล่าวถึงไว้ชัดเจนกว่า ดังนั้น          
ในส่วนของการศึกษาปรัชญาจารวากนี้ จึงได้ท าการศึกษาผ่านจากพระไตรปิฎกของพระพุทธศาสนา  
 
3. แนวคิดทางอภิปรัชญาในปรัชญาจารวาก  
 ปรัชญาจารวากแม้จะมีความคิดเห็นรุนแรงไปในทางวัตถุนิยมจัด แต่ก็ยังเป็นประโยชน์ต่อระบบ
ปรัชญาอีกหลายระบบที่ไม่บัญญัติหรือวางกฎเกณฑ์ในการบูชาเทพเจ้าในค าสอนที่เหลื่อเชื่อจนเกินไป จะถือว่า
จารวากได้เป็นกระจกเงาอย่างดีแก่หลายระบบของปรัชญาอินเดียก็ได้ ทัศนะของปรัชญาจารวากสรุปได้ดังนี้ 
 1) ยืนยันว่าสรรพสิ่งเกิดจากการรวมตัวของธาตุ 4 
 2) ปฏิเสธการมีอยู่ของโลกหน้าและตัวตนหรืออาตมัน 
 3) ปฏิเสธการมีอยู่ของพระเป็นเจ้า 
 
 



16  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

4. แนวคิดทางญาณวิทยาในปรัชญาจารวาก 
          ส านักปรัชญาจารวากเชื่อว่าความรู้แท้มีอยู่อย่างเดียวคือ ประจักษประมาณ  (Perception) ประจักษ
ประมาณ คือ ประมาณหรือที่มาของความรู้ขั้นประจักษ์ หมายถึง ความรู้ตรง ได้แก่ ความรู้ที่ได้จากประสาท
สัมผัส หรืออินทรีย์ 6 คือ ตาเห็นรูป หูได้ยินเสียง จมูกได้กลิ่น ลิ้นลิ้มรส กายรู้ สึกสัมผัส และใจรู้อารมณ์ 
ความรู้ที่เกิดจากแหล่งความรู้ดังกล่าวนี้ เราเชื่อแน่ว่าเรารู้เองเป็นความรู้ตรง เพราะความรู้ สิ่งที่รู้ กับผู้รู้
สัมพันธ์กันโดยตรง อาการที่โยคีบุคคลมีสมาธิแน่วแน่ จิตอันเป็นสมาธินั้นสัมผัสกับอารมณ์จิตเกิดความรู้ขึ้น 
ความรู้นั้นถือว่าเป็นความรู้แท้อีกชนิดหนึ่งเหมือนกัน 
 
5. แนวคิดทางจริยศาสตร์ของปรัชญาจารวาก 
          จริยศาสตร์คือศาสตร์ทางศีลธรรม มีลักษณะสอดคล้องกับแนวความคิดทางอภิปรัชญาของลัทธินี้     
ซึ่งเป็นความคิดแบบวัตถุนิยมค าสอนของจารวากมีความสุขทางเนื้อหนังเป็นจุดหมายปลายทาง คติชีวิตของ
จารวากคือการ กิน ดื่ม และรื่นเริงส าราญ คตินี้สอดคล้องกับทรรศนะของจารวากที่ว่าไม่มีโลกหน้า ไม่มีการ
เกิดใหม่หลังจากตายแล้ว มนุษย์ทุกคนเกิดหนเดียว ตายหนเดียว คนดีคนชั่วมีจุดสุดท้ายของชีวิตอย่างเดียวกัน
นั่นคือจบลงด้วยความตาย ฉะนั้นมนุษย์จึงควรรีบตักตวงแสวงหาความสุขเสียให้เต็มที่ตั้งแต่เวลาที่ยังมีชีวิตอยู่ 
กินให้เป็นสุข ดื่มให้เป็นสุข และสนุกเสียให้อ่ิม ตายแล้วก็สิ้นสุดกันจะกินดื่มสนุกสนานอะไรไม่ได้อีกปรัชญา
จารวากได้กล่าวว่า จุดมุ่งหมายเพียงอย่างเดียวของมนุษย์ก็คือ การได้ความสุขทางประสาทสัมผัสจนพอใจท่าน
ไม่ควรกล่าวว่า ความสุขไร้ความหมายเพราะมีความทุกข์เจือปนอยู่ เราน่าจะฉลาดเพียงพอที่จะหาความสุขที่
บริสุทธิ์เท่าที่จะหามาได้และหลีกเลี่ยงความทุกข์ที่จะตามมา ดุจดังคนที่อยากกินปลา ก็ต้องน าปลามาทั้งตัว
พร้อมทั้งครีบและก้างของมันแล้วเลือกกินส่วนที่พอใจ หรือดุจคนที่อยากกินข้าวก็ต้องน าข้าวมาทั้งรวงและฟาง 
เลือกสรรส่วนที่กินได้จนพอใจ จงอย่าให้การกลัวความทุกข์มาขัดขวางการหาความสุข  
 ปรัชญาจารวากปฏิเสธเรื่องกรรมและผลแห่งกรรมอย่างที่เชื่อถือกันในระบบอ่ืนๆของปรัชญาอินเดีย 
การกระท าที่ดีส าหรับปรัชญาจารวากคือการกระท าที่สามารถน าความสนุกสนานเพลิดเพลินมาให้ได้มากที่สุด 
การกระท าที่ไม่ดี ได้แก่ การกระท าที่ก่อให้เกิดความเจ็บปวดและความไม่สบายแก่ร่างกายและจิตใจซึ่งควร
หลีกเลี่ยงให้ห่างไกล พวกปรัชญาจารวากถือจุดมุ่งหมายของชีวิตมีเพียงอรรถะและกามะที่จ าเป็นแก่ชีวิต 
นอกนั้นเป็นสิ่งไม่จ าเป็น ซึ่งหมายเอาว่าคนเราควรแสวงหาทรัพย์ เพราะทรัพย์สมบัติท าให้สามารถแสวงหา
ความสนุกสนานเพลิดเพลินในชีวิตได้เต็มที่ ความสุขทางเนื้อหนังหรือความสุขทางกามารมณ์เป็นความสุข
สูงสุด คุณธรรมไม่เป็นสิ่งจ าเป็นส าหรับชีวิต เพราะคนดีคนชั่วก็จบลงด้วยความตายเท่ากัน โมกษะหรือความ
หลุดพ้นจากทุกข์ก็ไม่จ าเป็นที่ต้องรีบแสวงหา ผู้ที่ทนทุกข์ทรมานหรือสละความสุขทางโลกียวิสัยเพ่ือแสวงหา
ความหลุดพ้น ได้ชื่อว่าคนโง่ตามทรรศนะของจารวาก เพราะความตายคือโมกษะหรือความหลุดพ้นที่ทุกคนมี
โอกาสบรรลุถึงได้เท่ากันโดยไม่ต้องแสวงหา บุคคลจึงควรแสวงหาความสนุกสนานเพลิดเพลินให้เต็มอ่ิมเสีย
ตั้งแต่ยังมีชีวิตอยู่ ตั้งแต่เวลาที่ความตายยังไม่มาถึงดังกล่าวนี้คือ อุดมคติซึ่ งเป็นสิ่งก าหนดแนวทางแห่งจริย
ศาสตร์ของปรัชญาจารวาก 
 ลัทธิปรัชญาอินเดียทั่วไปถือว่าธรรม 4 ประการเป็นจุดหมายสูงสุดของชีวิตเรียกว่า ปุรุษารถะ หรือ
ประโยชน์ของบุคคล คือ 
 1) อรรถะ การแสวงหาความเจริญก้าวหน้าให้แก่ชีวิตในด้านต่าง ๆ เช่น การศึกษาเล่าเรียน เพ่ือพร้อม
ที่จะประกอบอาชีพและโลกธรรมอ่ืนๆ 
 2) กามะ การแสวงหาความสุขตามโลกียวิสัย เช่น การประกอบอาชีพและการแต่งงาน เพ่ือสร้างความ
มั่นคงให้แก่ตัวและครอบครัว 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   17 

 3) ธรรมะ การปฏิบัติธรรมเพ่ือยกระดับจิตใจให้สูงขึ้นจะได้เข้าใจความจริงของชีวิตแล้วจะได้หาแก่น
สารให้แก่ชีวิต เพื่อเตรียมตัวเดินทางไปสู่โลกหน้า 
 4) โมกษะ การออกบ าเพ็ญพรตเพ่ือบรรลุโมกษะอันเป็นจุดหมายสูงสุดของชีวิต จะได้ไม่ต้องมาเวียน
ว่ายตายเกิดให้เป็นทุกข์อีกต่อไป  
           จารวากเห็นด้วยเพียง 2 ประการแรกเท่านั้น ส่วนธรรมะและโมกษะได้ปฏิเสธโดยสิ้นเชิง 
 
6. วิเคราะห์แนวคิดในปรัชญาจารวาก 
        ในพระไตรปิฎกกล่าวไว้ว่า  สมัยนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้าประทับอยู่ ณ สวนอัมพวันของหมอชีวกโกมาร
ภัจจ์ พร้อมด้วยภิกษุ 1,250 รูป เป็นวันขึ้น 15 ค่ าเดือน 4 พระเจ้าอชาตศัตรูประทับอยู่บนปราสาทนั่งชมดอก
โกมุทบาน ดอกโกมุทเป็นดอกบัวชนิดหนึ่งที่บานในเวลากลางคืน เข้าใจว่าพระเจ้าอชาตศัตรูคงจะสร้างสระน้ า
และปลูกดอกบัวไว้บนปราสาท ขณะนั้นพระเจ้าอชาตศัตรูได้เปล่งอุทานกับข้าราชบริพารว่าเป็นคืนที่
พระจันทร์เต็มดวงงดงามมาก รู้สึกอ่ิมอกอ่ิมใจ พาให้จิตใจสงบ โล่ง และต้องการที่จะเข้าไปพบสมณะหรือ
พราหมณ์ที่ใดที่หนึ่งจึงได้ตรัสกับเหล่าข้าราชบริพารให้แนะน า คนแรกบอกให้ไปพบท่านปูรณะกัสสปะ คนที่
สองบอกให้ไปพบท่านมักขลิโคศาล และต่อมาตามล าดับคืออชิตะ เกสกัมพล, ปกุธะ กัจจายนะ, สัญชัย เวลัฏฐ
บุตร, นิครนถ์ นาฏบุตร, ซึ่งทั้งหมดนี้ก็เป็นคนที่พระเจ้าอชาตศรัตรูเคยไปสนทนามาแล้วด้วยทั้งสิ้น จึงทรงนิ่ง
และไม่แสดงอาการใด ครั้นพระองค์เหลือบไปเห็นหมอชีวกโกมารภัจจ์นั่งสงบนิ่งอยู่จึงได้เอ่ยถาม ชีวกโกมาร
ภัจจ์เป็นแพทย์หลวงประจ าพระองค์ได้ทูลกับพระเจ้าอชาตศัตรูว่า พระผู้มีพระภาคเจ้าได้ประทับอยู่ในสวน
อัมพวันของตนพร้อมภิกษุ 1250 รูป พระเจ้าอชาตศัตรูไม่เคยพบพระพุทธเจ้ามาก่อน ก็เลยอาศัยคืนนั้นไปพบ
พระพุทธเจ้าที่สวนอัมพวันของหมอชีวกโกมารภัจจ์ 
 ในพระสูตรกล่าวว่าเมื่อพระเจ้าอชาตศัตรูไปพบพระพุทธเจ้า ก็ได้สนทนากับพระพุทธเจ้าและได้เล่าให้
พระพุทธเจ้าฟังว่าก่อนที่จะมาพบพระพุทธเจ้านั้นได้ไปพบใครมาบ้างแล้ว และในพระสูตรก็กล่าวไว้อย่าง
ละเอียดถึงแนวคิดของครูทั้ง 6 ว่าเขาคิดหรือสอนกันอย่างไร รวมถึงแนวคิดของ อชิตะ เกสกัมพล เจ้าลัทธิ
จารวากด้วยว่ามีแนวคิดอย่างไร โดยผ่านทางการเล่าของพระเจ้าอชาตศัตรูที่ได้เล่าถวายพระพุทธเจ้าใน
พระไตรปิฎกบันทึกแนวคิดของ อชิตะ เกสกัมพลไว้ว่า  
 ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ สมัยหนึ่ง ณ กรุงราชคฤห์นี้ หม่อมฉันเข้าไปหาครูอชิตะ เกสกัมพล ถึงที่อยู่      
ได้กล่าวว่า ท่านอชิตะ ศิลปศาสตร์เป็นอันมากเหล่านี้ คือพลช้าง พลม้า พลรบ พลธนู พนักงานเชิญธง 
พนักงานจัดกระบวนทัพ พนักงานจัดส่งเสบียง พวกอุคคราชบุตร พลอาสา ขุนพล พลกล้า พลสวมเกราะหนัง 
พวกบุตรทาส ช่างท าขนม ช่างกัลบก พนักงานเครื่องสรง พวกพ่อครัว ช่างดอกไม้ ช่างย้อม ช่างหูก ช่างจัก
สาน ช่างหม้อ นักค านวณ พวกนับคะแนน (นักการบัญชี) หรือศิลปศาสตร์เป็นอันมาก แม้อย่างอ่ืนใดที่มีคติ
เหมือนอย่างนี้ คนเหล่านั้น ย่อมอาศัยผลแห่งศิลปศาสตร์ที่เห็นประจักษ์ เลี้ยงชีพในปัจจุบันด้วยผลแห่งศิลป
ศาสตร์นั้น เขาย่อมบ ารุงตน มารดาบิดา บุตรภริยา มิตร อ ามาตย์ ให้เป็นสุขอ่ิมหน าส าราญ บ าเพ็ญทักษิณา
ทานอันมีผลอย่างสูง เป็นไปเพ่ือให้ได้อารมณ์ดี มีสุขเป็นผล ให้เกิดในสวรรค์ในสมณพราหมณ์ทั้งหลาย ฉันใด 
ท่านอาจบัญญัติสามัญผลที่เห็นประจักษ์ในปัจจุบัน เหมือนอย่างนั้นได้หรือไม่  
 เมื่อหม่อมฉันกล่าวอย่างนี้ ครูอชิตะ เกสกัมพล ได้กล่าวค านี้กะหม่อมฉันว่าดูกรมหาบพิตร ทานไม่มี
ผล การบูชาไม่มีผล การเซ่นสรวงไม่มีผล ผลวิบากแห่งกรรมที่ท าดีท าชั่วไม่มี โลกนี้ไม่มี โลกหน้าไม่มี มารดา
บิดาไม่มี สัตว์ผู้เกิดผุดขึ้นไม่มี สมณพราหมณ์ผู้ด าเนินชอบ ปฏิบัติชอบ ซึ่งกระท าโลกนี้และโลกหน้าให้แจ้งด้วย
ปัญญาอันยิ่งเอง แล้วสอนผู้อ่ืนให้รู้แจ้ง ไม่มีในโลก คนเรานี้ เป็นแต่ประชุมมหาภูตทั้งสี่ เมื่อท ากาลกิริยา      
ธาตุดินไปตามธาตุดิน ธาตุน้ าไปตามธาตุน้ า ธาตุไฟไปตามธาตุไฟ ธาตุลมไปตามธาตุลม อินทรีย์ทั้งหลายย่อม



18  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

เลื่อนลอยไปในอากาศ คนทั้งหลายมีเตียงเป็นที่ 5 จะหามเขาไป ร่างกายปรากฏอยู่แค่ป่าช้า กลายเป็นกระดูก
มีสีดุจสีนกพิราบ การเซ่นสรวงมีเถ้าเป็นที่สุด ทานนี้ คนเขลาบัญญัติไว้ ค าของคนบางพวกพูดว่า มีผล ๆ      
ล้วนเป็นค าเปล่า ค าเท็จ ค าเพ้อ เพราะกายสลาย ทั้งพาลทั้งบัณฑิตย่อมขาดสูญพินาศสิ้น เบื้องหน้ าแต่ตาย
ย่อมไม่เกิด ดังนี้  
 ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ เมื่อหม่อมฉันถามถึงสามัญผลที่เห็นประจักษ์ ครูอชิตะ เกสกัมพล กลับตอบถึง
ความขาดสูญ ฉะนี้ ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญหม่อมฉันถามถึงสามัญผลที่เห็นประจักษ์ ครูอชิตะ เกสกัมพล      
กลับตอบถึงความขาดสูญ เปรียบเหมือนเขาถามถึงมะม่วง ตอบขนุนส ามะลอ หรือเขาถามถึงขนุนส ามะลอ 
ตอบมะม่วง ฉะนั้นหม่อมฉันมีความด าริว่า ไฉน คนอย่างเรา จะพึงมุ่งรุกรานสมณะหรือพราหมณ์ผู้อยู่ในราช
อาณาเขตดังนี้ แล้วไม่ยินดี ไม่คัดค้านภาษิตของครูอชิตะ เกสกัมพล ไม่พอใจ แต่ก็มิได้เปล่งวาจาแสดงความไม่
พอใจ ไม่เชื่อถือ ไม่ใส่ใจถึงวาจานั้น ลุกจากที่นั่งหลีกไป 
 จากพระสูตรอธิบายได้ว่า พระเจ้าอชาตศรัตรูถามอชิตะ เกสกัมพลประเด็นแรกว่า ตัวท่านก็เป็น
นักบวชตั้งลัทธิมาเพ่ือสอนคน อะไรคือผลสูงสุด ที่จะพึงได้จากการที่ท่านตั้งลัทธิแบบนี้ขึ้นมา หรือถ้าจะให้
เข้าใจง่าย ๆ ก็คือถ้าจะมาสมัครเป็นลูกศิษย์แก่ท่าน ท่านจะมีอะไรดี ๆ ให้บ้าง ค าว่าดี ๆ ในภาษาบาลีใช้ค าว่า 
สามญฺญฃผล หลังจากถูกตั้งค าถาม อชิตะ เกสกัมพลตอบว่า ปรัชญาและศาสนาทั้งหลายในอินเดียยกเว้น
ส านักเรา สอนเหมือนกันหมดคือ 1) ในตัวมนุษย์มีของสองสิ่งประกอบกันเข้าและกายเป็นคน สิ่งหนึ่งก็คือ 
สสาร ค าว่า สสาร มีองค์ประกอบ 4  อย่าง คือ ดิน น้ า ไฟ ลม เป็นธาตุ ร่างกายของมนุษย์ประกอบด้วยธาตุ
ทั้ง 4 รวมเรียกว่า สสาร 2) นอกจากสสารในตัวมนุษย์ยังมีอีกสิ่งหนึ่งในบางศาสนาเช่น ศาสนาพราหมณ์
เรียกว่า อาตมัน ศาสนาเชนเรียกว่า ชีว สิ่งนี้ไม่ใช่สสาร เพราะมีสิ่งนี้อยู่ในตัวคน ท าให้คนมีความคิด มีอารมณ์ 
ความรู้สึก พูดได้ คิดได้ ร้องไห้ได้ หัวเราะได้ อิจฉาริษยาได้ มุมานะได้  
 ทั้งสองประเด็นที่กล่าวมานั้น อชิตะ เกสกัมพลบอกว่า ปรัชญาและศาสนาทั้งหลายในอินเดียกล่าว
เหมือนกันหมดซึ่งต่างจากส านักของตน ส านักของตนกล่าวว่า ไม่ได้กล่าวไว้ดังเช่นนั้น ส านักของข้าพเจ้าตั้งข้อ
สงสัยว่าสิ่งที่ศาสนาทั้งหลายของอินเดียเชื่อว่ามีอยู่คือ วิญญาณ มันอยู่ที่ไหน ส าหรับส านักเรา อะไรก็แล้วแต่ที่
ตรวจสอบไม่ได้ด้วยประสาทสัมผัส มองไม่เห็น จับต้องไม่ได้ ตรวจสอบด้วย ตา หู จมูก ลิ้น และกายไม่ได้      
การที่จะเชื่อว่าสิ่งนั้นมีอยู่ก็ไม่มีเหตุผล ถ้าเราจะส่องกระจกดูตัวเราสิ่งที่มันจับต้องได้มันคือ สสาร ความคิด 
อารมณ์ความรู้สึก เป็นสิ่งที่มองไม่เห็น แต่ว่ามันต้องมาจากสสาร ถ้าจะบอกว่าความคิดมาจากวิญญาณ        
แต่ว่าวิญญาณมันมองไม่เห็น ตรวจสอบไม่ได้ ถ้าจะบอกว่าวิญญาณเป็นต้นตอของความคิดก็ไม่มีเหตุผล 
 ดังนั้น สิ่งแรกเลยที่อชิตะ เกสกัมพลประกาศกับพระเจ้าอชาตศัตรูก็คือ ไม่มีวิญญาณอย่างที่ศาสนา
ทั้งหลายสอน มนุษย์ประกอบมาจากธาตุทั้ง 4 คือ ดิน น้ า ไฟ ลม สิ่งที่มาประกอบให้เป็นมนุษย์มันก่อให้เกิด
คุณสมบัติคือ การคิดได้ มีอารมณ์ความรู้สึกได้ พูดได้ ท านั้น ท านี้ได้ และคุณสมบัติอันนี้ซึ่งมันเป็นคุณสมบัติ
ของสสารมันละเอียดอ่อน มันเลยลวงให้คนจ านวนมากในอินเดียคิดว่ามีจิตหรือวิญญาณจริง ๆ ส่วนที่ปรากฏ
เป็นสิ่งมีชีวิต เป็นสัตว์ ต้นไม้ ภูเขา ความละเอียดอ่อนของสสารก็ต่างกัน ดังนั้น คุณสมบัติจึงต่างกันไปด้วย 
 ประเด็นต่อมา คือ เมื่อมนุษย์ประกอบขึ้นจากธาตุทั้ง 4 แล้วการประกอบขึ้นจากธาตุทั้ง 4 เช่น      
พระเจ้าอชาตศรัตรู ผู้ที่ประกอบธาตุทั้ง 4 ก็คือ พ่อแม่ของท่าน ก็แปลว่าชาติที่แล้วของท่านไม่มี เพราะท่านมา
จากเนื้อตัวของพ่อแม่ท่าน เมื่อร่างกายมีแต่สสารล้วน ๆ เมื่อตายไปชาติหน้าก็ไม่มี อันนี้คือการประกาศครั้งที่ 
2 ต่อพระเจ้าอชาตศัตรูว่า ชาตินี้ไม่มี ชาติหน้าก็ไม่มี มีแต่ชาติปัจจุบัน เหตุที่สอนแบบนี้เพราะจะได้โยงมาถึง
เรื่องของจริยศาสตร์ หลักการใช้ชีวิต ว่าถ้ามองชีวิตอย่างนี้แล้วจะใช้ชีวิตอย่างไร  
 หลักจริยศาสตร์ของลัทธิจารวากนี้เริ่มต้นโดยให้หลักกว้าง ๆ ไว้คือ เราอย่ามอบชีวิต หรือวันเวลาใน
ชีวิตเรา ให้กับสิ่งซึ่งเราตรวจสอบไม่ได้ว่ามีอยู่จริงหรือไม่ เช่น กรณีชาวพุทธไปท าบุญ แล้วเชื่อว่าเพ่ือจะได้ไป



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   19 

เกิดในสวรรค์ ถ้าใช้ทฤษฎีของ อชิตะ เกสกัมพล ต้องถามว่า เราแน่ใจได้อย่างไรว่าสวรรค์มีจริง ถ้าไม่แน่ใจแล้ว
ยังใช้ชีวิตเราท ากิจกรรมเพ่ือให้ได้สิ่งนี้มา หรือเพ่ือได้ไปอยู่ในที่นั้นที่เรียกว่าสวรรค์ ถือว่ามันเป็นกิจกรรมที่ไม่
ฉลาด เพราะอชิตะ เกสกัมพล คิดแบบนี้ จึงได้ตั้งค าถามกลับพระเจ้าอชาตศรัตรูว่า เวลาที่ ท่านไปหาศาสดา
ของศาสนาทั้งหลาย เช่น ศาสนา ก บอกว่าสร้างโลก รวมทั้งสร้างท่านมา ดังนั้น ให้หมั่นท าความดี เพื่อว่าพระ
เจ้าที่สร้างท่านมาจะได้ชอบใจท่าน เวลาท่านตายพระเจ้าก็จะได้เอาท่านไปอยู่ด้วย ถามจริง ๆ มั่นใจได้อย่างไร
ว่า พระเจ้ามีจริง สวรรค์ของพระเจ้ามีจริงแล้วเวลาท่านตายก็จะเหลือบางส่วนคือวิญญาณเพ่ือไปอยู่กับพระ
เจ้า ท่านมีหลักฐานอะไรสนับสนุนความเชื่อนี้ จากค าถามนี้ประมาณว่า พระเจ้าอชาตศัตรูหาหลักฐานมา
โต้แย้งได้หรือไม่ ถ้ายังหาไม่ได้แล้วยังท ากิจกรรมอุทิศชีวิตเพ่ือสิ่งเหล่านี้อยู่ มันก็แปลว่าไม่ฉลาด ดินแดนที่
ศาสนาทั้งหลายสอนอยู่ในขณะนั้น เช่น ดินแดนของพระเจ้า นิพพานของศาสนาพุทธหรือสิทธศิลาในศาสนา
เชน ตามทัศนะของ อชิตะ เกสกัมพล ถือว่าตรวจสอบไม่ได้ เมื่อตรวจสอบไม่ได้ การที่จะอุทิศชีวิตเพ่ือสิ่ง
เหล่านั้น เป็นการใช้ชีวิตที่ไม่ฉลาด  ตรงกันข้ามสิ่งที่ประจักษ์กับทุกคนว่ามีแน่ ๆ ในชีวิตนี้ก็คือความสุข ท่านได้
วิเคราะห์ว่าความสุขในชีวิตคน มันก็มีตั้งแต่ท่ีมันหยาบ ๆ เป็นความสุขทางกาย ไล่ไปจนถึงความสุขสูงสุดที่เป็น
ความสุข ก็เป็นความสุขทางวัตถุอยู่ แต่ว่ามันละเอียด เช่น สุขจากการมีครอบครัวดี ๆ มีมิตรสหายที่ดี สุขอัน
เกิดจากการอ่านหนังสือดี ๆ สุขจากการได้เสพงานศิลปะ ซึ่งทั้งหมดมันเป็นเรื่องที่จับต้องได้ อชิตะ เกสกัมพล 
บอกกับพระเจ้าอชาตศตัรูว่าท าไมท่านไม่ใช้ชีวิตหาของที่มันจับต้องได้เล่านี้ 
 ดังนั้น ทัศนะทางจริยศาสตร์ของลัทธิจารวากก็คือควรใช้ชีวิตแสวงหาสิ่งที่จับต้องได้ และสิ่งที่จับต้อง
ได้ก็อยู่ในโลกนี้ อย่าไปคาดหวังว่าจะได้ความสุขกับการไปอยู่กับพระเจ้า สุขจากการไปอยู่ในนิพพาน หรือสุข
จากการได้ไปอยู่ในสิทธศิลา สุขแบบนั้นมันเป็นสุขลม ๆ แล้ง ๆ ดังนั้นควรจะหาความสุขแบบที่จับต้องได้ 
เนื้อหาตอนหนึ่งในสรรพทัศนะสังคหะที่ อชิตะ เกสกัมพลพูดถึงศาสนาอ่ืนที่วิจารณ์แนวคิดแบบสุขนิยมของ
ลัทธิจารวาก บอกว่าศาสนาทั้งหลายมักบอกว่าความสุขในโลกนี้ไม่ใช่สุขล้วน ๆ มันมีทุกข์เจืออยู่ เช่น สุขจาก
การมีสามีดี ภรรยาดี ลูกดี มันไม่ใช่สุขล้วน ๆ มันมีทุกข์อยู่ วันหนึ่งที่ลูก ภรรยา หรือสามีเจ็บไม่สบายหรือตาย
นั่นแหละคุณจะเป็นทุกข์  
 ดังนั้น พอศาสนาทั้งหลาย มองว่าสุขทั้งหลายในโลกนี้ ไม่ใช่สุขล้วน ๆ มันมีทุกข์เจืออยู่ ศาสนา
ทั้งหลายก็มีแนวโน้มที่จะสอนว่า ดังนั้นอย่าไปสร้างครอบครัว อย่าไปคิดหวังว่าจะสร้างสวรรค์บนโลกนี้     
เพราะมันไม่มีหรอก เนื่องจากเพราะมันมีทุกข์เจืออยู่ แนวคิดนี้ในทัศนะของ อชิตะ เกสกัมพล บอกว่าเป็น
แนวคิดที่ประหลาด และเพ่ือที่จะแสดงแนวคิดที่ประหลาด ท่านได้ตั้งค าถามว่า เรากินปลาใช่ไหม และในปลา
ก็มีก้าง ศาสนาทั้งหลายในทัศนะของ อชิตะ เกสกัมพล เหมือนกับคนที่บอกว่าอย่ากินปลาเพราะปลามีก้าง
เดี๋ยวก้างจะติดคอ ฉันใดก็ฉันนั้น อย่ามีภรรยา สามี อย่ามีลูก เพราะว่า ในภรรยา สามี และลูก มันมีสภาวะ
ของทุกข์แฝงอยู่ เวลาที่คนเหล่านี้เจ็บป่วยหรือตายคุณจะร้องไห้เสียใจ ดังนั้น อย่ามี ให้ไปบวชอยู่เดี่ยว ๆ  
แนวคิดนี้เป็นแนวคิดที่ตลก ในทัศนะของอชิตะ เกสกัมพล คนฉลาดเขาย่อมรู้ว่าในตัวปลามีก้างอยู่ และเวลา
จะกินปลาก็ให้เอาก้างออกก่อนแล้วกินแต่เนื้อมัน เช่นกัน ศาสนาทั้งหลายบอกว่าเหล้าเป็นของซึ่งกินแล้วมันท า
ให้ท าลายสติสัมปชัญญะ กินแล้วเมา อชิตะ เกสกัมพลก็บอกว่าอันนี้ก็พูดแต่ในด้านไม่ดีของเหล้า เหมือนกับ
ก้างในปลา ในทัศนะของข้าพเจ้า เหล้ามันมีข้อดีเยอะ ดังนั้นจงเลือกกินแต่พอ ๆ ดี คัดเอาส่วนที่เป็นโทษของ
เหล้าออก อย่ากินมาก จนครองสติไม่อยู่ ให้กินแต่พอดี แล้วเวลาคุยกับเพ่ือนมันจะคุยกันสนุก  
 ศาสนาทั้งหลายมีภาพลักษณ์ที่ไม่ดี ต่อความสุขในโลกนี้ แล้วก็ให้ภาพลักษณ์ท่ีผิด ๆ ว่า เราอย่าหาสุข
เลยในโลกนี้เพราะมันมีทุกข์แฝงอยู่  ให้ไปหาสุขในโลกหน้า อย่ามาหาสุขในโลกนี้ ซึ่งอันนี้ตรงกันข้ามกับ
แนวคิดของ อชิตะ เกสกัมพล  



20  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 ทุกอย่างในจักรวาลรวมทั้งมนุษย์ด้วยมาจากสสารล้วน คุณสมบัติพิเศษคือ ความคิด ความอ่าน 
อารมณ์ ความรู้สึก ในมนุษย์ในสัตว์หรือแม้แต่ในพืชเป็นผลมาจากวิวัฒนาการที่พอเหมาะพอดีของสสารคือ   
ดิน น้ า ลม ไฟ ที่มาประกอบเป็นสิ่งเหล่านี้ขึ้นมา ชาติที่แล้วไม่มี ชาติหน้าไม่มี ดังนั้นอย่าไปอุทิศชีวิตให้กับสิ่ง
ซึ่งศาสนาทั้งหลายสอนว่าท่านจะได้พบในชาติหน้า การลงทุนกับสิ่งเหล่านี้เป็นการลงทุนที่ไม่ฉลาด อะไรคือ
การลงทุนที่ฉลาด ก็คือการหาความสุขในโลกนี้ซึ่งเป็นสิ่งที่จับต้องได้ แต่ส านักนี้ก็บอกว่าสุขมันมีตั้งแต่หยาบไป
ถึงละเอียดให้ค่อย ๆ ใช้ชีวิตไต่จากหยาบไปหาละเอียด  
 ถ้ามองกันตามปรัชญาสังคมแนวคิดนี้ก็มองการใช้ชีวิตแบบโลก ๆ การบริหารจัดการเพ่ือให้คุณภาพ
ชีวิตของมนุษย์มีความใกล้เคียงกันก็จะท าให้คุณภาพชีวิตของคนดีขึ้น การมีความสุขแบบประณีตเป็นความสุข
ระดับสูงตามทัศนะของลัทธิจากรวาก การมีเพ่ือน มีครอบครัว การฉลาดในการใช้จ่าย หาเงินมาได้แล้วไม่ใช้
จ่ายซื้อหาความสุข ถือว่าเป็นคนโง่ในทัศนะจารวาก ต้องรู้จักท างาน แน่นอนว่าก่อนท างานก็ต้องเรียนหนังสือ 
มีความรู้จะได้หาเงินได้พอสมควร รู้จักไปเที่ยว ไปดูของแปลก ๆ ใหม่ ๆ ซื้อหนังสืออ่าน เหล่านี้เป็นต้น  
 ในส่วนของเนื้อหาตอนท้าย ๆ ที่ค่อนข้างจะแรงของอชิตะ เกสกัมพล พูดกับพระเจ้าอชาตศัตรู เนื้อหา
ส่วนที่ 3 นี้เป็นการวิจารณ์ศาสนาร่วมสมัย ซึ่งในที่นี้ก็หมายถึง ศาสนาพราหมณ์ ฮินดู ศาสนาพุทธ และศาสนา
เชน คือศาสนาทั้งหลายถึงจะสอนต่างกันแต่เนื้อหามันเหมือนกันคือปฏิเสธว่าโลกนี้ไม่ใช่บ้านของเรา ที่เราจะ
หาความสุขอันถาวร ตามทัศนะของอชิตะ เกสกัมพลแล้ว โลกนี้มันจริง โลกหน้าต่างหากที่ไม่มี เป็นมายา ถ้า
คิดจะสร้างสวรรค์ต้องสร้างที่โลกนี้ ไม่ใช่คิดไปสร้างในโลกหน้า และประเด็นที่สองที่ศาสนาทั้งหลายมี
เหมือนกันก็คือมักจะบอกว่า มนุษย์เรามีข้อจ ากัดในการท าความดี สังเกตว่าในศาสนาจะมีนักบวช และคณะ
นักบวชนี้ ก็จะแวดล้อมศาสดาของศาสนา เช่น ศาสนาพุทธ มีพระพุทธเจ้าและก็มีพระภิกษุสงฆ์ ในศาสนาเชน
ก็เป็นแบบนี้ ส่วนในศาสนาพราหมณ์ก็มีคนท าหน้าที่สอนศาสนาคนเป็นนักบวช ศาสนาเหล่านี้จะสอนว่า  
ปัจเจกบุคคลมีความสามารถที่จะท าความดี เพ่ือที่จะบรรลุ ดินแดนของพระเจ้า เพ่ือจะบรรลุพระนิพพาน หรือ
เพ่ือที่จะบรรลุได้ไปอยู่ในสิทธศิลา ตรงกันข้าม ความดีที่ปัจเจกบุคคลท าโดยผ่านทางเอเย่นต์ คือตัวกลาง คือ
นักบวชในศาสนา จะมีพลังสูงสุด เหมือนในพระไตรปิฎกมีค าสอนว่า ถ้าเรามีข้าวหนึ่งจาน ถ้าเราเอาข้าวจานนี้
ไปให้แม่หมากินมันได้บุญน้อยกว่าถวายพระ แต่ถ้าถวายพระที่เป็นปุถุชน ก็ยังได้บุญน้อยกว่าถวายพระที่เป็น
โสดาบัน และก็ไล่ไปตามล าดับจนถึงพระอรหันต์ และก็ยังได้บุญน้อยกว่าการถวายแด่พระสัมมาสัมพุทธเจ้า 
 อันนี้เป็นข้อสังเกตของอชิตะ เกสกัมพล ว่าศาสนาทั้งหลายจะสอนตรงกันเลยว่า คุณท าความดีด้วยตัว
คุณเองเพ่ือจะไปสวรรค์ เพ่ือจะไปนิพพาน เพ่ือจะไปสิทธศิลาได้จ ากัด ถ้าคุณอยากจะไปสวรรค์คุณก็ต้อง
ท าบุญผ่านนักบวชในศาสนาพราหมณ์ ฮินดู ถ้าจะไปนิพพานก็ต้องท าบุญผ่านนักบวชในศาสนาพุทธ ถ้าจะไป
อยู่ในสิทธศิลาก็ต้องท าบุญผ่านนักบวชในศาสนาเชน ค าถามของอชิตะ เกสกัมพลก็คือว่า หมายถึงถามพระเจ้า
อชาตศัตรูว่า ท่ านไม่สงสัยระบบนี้หรือว่า มันเป็นระบบที่พวกนักบวช สร้างขึ้น เพ่ือหาประโยชน์           
ศาสนาทั้งหลายในอินเดียสมัยนั้น เป็นฝีมือการสร้างของคนฉลาดจ านวนน้อยนิดเพ่ือเอาเปรียบมหาชนที่โง่ 
ศาสนาทั้งหลายเป็นสิ่งที่คนฉลาดจ านวนไม่มากสร้างขึ้นเพ่ือเอาเปรียบ โดยบอกว่ามันมีที่แห่งหนึ่งที่จะได้ไปอยู่
เป็นอมตะหลังความตาย แต่จะไปอยู่เองที่นั่นไม่ได้ คุณต้องผ่านมาทางเรา ต้องบริจาคทรัพย์ให้กับเรา      
ท าบุญผ่านเราคุณถึงจะได้ไปอยู่ที่นั่น ระบบนี้เป็นระบบที่ตัวท่านอชิตะ เกสกัมพลรับไม่ได้ และก็ถามพระเจ้ า
อชาตศรัตรูว่าท่านรับได้หรือ 
 ตามเรื่องคัมภีร์เล่าว่า พระเจ้าอชาตศัตรูตอนนั้นมีปัญหาทางด้านจิตใจคือพระเจ้าอชาตศัตรูได้เป็น
กษัตริย์ด้วยการปฏิวัติโค่นล้มพ่อของตัวเอง โดยการจับพ่อคือพระเจ้าพิมพิสารไปขังคุกคือไม่ฆ่าทันที          
แต่ทรมาน แล้วก็ตั้งตัวเป็นกษัตริย์ มีอยู่วันหนึ่ง ตอนนั้นพ่อก็ยังอยู่ในคุก มเหสีของพระเจ้าอชาตศัตรู     
คลอดพระโอรส พระเจ้าอชาตศัตรูอยู่ในห้องฟังข่าวว่ามเหสีจะประสูติโอรสเมื่อใด มันเป็นเวลาตอนกลางคืน 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   21 

พอมีเสียงเคาะประตู พระเจ้าอชาติศัตรูเปิดประตูออกและมีคนสนิทมาทูลว่าพระมเหสีประสูติพระโอรสก็คือ
ลูกชาย ความรู้สึกว่าตัวเองได้ลูกชาย มันท าให้พระเจ้าอชาตศัตรูเกิดปิติ ขนลุก ทันใดนั้น พระเจ้าอชาตศัตรูก็
คิดว่าตอนที่พ่อเราได้ข่าวว่าได้เราซึ่งเป็นลูกชาย ท่านก็คงรู้สึกอย่างนี้ ก็ท าให้คิดถึงพ่อที่อยู่ในคุกตอนนั้น ก็เลย
รีบไปที่คุกเพ่ือที่จะไปสั่งปล่อยพ่อของตัวเอง ปรากฏว่าพ่อได้ตายแล้ว ซึ่งอันนี้แหละที่มันเป็นปมในใจของพระ
เจ้าอชาตศัตรู คือรู้สึกส านึกรักพ่อ ในวันที่ตัวเองเป็นพ่อ แต่มันก็สายไปแล้ว และพระเจ้าอชาตศัตรูก็พยายาม
ไปหาคนมาปลอบใจเรื่องนี้ ซึ่งอันที่จริงก็หวังว่าจะได้ค าปลอบใจจาก อชิตะ เกสกัมพล แต่ก็ไม่ได้อะไรเลย และ
นี้ก็เป็นเหตุผลว่าท าไมพระเจ้าอชาตศัตรูไม่สมัครเป็นลูกศิษย์ ประกาศตัว หรือปวารณาตัวว่าเป็นลูกศิษย์ของ 
อชิตะ เกสกัมพล และพอไปหาอาจารย์ท่านอ่ืน ๆ ก็พูดไม่ตรงใจ จนกระทั่งได้มาพบพระพุทธเจ้า ค าตอบเรื่อง
สามัญญผลของพระพุทธเจ้าเป็นที่คลายความทุกข์ในใจของพระเจ้าอชาตศัตรูมากที่สุด แต่หลังจากพระเจ้า
อชาตศัตรูกลับไปแล้ว พระพุทธเจ้าได้ตรัสกับภิกษุทั้งหลายว่า ถ้าพระเจ้าอชาตศัตรูไม่ได้ท าอนันตริยกรรมคือ
ฆ่าพ่อของตัวเอง วันนี้  คงจะได้บรรลุโสดาบันเป็นแน่ คือคนท าอนันตริยกรรมในศาสนาพุทธถือว่าจะไม่ได้
บรรลุถึงมรรคผลนิพพานในชาตินั้น ในท้ายที่สุด พระไตรปิฎกได้บันทึกไว้ว่า พระเจ้าอชาตศัตรูได้ประกาศตน
เป็นพุทธมามกะ  
 ประเด็นที่เราที่เราทราบว่า อชิตะ เกสกัมพลพูดหรือว่าสอนไว้อย่างไรก็มาจากการสนทนากันของพระ
เจ้าอชาตศตัรูกับพระพุทธเจ้าที่ได้บันทึกไว้ในพระไตรปิฎก  
 สรุปได้ว่า แนวคิดของลัทธิจารวากสรุปลงได้ 3 ทางคือ 1) อภิปรัชญา เชื่อว่า สิ่งที่มีอยู่จริงมีอย่าง
เดียวเท่านั้นคือ วัตถุธาตุ นอกนั้นไม่มีจริง ด้วยเหตุนี้จึงเรียกปรัชญาของส านักนี้ว่าสสารนิยม 2) ญาณวิทยา 
จารวากถือว่า ความรู้ที่เกิดจากประสาทสัมผัสได้เท่านั้นที่มีอยู่จริง เป็นความรู้ที่ถูกต้อง ปฏิเสธการอนุมาน 
ปฏิเสธคัมภีร์ ปฏิเสธค าบอกเล่า และแม้การคิดหาเหตุผลในจารวากก็ไม่ยอมรับ 3) จริยศาสตร์ ปรัชญาอินเดีย
ทุกระบบ นอกจากจารวากล้วนถือความหลุดพ้นหรือโมกษะเป็นจุดหมายสูงสุดของชีวิต และได้ว่างเป้ าหมาย
ของชีวิตไว้ 4 อย่าง แต่จารวากเห็นด้วยแค่ 2 อย่างคือ อรรถะหรือเห็นประโยชน์ คือ ทรัพย์ ยศ บริการ และ
กามะ คือความเพลิดเพลินทางกามารมณ์ ความสุขทางกามารมณ์ และความสนุกสนานเพลิดเพลินคือ อุดมคติ
ของชีวิต และจุดสุดยอดของความปรารถนาของมนุษย์ ถ้ามนุษย์เราไม่แสวงหาความสุข ทางประสาทสัมผัส 
ในขณะเมื่อยังมีชีวิตอยู่ จะมีประโยชน์อะไรกับการเกิดมาเป็นมนุษย์ กามสุขเป็นสิ่งมีค่าสูงสุด แม้จะเจือด้วยทุก
ก็ยังน่าปรารถนา 
 

บรรณานุกรม 
กรมการศาสนา. (2514). พระไตรปิฎก ฉบับหลวง. กรุงเทพฯ : กรมการศาสนาจัดพิมพ์.  
บุญม ีแก้วแท่น. (2541). ปรัชญา. กรุงเทพฯ : โอ.เอส.พริ้นติ้ง เฮ้าส์. 
พระครูปลัดสุวัฒนพุทธคุณ จนฺทาโภ. (2555). ศึกษาวิเคราะห์ปรัชญาจารวาก. กรุงเทพฯ : มหาจุฬาลงกร

ราชวิทยาลัย. 
พระครูโฆสิตพุทธิศาสตร์. (2551). ปรัชญาอินเดีย. กรุงเทพฯ : ประยูรสาส์นไทย การพิมพ์.  
สุนทร ณ รังษี . (2545). ปรัชญาอินเดียประวัติและลัทธิ . พิมพ์ครั้งที่  3. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์แห่ง

จุฬาลงกรณม์หาวิทยาลัย. 
สมภาร พรมทา. (2558). ปรัชญาจารวาก. https://www.youtube.com/watch?v=isHhFnGQw2Y. เข้า

ข้อมูลเมื่อวันที่ 5 ธันวาคม 2560. 
ฟ้ืน ดอกบัว. (2545). ปวงปรัชญาอินเดีย. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์ศยาม. 
วิธาน สุชีวคุปต์. (2558). อภิปรัชญา. พิมพ์ครั้งที่ 10. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามค าแหง. 
อดิ ศั ก ดิ์  ท องบุ ญ . (2546 ). ปรัชญ า อิน เดี ย . พิ ม พ์ ค รั้ งที่  3 . ก รุ ง เท พ ฯ : ร าชบั ณ ฑิ ต ยสถาน .


