
วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   1 

เร่ืองไร้สาระในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 
Nonessential in the Text of Buddhism 

 
 

พระจาตุรงค์ ชูศรี 
Phra Jaturong Choosri 

วัดวิเศษการ กรุงเทพมหานคร 
Visejkarn Temple Bangkok 

Email: rong2553@yahoo.com 
วันที่รับบทความ (Received) : 1 กรกฎาคม 2562 
วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 3 ธันวาคม 2562 

วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 5 ธันวาคม 2562 
 
 
บทคัดย่อ 

ผู้เขียนน าเสนอประเด็นว่าด้วยค าว่า “ไร้สาระ” จากการสืบค้นค าในพระไตรปิฎก ฉบับ มจร. โดยได้
พบเนื้อความเบื้องต้น 8 ประเด็นที่ชี้ให้เห็นว่าเป็นอย่างไร คือ 1. ความเชื่อว่าขาดสูญเป็นค าพูดที่ไร้สาระ        
2. ความเชื่อในไตรเพท 3. ความรู้ชัดในสิ่งที่ดีงาม 4. การไม่ให้ผลของทาน 5. ทานที่ให้แล้วไม่มีผล 6. ว่าด้วย
การกล่าวค าท่ีไร้สาระ 7. ว่าด้วยการกล่าวค าท่ีไร้สาระ และ 8. เรื่องกายที่ไร้สาระ  
ค าส าคัญ: สาระ, ไร้สาระ, พระพุทธศาสนา 
 
Abstract 

This article presents the point of Nonessential in the MCU Tipitaka which can collect 
8 points; 1) Faith in the annihilation is the nonessential, 2) Faith in the Three Vedas of the 
Hinduism, 3) The clear understanding of the good thing, 4) No results of the donation (Dana), 
5) The giving has been non-effect, 6) The speech of Non-Essentials words, 7) The word Non-
Essence and 8) The Nonessentials of physical   
Keywords: Essential, Nonessential, Buddhism 
 
1. บทน า 

คัมภีร์ทางศาสนาเป็นหัวใจส าคัญต่อการท าความเข้าใจถึงสิ่งที่องค์พระศาสดาได้ทรงสั่งสอนและให้
แนวทางการปฏิบัติเพ่ือบรรลุผลตามแนวทางและผลที่พระองค์ทรงบรรลุได้รับ โดยเฉพาะภาษากล่าวได้ว่าเป็น
เครื่องมือส าคัญที่สามารถสื่อไปยังความจริงได้ด้วย “การอธิบายถึงสิ่งใดสิ่งหนึ่งย่อมไม่ปราศจากภาษา ภาษา
จึงสะท้อนความจริงออกมาด้วย ดังนั้น ภาษาจึงมีความส าคัญไม่เพียงแต่ขึ้นกับบริบทของสังคมนั้น แต่ภาษาใน
แนวคิดทางด้านพุทธปรัชญา(สัททานุกรมพระไตรปิฎกเชิงวิจัยฉบับบาลี-ไทย เล่ม 1 (อ-องฺโคฬาริกตา), 2556 : 
19) , (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, 14/332/347) นั้น ยังสื่อไปถึงปรมัตถ์หรือความจริงสูงสุดได้ด้วย
(พระจาตุรงค์ อาจารสุโภ (ชูศรี), 2557 : 20)” สอดคล้องกับที่พระพุทธองค์ตรัสแสดงไว้คือภิกษุทั้งหลาย  
ตถาคตเกิดขึ้นก็ตาม  ไม่เกิดขึ้นก็ตาม ธาตุนั้นคือความตั้งอยู่ตามธรรมดา  ความเป็นไปตามธรรมดา ก็คงตั้งอยู่



2  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

อย่างนั้น ตถาคตรู้  บรรลุธาตุนั้นว่า “สังขารทั้งปวงไม่เที่ยง”  ครั้นรู้  บรรลุแล้วจึงบอก แสดง บัญญัติ  
ก าหนด เปิดเผย จ าแนก ท าให้ง่ายว่า “สังขารทั้งปวงไม่เที่ยง” ตถาคตเกิดขึ้นก็ตาม ไม่เกิดขึ้นก็ตาม ธาตุนั้น
คือความตั้งอยู่ตามธรรมดา ความเป็นไปตามธรรมดา ก็คงตั้งอยู่อย่างนั้น  ตถาคตรู้  บรรลุธาตุนั้นว่า  “สังขาร
ทั้งปวงเป็นทุกข์” ครั้นรู้ บรรลุแล้วจึงบอก แสดง บัญญัติ ก าหนด เปิดเผย จ าแนก ท าให้ง่ายว่า “สังขารทั้งปวง
เป็นทุกข์” ตถาคตเกิดขึ้นก็ตาม ไม่เกิดขึ้นก็ตาม ธาตุนั้นคือความตั้งอยู่ตามธรรมดา ความเป็นไปตามธรรมดา 
ก็คงตั้งอยู่อย่างนั้น ตถาคตรู้ บรรลุธาตุนั้นว่า “ธรรมทั้งปวงเป็นอนัตตา” ครั้นรู้ บรรลุแล้วจึงบอก แสดง  
บัญญัติ ก าหนด เปิดเผย จ าแนก ท าให้ง่ายว่า “ธรรมทั้งปวงเป็นอนัตตา” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539, 20/137/385)   

คัมภีร์ทางศาสนาไม่เพียงเป็นผลประโยชน์เฉพาะผู้นับถือศาสนาของตนเท่านั้นอันจะพึงได้รับ
ประโยชน์  หากแต่คัมภีร์ทางศาสนายังเป็นการบันทึกเรื่องราวทางด้านภูมิประวัติศาสตร์ ในสรรพศาสตร์ด้วย  
การศึกษาคัมภีร์ทางศาสนาจึงศึกษาได้อย่างหลากหลายมิติด้วยกันแม้ว่าจะมีความยากของภาษาและบริบท
ของการใช้ภาษาอยู่บ้าง 

ภาษาในทางคัมภีร์ทางศาสนานั้นยากเมื่อมองในมิติของภาษาดังพระพุทธองค์ตรัสไว้ว่า “ชื่อครอบง า
สิ่งทั้งปวง  ชื่อไม่มีสิ่งทั้งปวงยิ่งกว่า ชื่อเป็นธรรมอย่างหนึ่งที่สิ่งทั้งปวงตกอยู่ในอ านาจ” (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539, 15/61/73) ด้วยนัยดังกล่าว การให้ความหมายหรือการเรียกว่าชื่ออะไรนั้นมีความส าคัญ
อย่างยิ่งข้อถกเถียงเรื่องชื่อนี้ ปัจจุบันมีนักปรัชญาสายวิเคราะห์ภาษา มาศึกษากันอย่างกว้างขวาง เช่น       
วิตเกนต์สไตน์ (Ludwig Wittgenstien) เห็นว่า “ภาษาเป็นเรื่องของสังคม ท้องถิ่น วัฒนธรรม” เป็นต้น  และ
ชาญณรงค์ บุญหนุน ได้ให้ความเห็นไว้ว่า “เมื่อพระพุทธองค์ทรงใช้ภาษาไม่ว่าจะเป็นสมมติภาษาหรือปรมัตถ
ภาษา พระองค์ใช้เพ่ือชี้แจงสัจจภาวะที่มีอยู่นอกเหนือตัวภาษา” (ชาญณรงค์ บุญหนุน, 2540 : 145) 

จากการทบทวนเนื้อหาเบื้องต้นที่ผู้เขียนได้ค้นจากค าว่า “ไร้สาระ” ในการค้นค าของพระไตรปิฎก 
ฉบับ มจร. ได้พบความเบื้องต้น โดยไล่เรียงจากพระไตรปิฎกได้ดังนี้ 1. ความเชื่อว่าขาดสูญเป็นค าพูดที่ไร้สาระ 
2. ความเชื่อในไตรเพท 3. ความรู้ชัดในสิ่งที่ดีงาม 4. การไม่ให้ผลของทาน 5. ทานที่ให้แล้วไม่มีผล 6. ว่าด้วย
การกล่าวค าท่ีไร้สาระ 7. ว่าด้วยการกล่าวค าท่ีไร้สาระ และ 8. เรื่องกายที่ไร้สาระ 

ดังนั้น จึงขอน าเสนอกว้างๆ เป็นชื่อเรื่องว่า “เรื่องไร้สาระในคัมภีร์พระพุทธศาสนา” ซึ่งเป็นการ
น าเสนอข้อมูลเบื้องต้น พร้อมทั้งตั้งประเด็นข้อสังเกตบางประการ 

 
2. เรื่องไร้สาระในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 

2.1 ความเชื่อว่าขาดสูญเป็นค าพูดที่ไร้สาระ 
ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญเมื่อหม่อมฉันถามอย่างนี้ครูอชิตะเกสกัมพลตอบว่า ‘มหาบพิตร ทานที่ให้แล้วไม่

มีผล ยัญที่บูชาแล้วไม่มีผล การเซ่นสรวงก็ไม่มีผล ผลวิบากแห่งกรรมที่ท าดีท าชั่วก็ไม่มี โลกนี้ไม่มี โลกหน้าไม่มี 
บิดาไม่มีคุณ มารดาไม่มีคุณ สัตว์ที่เกิดผุดขึ้นก็ไม่มี สมณพราหมณ์ผู้ประพฤติปฏิบัติชอบท าให้แจ้งโลกนี้และ
โลกหน้าด้วยปัญญาอันยิ่งเองแล้วสอนผู้อ่ืนให้รู้แจ้งก็ไม่มีในโลก มนุษย์คือที่ประชุมแห่งมหาภูตรูป 4 เมื่อ
สิ้นชีวิตธาตุดินไปตามธาตุดินธาตุน้ าไปตามธาตุน้ า ธาตุไฟไปตามธาตุไฟ ธาตุลมไปตามธาตุลม อินทรีย์ทั้งหลาย
ย่อมผันแปรไปเป็นอากาศธาตุ มนุษย์มีเตียงนอนเป็นที่ 5 น าศพไป ร่างกายปรากฏอยู่แค่ป่าช้า กลายเป็น
กระดูกขาวโพลนดุจสีนกพิราบ การเซ่นสรวงสิ้นสุดลงแค่เถ้าถ่านคนเขลาบัญญัติทานนี้ไว้  ค าที่คนบางพวกย้ า
ว่ามีผลนั้นว่างเปล่า เท็จ ไร้สาระ เมื่อสิ้นชีวิตไม่ว่าคนเขลาหรือคนฉลาดย่อมขาดสูญไม่เกิดอีก’ (มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539, 9/171/56-57) 

 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   3 

2.2 ความเชื่อในไตรเพท 
วาเสฏฐะภาษิตของพราหมณ์ผู้ได้ไตรเพทเหมือนคนตาบอดเข้าแถวเกาะหลังกัน คนอยู่หัวแถว       

คนอยู่กลางแถว และคนอยู่ปลายแถวต่างก็มองไม่เห็นภาษิตของพราหมณ์ผู้ได้ไตรเพทเหล่านั้ นช่างน่าขบขัน  
ต่ าต้อย เหลวไหล ไร้สาระ(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, 9/529/234) 

2.3 ความรู้ชัดในสิ่งท่ีดีงาม 
ภัคควะ สมณพราหมณ์บางพวก กล่าวตู่เราผู้มีวาทะอย่างนี้ ผู้กล่าวอยู่อย่างนี้ ด้วยเรื่องที่ไม่มีอยู่จริง 

ด้วยค าไร้สาระ เป็นเท็จ  ไม่เป็นความจริงว่า‘พระสมณโคดมและภิกษุทั้งหลายวิปริตไปแล้ว พระสมณโคดม
ตรัสอย่างนี้ว่า ‘ในเวลาที่พระโยคาวจรเข้าสุภวิโมกข์อยู่  ย่อมรู้ชัดสิ่งทั้งปวงว่า ‘ไม่งาม’ภัคควะ แท้จริงเราไม่ได้
กล่าวอย่างนั้นเลยว่า ‘ในเวลาที่พระโยคาวจรเข้าสุภวิโมกข์อยู่ ย่อมรู้ชัดสิ่งทั้งปวงว่า ‘ไม่งาม’แต่เรากล่าวอย่าง
นี้ว่า ‘ในเวลาที่พระโยคาวจรเข้าสุภวิโมกข์อยู่ย่อมรู้ชัดแต่สิ่งที่ดีงามเท่านั้น” 

ภัคควโคตรปริพาชกกราบทูลว่า “ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ พวกสมณพราหมณ์ที่กล่าวว่าพระสมณโคดม
และภิกษุทั้งหลายวิปริตนั้นนั่นแหละเป็นผู้วิปริต ข้าพระองค์เลื่อมใสในพระผู้มีพระภาคอย่างนี้ว่า พระผู้มีพระ
ภาคทรงสามารถแสดงธรรมให้ข้าพระองค์เข้าถึงสุภวิโมกข์อยู่ได้” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, 
11/46/33-34) 

2.4 การไม่ให้ผลของทาน 
‘ทานที่ให้แล้วไม่มีผล ยัญที่บูชาแล้วไม่มีผลการเซ่นสรวงก็ไม่มีผลผลวิบากแห่งกรรมที่ท าดีท าชั่วก็ไม่มี 

โลกนี้ไม่มี โลกหน้าไม่มีมารดาไม่มีคุณบิดาไม่มีคุณโอปปาติกสัตว์ก็ไม่มี สมณพราหมณ์ผู้ประพฤติปฏิบัติชอบท า
ให้แจ้งโลกนี้และโลกหน้าด้วยปัญญาอันยิ่งเองแล้วสอนผู้ อ่ืนให้รู้แจ้งก็ไม่มีในโลก มนุษย์คือที่ประชุมแห่ง
มหาภูตรูป 4 เมื่อสิ้นชีวิต ธาตุดินไปตามธาตุดิน ธาตุน้ าไปตามธาตุน้ า ธาตุไฟไปตามธาตุไฟธาตุลมไปตามธาตุ
ลมอินทรีย์ทั้งหลายย่อมแปรผันไปเป็นอากาสธาตุ มนุษย์มีเตียงนอนเป็นที่ 5 น าศพไป 1 ร่างกายปรากฏอยู่แค่
ป่าช้า กลายเป็นกระดูกขาวโพลนดุจสีนกพิราบ การเซ่นสรวงสิ้นสุดลงแค่เถ้าถ่าน คนเขลาบัญญัติทานนี้ไว้   
ค าที่คนบางพวกย้ าว่ามีผลนั้นว่างเปล่า เท็จ ไร้สาระ เมื่อสิ้นชีวิตไม่ว่าคนเขลาหรือคนฉลาดย่อมขาดสูญไม่เกิด
อีก’ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, 13/225/262-263) 

2.5 ทานที่ให้แล้วไม่มีผล 
นัตถิทินนสูตร  ว่าด้วยทิฏฐิว่าทานที่ให้แล้วไม่มีผล เป็นต้น 
พระผู้มีพระภาคได้ตรัสถามว่า “ภิกษุทั้งหลาย เมื่อมีอะไร เพราะถือมั่นอะไรเพราะยึดมั่นอะไร    

ทิฏฐิอย่างนี้จึงเกิดขึ้นว่า ‘ทานที่ให้แล้วไม่มีผล ยัญที่บูชาแล้วไม่มีผล การเซ่นสรวงไม่มีผล ผลวิบากแห่งกรรมที่
ท าดีและท าชั่วก็ไม่มี โลกนี้ไม่มีโลกหน้าไม่มี มารดาไม่มีคุณ บิดาไม่มีคุณ โอปปาติกสัตว์ไม่มี สมณพราหมณ์ผู้
ประพฤติปฏิบัติชอบท าให้แจ้งโลกนี้และโลกหน้าด้วยปัญญาอันยิ่งเองแล้วสอนให้ผู้อ่ืนรู้แจ้งก็ไม่มีในโลก บุรุษ
คือประชุมแห่งมหาภูตรูปทั้ง  4 เมื่อตายไป ธาตุดินไปตามธาตุดิน ธาตุน้ าไปตามธาตุน้ า ธาตุไฟไปตามธาตุไฟ 
ธาตุลมไปตามธาตุลมอินทรีย์ทั้งหลายย่อมผันแปรไปเป็นอากาศธาตุ บุรุษทั้งหลายมีเตียงเป็นที่ 5 น าศพไป 
รอยเท้าปรากฏเพียงแค่ป่าช้า กลายเป็นกระดูกขาวโพลนดุจสีนกพิราบการเซ่นสรวงสิ้นสุดลงแค่เถ้าถ่านคน
เขลาบัญญัติทานนี้ไว้ค าที่คนบางพวกย้ าว่ามีผลนั้นว่างเปล่า เทจ็ ไร้สาระ หลังจากตายไป ไม่ว่าคนเขลาและคน
ฉลาดย่อมขาดสูญ ไม่เกิดอีก” ภิกษุทั้งหลายทูลตอบว่า “ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ ธรรมของข้าพระองค์ทั้งหลาย  
มีพระผู้มีพระภาคเป็นหลัก ฯลฯ “ภิกษุทั้งหลาย เมื่อมีรูป เพราะถือมั่นรูป เพราะยึดมั่นรูป ทิฏฐิอย่างนี้จึง
เกิดข้ึนว่า ‘ทานที่ให้แล้วไม่มีผล ยัญที่บูชาแล้วไม่มีผล ฯลฯ หลังจากตายไปไม่ว่าคนเขลาและคนฉลาดย่อมขาด
สูญ ไม่เกิดอีก’ เมื่อมีเวทนา ฯลฯ เมื่อมีสัญญา... เมื่อมีสังขาร ... เมื่อมีวิญญาณ เพราะถือมั่นวิญญาณ เพราะ



4  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

ยึดมั่นวิญญาณ ทิฏฐิอย่างนี้จึงเกิดข้ึนว่า ‘ทานที่ให้แล้วไม่มีผล ยัญที่บูชาแล้วไม่มีผล ฯลฯ หลังจากตายไปไม่ว่า
คนเขลาและคนฉลาดย่อมขาดสูญ ไม่เกิดอีก’ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, 17/210/285-287) 

2.6 ว่าด้วยการกล่าวค าที่ไร้สาระ 
ประเด็นนี้เกี่ยวข้องกับพุทธกิจในต าบลอุรุเวลาเป็นการตรัสเตือนพระสงฆ์ให้ท าหน้าที่ของตนว่าควรที่

จะสนทนาหรือพูดคุยกันอย่างไรให้เกิดประโยชน์และสิ่งใดที่เป็นประโยชน์ คือ “... เรานั้นได้มีความด าริว่า  
ท่านเหล่านี้ไม่รู้จักเถระหรือธรรมที่ท าให้เป็นเถระ’ ถึงแม้นับแต่เกิดมา บุคคลจะเป็นคนแก่มีอายุ 80 ปี 90 ปี 
หรือ 100 ปี แต่เขาพูดไม่ถูกเวลา พูดค าไม่จริง พูดไม่อิงประโยชน์  พูดไม่อิงธรรม  พูดไม่อิงวินัยพูดค าไม่มี
หลักฐาน ไม่มีที่อ้างอิง ไม่มีที่ก าหนด ไม่ประกอบด้วยประโยชน์ ไม่เหมาะแก่เวลา เขาย่อมถึงการนับว่า ‘เป็น
เถระผู้โง่เขลา’ โดยแท้...” บุคคลผู้มีจิตฟุ้งซ่าน มีความด าริไม่มั่นคงเหมือนมฤค ยินดีในอสัทธรรมกล่าวค าไร้
สาระเป็นอันมาก มีความเห็นต่ าทรามไม่มีความเอ้ือเฟ้ือ ย่อมห่างไกลจากความเป็นผู้มั่นคง ส่วนบุคคลผู้
สมบูรณ์ด้วยศีล มีสุตะมีปฏิภาณประกอบอยู่ในธรรมที่มั่นคง ย่อมเห็นแจ้งอรรถแห่งอริยสัจด้วยมรรคปัญญา 
ถึงฝั่งแห่งธรรมทั้งปวงไม่มีกิเลสเกาะยึดไว้ มีปฏิภาณละความเกิดและความตายได้แล้ว เพียบพร้อมด้วย
พรหมจรรย์(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, 21/22/35-36) 

2.7 ว่าด้วยการกล่าวค าที่ไร้สาระ 
ผู้มีอายุทั้งหลายเปรียบเหมือนสหายพึงกล่าวกับสหายอย่างนี้ว่า ‘สหายเมื่อใดท่านมีกิจจ าเป็นที่ต้องใช้

ทรัพย์ท่านควรบอกให้เราทราบเราจะให้ทรัพย์แก่ท่าน’ สหายอีกฝ่ายหนึ่งนั้นเมื่อมีกิจบางอย่างที่จ าเป็นต้องใช้
ทรัพย์เกิดขึ้นจึงบอกกับสหายอย่างนี้ว่า ‘สหายเราต้องการใช้ทรัพย์ขอท่านจงให้ทรัพย์แก่เรา’สหายนั้นเมื่อขุด
ลงไปณที่ตรงนั้นก็ไม่พบทรัพย์เขาจึงกล่าวขึ้นอย่างนี้ว่า  ‘สหายท่านได้พูดเหลาะแหละไร้สาระกับเราว่า’    
‘ท่านจงขุดลงไปณที่ตรงนี้’ สหายนั้นจึงกล่าวอย่างนี้ว่า ‘สหายเราหาได้พูดเหลาะแหละไร้สาระกับท่านไม่ถ้า
เช่นนั้นท่านจงขุดลงไปณที่ตรงนี้เถิด’ สหายอีกฝ่ายหนึ่งนั้นเมื่อขุดลงไปณที่ตรงนั้นก็ยังไม่พบทรัพย์จึงกล่าวขึ้น
อย่างนี้ว่า ‘สหายท่านได้พูดเหลาะแหละไร้สาระกับเราว่า‘ท่านจงขุดลงไปณที่ตรงนี้’ เขาจึงกล่าวขึ้นอย่างนี้ว่า  
‘สหายเราหาได้พูดเหลาะแหละไร้สาระกับท่านไม่ถ้าเช่นนั้นท่านจงขุดลงไปณที่ตรงนี้ ’ สหายอีกฝ่ายหนึ่งนั้น
เมื่อขุดลงไปณที่ตรงนั้นก็ไม่พบทรัพย์อีกจึงพูดขึ้นอย่างนี้ว่า ‘สหายท่านได้พูดเหลาะแหละไร้สาระกับเราว่า    
‘ท่านจงขุดลงไปณที่ตรงนี้’ สหายนั้นก็พูดตอบอย่างนี้ว่า‘สหายเราหาได้พูดเหลาะแหละไร้สาระกับท่านไม่แต่
เราเองนี้แลถึงความเป็นผู้มีสติฟั่นเฟือนที่มิได้ก าหนดรู้ด้วยใจ’ แม้ฉันใดผู้มีอายุทั้งหลายภิกษุก็ฉันนั้นเหมือนกัน
เป็นผู้ชอบกล่าวโอ้อวดในการบรรลุคุณวิเศษว่า ‘เราเข้าปฐมฌานก็ได้ออกก็ได้เข้าทุติยฌานก็ได้ออกก็ได้เข้า
ตติยฌานก็ได้ออกก็ได้เข้าจตุตถฌานก็ได้ออกก็ได้เข้าอากาสานัญจายตนฌานก็ได้ออกก็ได้เข้าวิญญาณัญจาย
ตนฌานก็ได้ออกก็ได้เข้าอากิญจัญญายตนฌานก็ได้ออกก็ได้ เข้าเนวสัญญานาสัญญายตนฌานก็ได้ออกก็ได้เข้า
สัญญาเวทยิตนิโรธก็ได้ออกก็ได้’ 

พระตถาคตหรือสาวกของพระตถาคตผู้ได้ฌานฉลาดในสมาบัติฉลาดในจิตของผู้อ่ืนฉลาดในการ
ก าหนดรู้จิตของผู้อ่ืนย่อมซักถามสอบถามไล่เลียงภิกษุนั้นภิกษุนั้นถูกพระตถาคตหรือสาวกของพระตถาคตผู้ได้
ฌานฉลาดในสมาบัติฉลาดในจิตของผู้อ่ืนฉลาดในการก าหนดรู้จิตของผู้อ่ืนซักถามสอบถามไล่เลียงอยู่ย่อมถึง
ความเป็นคนเปล่าความไม่มีคุณความไม่เจริญความพินาศท้ังความไม่เจริญและความพินาศ 

พระตถาคตหรือสาวกของพระตถาคตผู้ได้ฌานฉลาดในสมาบัติฉลาดในจิตของผู้อ่ืนฉลาดในการ
ก าหนดรู้จิตของผู้อ่ืนก าหนดใจด้วยใจแล้วใส่ใจถึงภิกษุนั้นอย่างนี้ว่า ‘เพราะเหตุไรหนอท่านผู้นี้จึงเป็นผู้ชอบ
กล่าวโอ้อวดในการบรรลุคุณวิเศษว่า ‘เราเข้าปฐมฌานก็ได้ออกก็ได้ฯลฯเข้าสัญญาเวทยิตนิโรธก็ได้ออกก็ได้’ 

พระตถาคตหรือสาวกของพระตถาคตผู้ได้ฌานฉลาดในสมาบัติฉลาดในจิตของผู้อ่ืนฉลาดในการ
ก าหนดรู้จิตของผู้อื่นก าหนดใจด้วยใจแล้วย่อมรู้ชัดซึ่งภิกษุ 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   5 

1. ‘ท่านผู้นี้เป็นผู้ท าศีลให้ขาดให้ทะลุให้ด่างให้พร้อยไม่ชอบท าต่อเนื่องไม่ประพฤติต่อเนื่องในศีล
ทั้งหลายท่านผู้นี้เป็นผู้ทุศีลตลอดกาลนาน’ก็ความเป็นผู้ทุศีลนี้แลเป็นความเสื่อมในพระธรรมวินัยที่พระตถาคต
ทรงประกาศแล้ว 

2. ‘ท่านผู้นี้เป็นผู้ไม่มีศรัทธา’ ก็ความเป็นผู้ไม่มีศรัทธานี้แลเป็นความเสื่อมในพระธรรมวินัยที่พระ
ตถาคตทรงประกาศแล้ว 

3.  ‘ท่านผู้นี้เป็นผู้มีสุตะน้อยมีความประพฤติไม่สมควร’ก็ความเป็นผู้มีสุตะน้อยนี้แลเป็นความเสื่อมใน
พระธรรมวินัยที่พระตถาคตทรงประกาศแล้ว 

4.  ‘ท่านผู้นี้เป็นผู้ว่ายาก’ ก็ความเป็นผู้ว่ายากนี้แลเป็นความเสื่อมในพระธรรมวินัยที่พระตถาคตทรง
ประกาศแล้ว 

5.  ‘ท่านผู้นี้เป็นผู้มีปาปมิตร’ ก็ความเป็นผู้มีปาปมิตรนี้แลเป็นความเสื่อมในพระธรรมวินัยที่พระ
ตถาคตทรงประกาศแล้ว 

6.  ‘ท่านผู้นี้เป็นผู้เกียจคร้าน’ ก็ความเป็นผู้เกียจคร้านนี้แลเป็นความเสื่อมในพระธรรมวินัยที่พระ
ตถาคตทรงประกาศแล้ว 

7.  ‘ท่านผู้นี้เป็นผู้หลงลืมสติ’ ก็ความเป็นผู้หลงลืมสตินี้แลเป็นความเสื่อมในพระธรรมวินัยที่พระ
ตถาคตทรงประกาศแล้ว 

8.  ‘ท่านผู้นี้เป็นผู้หลอกลวงโลก’ ก็ความเป็นผู้หลอกลวงโลกนี้แลเป็นความเสื่อมในพระธรรมวินัยที่
พระตถาคตทรงประกาศแล้ว 

9.  ‘ท่านผู้นี้เป็นผู้เลี้ยงยาก’ ก็ความเป็นผู้เลี้ยงยากนี้แลเป็นความเสื่อมในพระธรรมวินัยที่พระตถาคต
ทรงประกาศแล้ว 

10.  ‘ท่านผู้นี้เป็นผู้มีปัญญาทราม’ ก็ความเป็นผู้มีปัญญาทรามนี้แลเป็นความเสื่อมในพระธรรมวินัยที่
พระตถาคตทรงประกาศแล้ว 

ผู้มีอายุทั้งหลายเป็นไปไม่ได้เลยที่ภิกษุนั้นแลละธรรม 10 ประการนี้ไม่ได้แล้วจักถึงความเจริญงอกงาม
ไพบูลย์ในพระธรรมวินัยนี้ แต่เป็นไปได้ที่ภิกษุนั้นแลละธรรม 10 ประการนี้ได้แล้วจักถึงความเจริญงอกงาม
ไพบูลย์ในพระธรรมวินัยนี้(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539, 24/85/188-190) 

2.8 เรื่องกายท่ีไร้สาระ 
สุเมธาเถรีคาถา ภาษิตพระสุเมธาเถรี กายที่มีโทษคือกายที่ไร้สาระซึ่งพวกคนเขลาชื่นชมนักหนา จะมี

ประโยชน์อะไรในภพ ขอทั้ง 2 พระองค์ทรงอนุญาตเถิด ลูกจักบวชเพ่ือดับภวตัณหา (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539, 26/ 460/630)  

 
3. สรุปการวิเคราะห์เรื่องไร้สาระในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 

จากที่น าเสนอข้อมูลเบื้องต้น 8 แห่งด้วยกันคือ 1. ความเชื่อว่าขาดสูญเป็นค าพูดที่ไร้สาระ 2. ความ
เชื่อในไตรเพท 3. ความรู้ชัดในสิ่งที่ดีงาม 4. การไม่ให้ผลของทาน 5. ทานที่ให้แล้วไม่มีผล 6. ว่าด้วยการกล่าว
ค าที่ไร้สาระ 7. ว่าด้วยการกล่าวค าที่ไร้สาระ และ 8. เรื่องกายที่ไร้สาระ ซึ่งมีเนื้อหาและนัยที่หลากหลาย     
ทั้งตอบรับและปฏิเสธ พร้อมกันไปด้วยก็มี เป็นต้น  

อย่างไรก็ตาม “เรื่องไร้สาระในคัมภีร์พระพุทธศาสนา” ที่ผู้เขียนน าเสนอประเด็นที่มีข้อมูลสนับสนุน
เหล่านี้เพราะให้เห็นว่า พระพุทธศาสนาได้กล่าวถึงไว้อย่างไรบ้าง แม้อาจจะไม่ครอบคลุมหรือรัดกุมเพียงพอก็
หวังใจเป็นอย่างยิ่งจะอ านวยประโยชน์ต่อผู้ที่จ า สืบค้น วิเคราะห์ต่อไป แต่อย่างไรก็ตาม เมื่อมีการกล่าวถึงค า
ว่า “ไร้สาระ” คืออะไร และเป็นอย่างไรบ้างนั้น ก็จะพบว่ามี ค าว่า “สาระ” เป็นค าเพียงคู่กันและท าให้



6  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

เนื้อความและบริบทของความหรือค า มีความน่าสนใจยิ่งขึ้น ส่วนหนึ่งอาจเป็นเพราะว่า พระพุทธศาสนานั้นมี
วิธีการน าเสนอเนื้อหา ในส่วนที่เสนอและปฏิเสธหรือยอมรับว่าอะไร และปฏิเสธพร้อมกันไปด้วย ซึ่งท่าทีแบบ
นี้กล่าวได้ว่าท าให้มีการเข้าบริบทของเนื้อหาและเนื้อความได้เป็นอย่างดียิ่งขึ้นอีก ผู้เขียนจักได้ยกภาษาบาลี 
แปล แลค าโคลง ที่สิริวยาส (พุทธทาสภิกขุ) ได้แปลและประพันธ์เนื้อหาไว้ดังนี้คือ(พุทธทาสภิกขุ (แปล),  
2528 : 76-77) 

 อสาเร สารมติโน  สาเร จาสารทสฺสิโน 
เต สาร  นาธิคจฺฉนฺติ มิจฺฉาสงฺกปฺปโคจรา ฯ 

พวกใดไปเห็นสิ่งไม่มีสาระว่ามีสาระ และกลับเห็นสิ่งมีสาระว่าไม่มีสาระ  
ชนพวกนั้นจะไม่ประสพสิ่งอันมีสาระ มีแต่ความใฝ่ฝันผิดเสมอไปโดยท่าเดียว 

ไร้สาระ เห็นว่าแก้ว แก่นสาร 
มีแก่นสาระ กลับ   ว่าบ้า 
พวกนี้ ห่อนพบพาน  สาระสิ่ง หน่อยเลย 
มีแต่ จักไขว่คว้า   คว่ าเหลว 
สารญฺจ สารโต ญตฺวา   อสารญฺจ อสารโต 
เต สาร  อธิคจฺฉนฺติ   สมฺมาสงฺกปฺปโคจรา ฯ 

พวกใดรู้จัก สิ่งที่มีสาระ โดยความเป็นสิ่งที่มีสาระ  
รู้จักสิ่งไม่มีสาระ โดยความเป็นสิ่งไม่มีสาระ  
พวกนั้นย่อมได้ประสบสิ่งอันเป็นสาระ 
มีความใฝ่ฝันถูกตรงเสมอไปโดยส่วนเดียว 

 ไร้สาระ รู้ว่าไร้   แก่นสาร 
มีแก่นสาระ รู้   ว่าแก้ว 
พวกนี้ ต้องพบพาน   สาระสิ่ง แน่เทียว 
ฝันใฝ่ ไป่เคลื่อนแคล้ว    คลาดผล 

จากเนื้อหาทั้ง 8 เรื่องดังกล่าว สามารถจัดเป็นระบบได้ ดังนี้ 
ประเด็นที่ 1 ประเด็นที่ 2 ประเด็นที่ 3 

1. ความเชื่อว่าขาดสูญเป็นค าพูดที่ไร้สาระ 4. การไม่ให้ผลของทาน   2. ความเชื่อในไตรเพท 
3. ความรู้ชัดในสิ่งที่ดีงาม 5. ทานที่ให้แล้วไม่มีผล   
6. ว่าด้วยการกล่าวค าท่ีไร้สาระ    
7. ว่าด้วยการกล่าวค าท่ีไร้สาระ 
8. เรื่องกายที่ไร้สาระ 

จากการสังเกตเนื้อหาทั้ง 8 เรื่องนี้ เนื้อหาส่วนใหญ่จะอยู่ในเนื้อหาของบริบทเรื่องที่ 1 คือ ความเชื่อ
ว่าขาดสูญเป็นค าพูดที่ไร้สาระ เป็นประเด็นส าคัญ สะท้อนให้เห็น ว่า ค าพูดนั้นเป็นเรื่องส าคัญเป็นอย่างยิ่ง 

ค าพูดหรือวาจาที่เปล่งออกไปย่อมเป็นนายต่อผู้พูด ค าพูดจึงเป็นสิ่งที่ส าคัญต่อการสร้างความ
น่าเชื่อถือ โดยเฉพาะศีลข้อที่ 4 ที่ให้งดเว้นการพูดเท็จ ซึ่งนัยส าคัญต่อการอยู่ร่วมกันของคนที่คบหาหรือ
สมาคมกัน การไม่พูดเท็จเสียเลยจึงเป็นเรื่องที่ดีกว่า การรักษาศึลในข้อดังกล่าวถึงเป็นสิ่งที่พึงกระท าอยู่เป็ น



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   7 

นิตย์หรือไม่ควรบกพร่องและในส่วนลักษณะของเนื้อหาของค าพูดนั้น กล่าวคือประเด็นหนึ่งที่ส าคัญที่สามารถ
ถกเถียงกันได้ว่าเป็นอะไรอย่างไร  คือ 

1. การให้ผลของกรรมที่ท ามีหรือไม่อย่างไร 2. โลกหน้ามีอยู่หรือไม่อย่างไร 3. บิดามารดามีคุณ
หรือไม่อย่างไร 4. ใครที่สามารถรู้แจ้งด้วยตนเองเพียงล าพัง 5. มนุษย์คืออะไร เป็นอย่างไร 6. ตายแล้วไปไหน 
เป็นอย่างไร และ 7. ชีวิตของมนุษย์เป็นความว่างเปล่าหรืออย่างไร เป็นต้น 

อย่างไรก็ตาม เบื้องต้นนี้ผู้เขียนเห็นว่า ยังมีความหลากหลายของประเด็นในการศึกษาวิเคราะห์ 
เชื่อมโยงต่อไปได้อีก แต่เบื้องต้นนี้ในส่วนประเด็นที่เกี่ยวกับความเชื่อ ผู้เขียนเห็นว่าประเด็นที่สามารถถกเถียง
กันได้คือความเชื่อที่ตามๆ กันมา โดยปราศจากการไตร่ตรองด้วยของผู้ศึกษาเองแล้วจะเป็นสิ่งที่ไร้ค่าหรือ
ความหมายทั้งหมดทั้งสิ้นหรืออย่างไร แม้ว่าการกล่าวถึงประเด็นเหล่านี้จะชี้ให้เห็นถึงความไร้สาระใน
พระพุทธศาสนาเป็นอย่างไร แต่ขณะเดียวกันอีกมุมหนึ่งหรือมุมตรงกันข้ามก็จะเห็นว่าอะไรคือสิ่งที่เป็นสาระ
หรือแก่นอีกด้วย ถึงกระนั้นก็ตาม การมองถึงประเด็นเหล่านี้จะท าให้ขาดถึงการพิจารณาถึงบริบทแวดล้อม
อ่ืนๆ ไปก็ตาม แต่ประเด็นเหล่านี้ก็ยังคงสามารถเชื่อมโยงไปสู่ประเด็นอ่ืน ๆ ได้มากอีกด้วย  
 ดังนั้น การศึกษาเพียงแต่ชื่อเรื่องของหัวข้ออาจไม่ได้ท าให้เข้าใจถึงเนื้อหาภายในทั้งหมด แต่เมื่ออ่าน
อย่างค่อย ๆ คิด ๆ จะเห็นว่าเป็นเช่นนั้น แต่ถึงอย่างไรก็ตาม การน าเสนอและตั้งข้อสังเกตของผู้เขียนไว้ในที่นี้
นั้นเป็นเบื้องต้นต่อการศึกษาเชิงลึกและกว้างขวางต่อไป  

จากประเด็นดังกล่าวที่ตั้งเป็นข้อสังเกตจะเห็นได้ว่า เมื่อหันกลับมาพิจารณาหรือมองถึงบริบทของ
สังคมยังเป็นปัญหาที่ถกเถียงกันอย่างกว้างขวาง อาจจะมองได้ในมุมมองทางด้านปรัชญาในมิติต่างๆ เช่น 
อภิปรัชญา ที่ถามหาความจริงแท้หรือความจริงสูงสุดหรือญาณวิทยาที่ถามว่าจะรู้ว่าอะไรเป็นอย่างไร จริง
หรือไม่จริง ได้อย่างไรใช้อะไรในการตรวจสอบ หรือถามในเชิงจริยศาสตร์ที่ถามหา คุณค่า ถามหาสิ่งที่ดีหรือว่า
ควรหรือไม่อย่างไร 

แต่ถึงอย่างไรก็ตาม การศึกษา “เรื่องไร้สาระในคัมภีร์พระพุทธศาสนา” เป็นการชี้ชวนให้ขบคิด
ร่วมกันว่า สิ่งที่เรียกว่าไร้สาระนั้นยังท าให้ย้อนคิดกลับกันอีกว่า อะไรคือสิ่งที่เป็นสาระให้พระพุทธศาสนา 
เพราะหากสามารถให้ผู้อ่ืนได้ขบคิดและตระหนักถึงว่าอะไรเป็นสิ่งที่เป็นสาระในพระพุทธศาสนา ก็จะเป็นการ
ก่อให้เกิดสิ่งที่เป็นคุณูปการและเป็นการตระหนักร่วมกันว่าในเมื่อคัมภีร์พระพุทธศาสนากล่าวปฏิเสธว่าสิ่งที่
กล่าวมานี้เป็นสิ่งไร้สาระแล้ว เราและท่านท้ังหลายจะเดินและปฏิบัติตนไปบนวิถีทางอันใดกันต่อไป 
 
บรรณานุกรม 
ชาญณรงค์ บุญหนุน. (2540). ทฤษฎีความจริงในพุทธปรัชญาเถรวาท. วิทยานิพนธ์ปริญญาดุษฎีบัณฑิต.

บัณฑิตวิทยาลัย จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  
พระจาตุรงค์ อาจารสุโภ (ชูศรี). (2557). การศึกษาวิเคราะห์แนวคิดเรื่องธาตุในพุทธปรัชญาเถรวาท. 

วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พุทธทาสภิกขุ (แปล). (2528). พระบาลีมหาสติปัฏฐานสูตร. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์เม็ดทราย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
สัททานุกรมพระไตรปิฎกเชิงวิจัยฉบับบาลี-ไทย เล่ม 1 (อ-องฺโคฬาริกตา). (2556). กรุงเทพฯ: ประยูรสาส์น

ไทยการพิมพ์. 


