


 
 
 
 

วารสารวิจัยธรรมศกึษา  
JOURNAL OF DHAMMASUKSA RESEARCH 

 
ปีที่ 4 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2564)  

Vol. 4 No. 1 (January – June 2021) 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
วัตถุประสงค ์

1. เพ่ือเป็นวารสารตีพิมพ์เผยแพร่บทความวิชาการ บทความวิจัย บทวิจารณ์หนังสือ และบทความ
วิชาการประเภทอ่ืนๆ  

2. เพ่ือเป็นสื่อแลกเปลี่ยนเรียนรู้เชิงวิชาการของนักวิจัยและนักวิชาการทั้งในประเทศไทยและ
ต่างประเทศ  

3. เพ่ือเป็นวารสารเสนอองค์ความรู้ที่เป็นประโยชน์ต่อการพัฒนามนุษย์ตามหลักการศึกษาเชิงพุทธ
ศาสนาและศาสตร์ต่างๆ  

4. เพ่ือพัฒนาวารสารให้เป็นไปตามเกณฑ์มาตรฐานการประกันคุณภาพการศึกษาและเป็นการส่งเสริม
การพัฒนาคุณภาพผลงานการวิจัยและบทความทางวิชาการทางพระพุทธศาสนาและศาสนาต่างๆ  รวมทั้ง
ปรัชญาให้เป็นไปตามเกณฑ์มาตรฐาน TCI 
 
 
 
เจ้าของ 

ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม (RESEARCH CENTER FOR DHAMMSUKSA 
PHRAPARIYATTIDHAMMA OF WATAWUTWIKASITARAM SCHOOL) กุฏิคุณแม่ขาลั้ง ห้อง 305 เลขที่  137 วัด
อาวุธวิกสิตาราม ถนนจรัญสนิทวงศ์ 71 บางพลัด กรุงเทพฯ 10700 โทร 0860864258 

 



ข  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ศูนยว์ิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

ที่ปรึกษา 
พระเทพปัญญามุนี  เจ้าอาวาส/เจ้าสำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 
พระราชดิลก, ดร.  ประธานกรรมการบริหารการศึกษา 
พระศรีวินยาภรณ์, ดร.  เจ้าคณะแขวงบางพลัด 
พระมหาสมาน ธมฺมวชิโร  อาจารย์ใหญ่สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 
พระมหาฉัตรชัย สุฉตฺตชโย, ผศ.ดร.  รองอธิการบดี มหาวิทยาลยัมหามกุฏราชวิทยาลัย 
พระมหาบุญนา ฐานวีโร, ผศ.ดร. คณบดีคณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
พระมหาพรชัย สิริวโร, ผศ.ดร. บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
ผศ.ดร.เนตร หงษ์ไกรเลิศ  มหาวิทยาลัยสยาม  
นาวาเอก ดร.นพดล บงกชกาญจน์ กรมยุทธศึกษาทหารเรือ 
ดร.วิลาสินี วฒันมงคล  ผู้พิพากษาสมทบ ศาลเยาวชนและครอบครัวจังหวัดสมุทรสงคราม 

บรรณาธิการวารสาร 
พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม, ผศ.ดร. 

กองบรรณาธิการวารสาร 
พระบุญฤทธิ์ อภิปุณฺโณ   มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ดร.มนัสวี ศรีนนท์   มหาวิทยาลัยมหิดล    
ดร.ธเนศ เกษศิลป์  มหาวิทยาลัยมหิดล  
ผศ.ดร.สุณี เวชประสิทธิ์   มหาวิทยาลัยนวมินทราธิราช  
พ.ต.ท.หญิง ดร.ปิยะนุช ศรีสรานุกรม  โรงเรียนนายร้อยตำรวจ  
นายครรชิต มีซอง  โรงเรียนสาธิตมหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ  

ผู้ทรงคุณวุฒิประเมินบทความ 
รศ.ดร.กฤต ศรียะอาจ  คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
ผศ.ดร.คงสฤษฎ์ แพงทรัพย์ คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
ผศ.ดร.ณัฐธพงษ์ มะลิซ้อน วิทยาลัยการฝึกหัดครู มหาวิทยาลัยราชภัฏพระนคร 
นาวาเอก ดร.นพดล บงกชกาญจน์ กรมยุทธศึกษาทหารเรือ 
ดร.พูนศักดิ์ กมล   วิทยาลัยสงฆ์ชัยภูมิ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยผศ. 
ดร.กฤตสุชิน พลเสน  บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ดร.ทวี เลียวประโคน  คณะศาสนาและปรัชญา มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ดร.ประเวช วะทาแก้ว  คณะศาสนาและปรัชญา มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ดร.กำธร เพียเอีย   คณะศาสนาและปรัชญา มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย  
ดร.สมเจต หลวงกัน  นักวิชาการศูนย์วิจัยธรรมศึกษา 

ฝ่ายจัดรูปเล่ม/สมาชิกวารสาร 
นายอริย์ธัช เลิศอมรไชยกิจ นางคมนภัค กฤดากร ณ อยุธยา  
นางสาวพรทิพย์ พฤทธ์กิตติวงศ์ นางสาวณัฐปรียา วิจิตรฐะพันธุ์ 

พิมพ์ที่ 
จี คลาส (G CLASS) เลขที่ 26/19 ศาลายา พทุธมณฑล นครปฐม 73170 
โทร 028892223 โทรสาร 028893204 อีเมลล์ g_class@hotmail.com 

 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา สำนักเรยีนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564)  ค 

บทบรรณาธิการ 
 
 
 พ.ศ. 2564 นับว่าเป็นปีที่ 4 ในการจัดพิมพ์วารสารวิจัยธรรมศึกษา ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียน
วัดอาวุธวิกสิตาราม โดยทางกองบรรณาธิการได้บริหารจัดการวารสารให้เป็นไปตามเกณฑ์มาตรฐาน TCI มีการ
ตรวจประเมินผลงานวิชาการจากผู้ทรงคุณวุฒิจากหลายหน่วยงาน กล่าวคือมีการเชิญผู้ทรงคุณวุฒิ 2 รูป/คน 
ประเมิน 1 บทความ เพ่ือเป็นการรักษามาตรฐานทางวิชาการนั่นเอง และในโอกาสต่อไป เมื่อวารสารได้การ
รับรองคุณภาพจาก TCI แล้ว ก็จะเน้นการบริหารวารสารทั้งในเชิงคุณภาพและเชิงปริมาณให้เรียบร้อยและมี
ประสิทธิภาพประสิทธิผลต่อไป 

วารสารวิจัยธรรมศึกษาฉบับนี้ได้นำเสนอผลงานของนักวิชาการจากหน่วยงานต่างๆ ที่น่าสนใจดังนี้  
1. การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องพุทธจิตวิทยาการสอนในพุทธปรัชญาเถรวาท  (An Analytical 

Study of the Buddha’s Pedagogical Psychology in Theravada Buddhist Philosophy)      
โดย ธรรมศักดิ์ กาญจนบูรณ์ บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ผลการศึกษาวิเคราะห์ 
พบว่า 1) จิตวิทยาการสอนของนักปรัชญาและนักจิตวิทยาแต่ละท่านมีพัฒนาการมาหลายช่วงยุคสมัยตาม
ระบบสังคมที่แปรเปลี่ยนไปซึ่งนักจิตวิทยาแต่ละท่านจะมีทรรศนะในการใช้จิตวิทยาการสอนที่ไม่เหมือนกัน    
ซึ่งนักจิตวิทยาแต่ละท่านจะมีแนวคิดที่มุ่งเน้นในด้านที่ตนเองค้นคว้า จึงทำให้เกิดแนวคิดของนักจิตวิทยากลุ่ม
ต่างๆออกมามากมาย  นักจิตวิทยาบางกลุ่มจะมุ่งเน้นในด้านจิตนิยม บางกลุ่มจะมุ่งไปที่พฤติกรรมนิยม และ
บางกลุ่มจะกำหนดสภาพแวดล้อมเพ่ือเป็นปัจจัยในการเรียนรู้ แม้ว่าในแต่ละกลุ่มจะมีแนวทางปฏิบัติที่ไม่
เหมือนกันแต่ก็มีจุดมุ่งหมายเดียวกันคือเพ่ือทำความเข้าใจของพฤติกรรมการเรียนรู้ของบุคคลในแต่ละบุคคล
รวมถึงสามารถกำหนดพฤติกรรมการเรียนรู้ให้สำเร็จตามคุณลักษณะอันพึงประสงค์ 2) พุทธจิตวิทยาการสอน
ที่ปรากฏในพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นมีรูปแบบและแนวทางปฏิบัติที่ เป็นแบบแผนมาแต่อดีตยังไม่มีการ
เปลี่ยนแปลง แม้ว่าจะเป็นเรื่องที่ผ่านมานานแล้วก็ตาม แต่มีโครงสร้างที่ลึกซึ้ง ละเอียด และครอบคลุมใน
หลายด้าน ซึ่งจะมีทั้งลีลาการสอนที่มีลักษณะแตกต่างกันออกไป ทั้งยังกล่าวถึงเรื่องของจริต ทั้ง 6 ที่จะมามี
บทบาทในการหาความเหมาะสมของเรื่องที่จะสอนว่าสอดคล้องกับจริตประจำตัวของผู้ฟังหรือไม่ รวมถึง
เรื่องราวของคำสอนที่เกี่ยวกับนวังคสัตถุศาสน์ ที่มีรูปแบบการสอนที่เป็นแนวทางซึ่งได้กำหนดไว้อย่างเป็นขั้น
เป็นตอนเข้าใจได้ง่ายและแบ่งได้หลายระดับตามแต่ผู้ที่เข้ามาฟังธรรมเทศนา โดยที่สามารถนำมาใช้ได้กับสังคม
ยุคปัจจุบันได้เป็นอย่างดี 3) พุทธจิตวิทยาการสอนที่ปรากฏในพุทธปรัชญาเถรวาท แม้ว่าจะผ่านมานานแล้วก็
ตาม แต่ก็ยังสามารถนำมาปรับใช้ในสังคมปัจจุบันได้เป็นอย่างดี แม้ว่าหลักจิตวิทยาการสอนของนักจิตวิทยาจะ
มีการปรับเปลี่ยนไปตามยุคสมัย แต่ก็ยังไม่เพียงพอต่อการนำไปใช้ในด้านการเรียนการสอนของสังคมสมัยใหม่ 
ซึ่งการสอนในรูปแบบหลักสูตรที่ใช้อยู่ในปัจจุบันนั้น ยังไม่สามารถสร้างเสริมการเรียนรู้ของเด็กให้ตรงตาม
จุดประสงค์เท่าที่ควร และเมื่อได้ศึกษาหลักคำสอนตามแนวพุทธศาสนาก็พบว่า มีหลักการ รูปแบบ และวิธีการ 
ที่น่านำมาใช้เพ่ือเพ่ิมประสิทธิภาพของครูผู้สอนเป็นอย่างยิ่ง เรื่องของพุทธจิตวิทยาการสอนจึงเป็นเรื่องของ
วิธีการ รูปแบบ ลีลาการสอน โดยไม่ได้มุ่งประเด็นไปที่เรื่องที่ทรงสอนว่าสอนเรื่องอะไร แต่จะมองไปที่วิธีการที่
พระพุทธองค์ทรงสอนว่า มีหลักในการเลือกใช้วิธีการสอนอย่างไรบ้าง และแต่ละบุคคลควรสอนอย่างไร วิธีการ
อะไร มีอุบายอย่างไรมากกว่า 

2. ศึกษาความรู้เรื่องความตายของชาวพุทธในยุคปัจจุบัน : ศึกษาเฉพาะกรณีหมู่บ้านมหามงคล 2 
ตำบลศาลายา อำเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม (A STUDY OF MODERN BUDDHISTS’ KNOWLEDGE IN 
DEATH : A CASE STUDY OF MAHAMONGKOL VILLAGE 2 SALAYA, BUDDHAMONTHON DISTRICT, NAKHON 



ง  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ศูนยว์ิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

PATHOM PROVINCE) โดย สุรพงษ์ กุมาร บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย และ พูนศักดิ์ 
กมล มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ผลการวิจัย พบว่า 1. ความรู้เรื่องความตายของชาวพุทธ
หมู่บ้านมหามงคล 2 ตำบลศาลายา อำเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม โดยรวมอยู่ในระดับมาก เมื่อพิจารณา
เป็นรายด้าน พบว่า ด้านที่มีค่าเฉลี่ยสูงสุด ได้แก่ ความหมายความตาย รองลงมาได้แก่ อารมณ์ของผู้ใกล้ตาย 
สาเหตุของความตาย ประโยชน์ที่เกิดจากการพิจารณาความตาย ประเภทของความตาย ปรากฏการณ์ก่อน
ตาย และด้านที่มีค่าเฉลี่ยต่ำสุดได้แก่ วิธีพิจารณาความตาย ตามลำดับ 2. ผลการทดสอบสมมติฐาน พบว่า 
เพศ อายุ วุฒิการศึกษาทางโลก และวุฒิการศึกษาทางธรรม ของชาวพุทธหมู่บ้านมหามงคล 2 ตำบลศาลายา 
อำเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม ไม่มีความสัมพันธ์กับความรู้เรื่องความตาย 3. ข้อเสนอแนะ พบว่า การ
ตายเป็นเรื่องปกติ ชีวิตเกิดมาก็ย่อมต้องตาย ไม่มีสิ่งใดอยู่ได้ โดยไม่มีการเปลี่ยนแปลง และไม่มีผู้ใดไม่เป็นทุกข์ 
เมื่อความตายมาถึง ดังนั้น จึงควรทำความดีตามแนวคำสอนของพุทธศาสนา จึงไม่ควรกลัวที่จะตายจงพร้อม 
และทำจิตใจให้สงบเมื่อวาระแห่งความตายมาถึง 

3. วิเคราะห์ธรรมชาติของสสาร (Analyzing the Nature of Matter) โดย วิธวินท์ ภาคแก้ว 
พระครูจารุสารธรรม นักวิชาการอิสระ และ มนัสวี ศรีนนท์ สถาบันนวัตกรรมการเรียนรู้ มหาวิทยาลัยมหิดล 
สรุปได้ว่า ธรรมชาติของสสารนั้นสามารถนำมาปรับใช้กับการดำเนินชีวิตได้ทั้งทางด้านครอบครัว ประเทศชาติ 
ไม่เฉพาะแต่ในฝั่งตะวันตกหรือตะวันออกเท่านั้น หากแต่ยังใช้ได้กับฝั่งเอเชียและทั่วทั้งโลกอีกด้วย จึงนับว่า
เป็นทางอันจะนำไปสู่สังคมโลกท่ีสงบ สันติ และยั่งยืนต่อไป 

4. วิเคราะห์การใช้ยาตามพุทธานุญาตกับรสยาตามคัมภีร์แพทย์แผนไทย  (Analysis of the 
Drug Use According to the Buddha’s Permission and the Taste of Drugs Based on the 
Thai Traditional Medicine Scriptures) โดย นภาพร กิตติศักดิ์ไพรัช นักวิชาการอิสระ สรุปว่า การ
วิเคราะห์การใช้ยาตามพุทธานุญาตกับรสยาตามคัมภีร์แพทย์แผนไทยเรื่องนี้ ผู้เขียนได้ทำการศึกษาโดยการ
เทียบกับรสยาในคัมภีร์เวชศึกษาเป็นหลัก คือ รสยา 10 รส เพราะรสยา 10 รส เป็นรสที่การแพทย์แผนไทย
นำมาใช้ในการรักษาโรค ดังนั้น จึงสรุปได้ว่า พระพุทธานุญาตเภสัชที่พระพุทธองค์ได้ตรัสไว้สามารถบ่งบอกรส
ยาได้จากสรรพคุณของเภสัชนั้น ๆ ได้ เพราะเภสัชต่าง ๆ ที่ตรัสมีไว้เพ่ือรักษาการอาพาธของภิกษุผู้เป็นสาวก
และเพ่ือรักษาพระองค์เองด้วยนั่นเอง  

5. บทวิจารณ์หนังสือเรื่อง “ปริศนาปรัชญาธรรมในประเพณีบำเพ็ญกุศลศพ” เขียนโดย สุขพัฒน์ 
อน น ท์ จ า รย์  (Review of the Book on "Mystery of Philosophy in the Funeral Tradition" 
Written by Sukaphat Anonchan) โดย ศิริเพ็ญ ชัยสนิท โรงเรียนสาธิตมหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม 
และ พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม สรุปว่า หนังสือเรื่อง 
“ปริศนาปรัชญาธรรม ในประเพณีบำเพ็ญกุศลศพ” ผู้เรียบเรียง : ดร.สุขพัฒน์ อนนท์จารย์ เป็นหนังสือที่
เกี่ยวกับปริศนาในงานศพโดยเฉพาะ ผู้เขียนได้รวบรวมปริศนาธรรมทางพระพุทธศาสนาไว้ในเล่มเดียวกัน และ
ได้รวบรวมขึ้นมาในโอกาสที่ผู้เขียนได้สูญเสียบุคคลสำคัญในชีวิตไป เฉพาะเรื่องปริศนาปรัชญาธรรมใน งานศพ 
เคยตีพิมพ์ไปแล้วครั้งหนึ่ง แต่เป็นเพียงส่วนหนึ่งของหนังสือปริศนา ปรัชญาธรรม เนื้อหาไม่มากนัก โดย
สำนักพิมพ์ ลูก ส.ธรรมภักดี จัดพิมพ์ เมื่อปี พ.ศ. 2546 ได้รับการตอบรับจากผู้สนใจเป็นอย่างดียิ่ง ผู้เขียนจึง
ได้รวบรวม หนังสือเล่มนี้ขึ้นมาใหม่ต่างหาก เอาเฉพาะเนื้อหาที่เป็นปริศนาปรัชญาธรรม ในประเพณีการ
บำเพ็ญกุศลศพเท่านั้น และได้เพ่ิมเติมเนื้อหาบางส่วน สำหรับเล่มนี้มีข้อมูลทางบรรณานุกรมหอสมุดแห่งชาติ 
สำนักพิมพ์ ลูก ส. ธรรมภักดี, 2552 จำนวน 75 หน้า ข้าพเจ้าสนใจ จึงยกบางประเด็นขึ้นมาวิจารณ์ 

 
 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา สำนักเรยีนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564)  จ 

สารบัญ 
 
 

เรื่อง            หน้า 
บทบรรณาธิการ           ค 
สารบัญ            จ 
การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องพุทธจิตวิทยาการสอนในพุทธปรัชญาเถรวาท     1 
(An Analytical Study of the Buddha’s Pedagogical Psychology  
in Theravada Buddhist Philosophy)      

ธรรมศักดิ์ กาญจนบูรณ์ 
ศึกษาความรู้เรื่องความตายของชาวพุทธในยุคปัจจุบัน : ศึกษาเฉพาะกรณี    11 
หมู่บ้านมหามงคล 2 ตำบลศาลายา อำเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม  
(A STUDY OF MODERN BUDDHISTS’ KNOWLEDGE IN DEATH: A CASE STUDY  
OF MAHAMONGKOL VILLAGE 2 SALAYA, BUDDHAMONTHON DISTRICT,  
NAKHON PATHOM PROVINCE)  

สุรพงษ์ กุมาร และ พูนศักดิ์ กมล  
วิเคราะห์ธรรมชาติของสสาร          21 
(Analyzing the Nature of Matter)  

วิธวินท์ ภาคแก้ว พระครูจารุสารธรรม และ มนัสวี ศรีนนท์  
วิเคราะห์การใช้ยาตามพุทธานุญาตกับรสยาตามคัมภีร์แพทย์แผนไทย     29 
(Analysis of the Drug Use According to the Buddha’s Permission  
and the Taste of Drugs Based on the Thai Traditional Medicine Scriptures)  

นภาพร กิตติศักดิ์ไพรัช  
บทวิจารณ์หนังสือเรื่อง “ปริศนาปรัชญาธรรมในประเพณีบำเพ็ญกุศลศพ”     39 
เขียนโดย สุขพัฒน์ อนนท์จารย์  
(Review of the Book on "Mystery of Philosophy in the Funeral Tradition"  
Written by Sukaphat Anonchan)  

ศิริเพ็ญ ชัยสนิท และ พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม  
จริยธรรมการตีพิมพ์บทความในวารสารวิจัยธรรมศึกษา      44 
ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 
การเตรียมต้นฉบับเพื่อการเสนอจัดพิมพ์ในวารสารวิจัยธรรมศึกษา     46 
ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 
 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   1 

การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องพุทธจิตวิทยาการสอนในพุทธปรัชญาเถรวาท 
An Analytical Study of the Buddha’s Pedagogical Psychology 

in Theravada Buddhist Philosophy 
 
 

ธรรมศักดิ์ กาญจนบูรณ์ 
Thammasak Kanjanaboon 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahamakut Buddhist University 

Email: dhammasakdhi@gmail.com  
วันที่รับบทความ (Received) : 14 พฤษภาคม 2564 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 29 พฤษภาคม 2564 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 29 พฤษภาคม 2564 

 
 
บทคัดย่อ 
 สารนิพนธ์เรื่องการศึกษาเชิงวิ เคราะห์ พุทธจิตวิทยาการสอนในพุทธปรัชญาเถรวาทโดยมี
วัตถุประสงค์ 3 ประการคือ 1) เพ่ือศึกษาจิตวิทยาการสอนในทรรศนะทั่วไป 2) เพ่ือศึกษาพุทธจิตวิทยาการ
สอนในพุทธปรัชญาเถรวาท 3) เพ่ือวิเคราะห์พุทธจิตวิทยาการสอนในพุทธปรัชญาเถรวาท สารนิพนธ์นี้เป็นการ
วิจัยเชิงคุณภาพ โดยการศึกษาข้อมูลจากพระไตรปิฎกและเอกสารงานวิชาการทางพระพุทธศาสนาและ      
ทางจิตวิทยาที่เกี่ยวข้อง ซึ่งเป็นผลงานการศึกษาค้นคว้าของท่านผู้รู้ทั้งหลายอันเป็นที่ยอมรับในวงการศึกษา
ทั่วไป น ามาวิเคราะห์ประกอบกับการชี้แนะของอาจารย์ที่ปรึกษา แล้วสรุปผลการวิจัย 
 ผลการศึกษาวิเคราะห์ พบว่า 
 1) จิตวิทยาการสอนของนักปรัชญาและนักจิตวิทยาแต่ละท่านมีพัฒนาการมาหลายช่วงยุคสมัยตาม
ระบบสังคมที่แปรเปลี่ยนไปซึ่งนักจิตวิทยาแต่ละท่านจะมีทรรศนะในการใช้จิตวิทยาการสอนที่ไม่เหมือนกัน    
ซึ่งนักจิตวิทยาแต่ละท่านจะมีแนวคิดที่มุ่งเน้นในด้านที่ตนเองค้นคว้า จึงท าให้เกิดแนวคิดของนักจิตวิทยากลุ่ม
ต่างๆออกมามากมาย  นักจิตวิทยาบางกลุ่มจะมุ่งเน้นในด้านจิตนิยม บางกลุ่มจะมุ่งไปที่พฤติกรรมนิยม และ
บางกลุ่มจะก าหนดสภาพแวดล้อมเพ่ือเป็นปัจจัยในการเรียนรู้ แม้ว่าในแต่ละกลุ่มจะมีแนวทางปฏิบัติที่ไม่
เหมือนกันแต่ก็มีจุดมุ่งหมายเดียวกันคือเพ่ือท าความเข้าใจของพฤติกรรมการเรียนรู้ของบุคคลในแต่ละบุคคล
รวมถึงสามารถก าหนดพฤติกรรมการเรียนรู้ให้ส าเร็จตามคุณลักษณะอันพึงประสงค์ 2) พุทธจิตวิทยาการสอน
ที่ปรากฏในพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นมีรูปแบบและแนวทางปฏิบัติที่ เป็นแบบแผนมาแต่อดีตยังไม่มีการ
เปลี่ยนแปลง แม้ว่าจะเป็นเรื่องที่ผ่านมานานแล้วก็ตาม แต่มีโครงสร้างที่ลึกซึ้ง ละเอียด และครอบคลุมใน
หลายด้าน ซึ่งจะมีทั้งลีลาการสอนที่มีลักษณะแตกต่างกันออกไป ทั้งยังกล่าวถึงเรื่องของจริต ทั้ง 6 ที่จะมามี
บทบาทในการหาความเหมาะสมของเรื่องที่จะสอนว่าสอดคล้องกับจริตประจ าตัวของผู้ฟังหรือไม่ รวมถึง
เรื่องราวของค าสอนที่เกี่ยวกับนวังคสัตถุศาสน์ ที่มีรูปแบบการสอนที่เป็นแนวทางซึ่งได้ก าหนดไว้อย่างเป็นขั้น
เป็นตอนเข้าใจได้ง่ายและแบ่งได้หลายระดับตามแต่ผู้ที่เข้ามาฟังธรรมเทศนา โดยที่สามารถน ามาใช้ได้กับสังคม
ยุคปัจจุบันได้เป็นอย่างดี 3) พุทธจิตวิทยาการสอนที่ปรากฏในพุทธปรัชญาเถรวาท แม้ว่าจะผ่านมานานแล้วก็
ตาม แต่ก็ยังสามารถน ามาปรับใช้ในสังคมปัจจุบันได้เป็นอย่างดี แม้ว่าหลักจิตวิทยาการสอนของนักจิตวิทยาจะ



2  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

มีการปรับเปลี่ยนไปตามยุคสมัย แต่ก็ยังไม่เพียงพอต่อการน าไปใช้ในด้านการเรียนการสอนของสังคมสมัยใหม่ 
ซึ่งการสอนในรูปแบบหลักสูตรที่ใช้อยู่ในปัจจุบันนั้น ยังไม่สามารถสร้างเสริมการเรียนรู้ของเด็กให้ตรงตาม
จุดประสงค์เท่าที่ควร และเมื่อได้ศึกษาหลักค าสอนตามแนวพุทธศาสนาก็พบว่า มีหลักการ รูปแบบ และวิธีการ 
ที่น่าน ามาใช้เพ่ือเพ่ิมประสิทธิภาพของครูผู้สอนเป็นอย่างยิ่ง เรื่องของพุทธจิตวิทยาการสอนจึงเป็นเรื่องของ
วิธีการ รูปแบบ ลีลาการสอน โดยไม่ได้มุ่งประเด็นไปที่เรื่องที่ทรงสอนว่าสอนเรื่องอะไร แต่จะมองไปที่วิธีการที่
พระพุทธองค์ทรงสอนว่า มีหลักในการเลือกใช้วิธีการสอนอย่างไรบ้าง และแต่ละบุคคลควรสอนอย่างไร วิธีการ
อะไร มีอุบายอย่างไรมากกว่า 
ค าส าคัญ: จิตวิทยาการสอน, นักจิตวิทยา, พุทธจิตวิทยาการสอน 
 
Abstract 
 Thematic Study on the An Analytical Study of The Buddha’s Pedagogical 
Psychology in Theravada Buddhist Philosophy. The three main objectives. 1) To investigate 
the psychology of teaching in a general comment. 2) To investigate the Buddha’s 
Pedagogical Psychology in Theravada Buddhist philosophy. 3) To analysis of the Buddha’s 
Pedagogical Psychology in the Theravada Buddhist philosophy. The research was conducted 
by the qualitative method. Data were collected out of Tipitaka Canons and relevant 
academic writings on Buddhism and Psychology belonging to scholars in those fields and 
were academically accepted in general. Subsequently, they were analyzed through advisors’ 
suggestions, summed up and presented by the descriptive analysis. 
 The analytical study's result were found as follows: 
 1) The teaching of psychology, philosophers and psychologists have developed 
many of the individual. Periods of social change to. Psychologists would have a point in the 
psychology of teaching is not the same, Psychologists have a concept that is focused on 
their research. The concept was born out of many different groups of psychologists. Some 
psychologists have focused on idealism. The group will focus on behaviorism. And some of 
the factors in the environment for learning. Although each group has different guidelines, but 
the aim is to understand the behavior of individual learning and behavior can be learned to 
achieve the desirable features. 2) The Buddha’s Pedagogical Psychology in Theravada 
Buddhist Philosophy the patterns and practices of the past, but traditionally have not 
changed. However, the depth and coverage in several areas. Even though it will last much 
longer. However, the depth and coverage in several areas. This is the style of teaching is 
different nature. It also discusses the subject of the sixth behavior to have a role in 
determining the suitability of the subject to be taught that the behavior of the audience or 
not. The story of the teachings about Nwanga-sattusasana. The style of teaching, which is 
defined as a step by step easy to understand and share a variety of levels, but those who 
listen to a sermon. It can be applied to modern society as well. 3) The Buddha’s 
Pedagogical Psychology in Theravada Buddhist Philosophy. It can also be adapted for use in 
today's society as well. Although the teaching of psychology, psychologists will be adjusted 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   3 

according to age. But it is not enough to implement the teaching of modern society.         
The study found that Teaching in the current course. Not sufficient to enhance the learning 
of the child to meet the objectives as they should. The study of Buddhist doctrine, it was 
found that the models and methods to be used to enhance the performance of teachers 
especially. The various methods. The Psychology of Buddhist teaching is the way to a style 
of teaching does not focus on how to teach what I teach. But look at how the Buddha 
taught that. The primary method of learning how. The individual should be taught how to 
do the trick, however. 
Keywords: The teaching of psychology, psychologists, the Buddha’s Pedagogical Psychology 
 
1. บทน า 

เรื่องของพุทธจิตวิทยาการสอน มีความส าคัญเป็นอย่างยิ่ง เพราะเมื่อใดก็ตามที่เข้าใจหลักการในการ
แก้ไขอุปสรรคต่างๆที่เราต้องเผชิญอย่างไม่สามารถหลีกเลี่ยงได้ เช่น การแก้ปัญหาครอบครัว การแก้ปัญหาใน
หน้าที่การงานฯลฯ อย่างถูกต้องก็จะท าให้ให้การแก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้น “ตรงจุด” ของปัญหานั้นๆ ยิ่งไปกว่านั้น
การศึกษาพุทธจิตวิทยาการสอนเป็นการท าความเข้าใจเรื่องของวิธีการสอนตามแนวทางแห่ง “ผู้รู้” และการ 
“ดับทุกข์” ที่ได้ทรงกล่าวไว้เมื่อ 2500 กว่าปี   ยังคงสามารถน าไปปฏิบัติใช้ได้เป็นอย่างดี เรื่องราวที่เกิดขึ้นใน
สมัยพุทธกาลมีค าสอนมากมาย ที่พระพุทธองค์ได้ทรงแสดงธรรมเทศนาแก่ ภิกษุสงฆ์ก็ดี สามเณรก็ดี พราหมณ์
ก็ดี อุบาสกอุบาสิกาก็ดี โดยที่พระองค์ทรงแสดงธรรมตามจังหวะและเรื่องที่เหมาะสมกับผู้ที่มาฟังธรรม เพื่อให้
ผู้ที่มาฟังธรรมนั้นปล่อยจิตไปตามค าสอนและเข้าใจเรื่องที่พระองค์ทรงสอนโดยง่าย การที่ศึกษาเรื่องหลักการ
สอนของพระองค์นี่เองคือค าตอบของการศึกษาในยุคปัจจุบัน  โดยประเด็นใจความส าคัญอยู่ที่การก าหนดเรื่อง
ที่จะสอนให้สอดคล้องกับธรรมชาติแวดล้อมของผู้ฟัง จะท าให้ผู้ฟังมีความเข้าใจชัดเจนมากข้ึนกว่าการสอนโดย
ยึดแต่โครงสร้างของต ารา โดยที่หลักการสอนของพระองค์นั้นสอดคล้องกับหลักการของนักจิตวิทยาหลายๆ
ท่าน ซึ่งเป็นวิชาที่ศึกษาเกี่ยวกับพฤติกรรมของมนุษย์ ท าให้เราเข้าใจความแตกต่างของแต่ละบุคคล เมื่อเรา
เข้าใจความแตกต่างของแต่ละบุคคลแล้วก็ย่อมสามารถ ที่จะก าหนดได้ว่าบุคคลแต่ละคนต้องใช้อะไรเป็นตัว
ก าหนดการเรียนรู้ ซึ่งจะท าให้การเรียนรู้นั้นเกิดความเข้าใจมากที่สุด 

การเรียนรู้และการศึกษานั้นมีมาตั้งแต่สมัยที่มนุษย์เริ่มรู้จักใช้ตัวอักษรเป็นสื่อกลางในการสื่อสารกัน
และในยุคปัจจุบันการศึกษาถือเป็นเรื่องหัวใจส าคัญอย่างยิ่งของการพัฒนาประเทศ แต่ด้วยการเจริญเติบโ ต
ของประชากรอย่างรวดเร็วเมื่อเทียบกับอดีต ท าให้เกิดปัญหาทางสังคมมากมายหลายอย่างตามมา และด้วย
ความเจริญก้าวหน้าทางเทคโนโลยีนี่เอง ผลสะท้อน “ด้านลบ” ซึ่งก าลังขยายวงกว้าง โดยที่การ “เยียวยา” 
ด้วยการศึกษาในรูปแบบที่เป็นอยู่ในปัจจุบัน อาจไม่ได้ผลหรือได้ผลแต่น้อย ทั้งนี้ก็เนื่องมาจากระบบของสังคม
ที่แตกต่างกันไม่ว่าจะเป็นสังคมเมือง สังคมชนบท   ท าให้เกิดความเหลื่อมล้ าทางรายได้ ความแตกต่างระหว่าง
ชนชั้นหรือแม้แต่สังคมเล็กๆอย่างครอบครัว ก็ก าลังห่างเหินกันแม้จะอยู่บ้านหลังเดียวกัน แล้วผลักดันภาระ
ต่างๆไปที่โรงเรียน จริงอยู่ว่าความแตกต่างกันระหว่างชนชั้นนั้นมีมานานแล้ว แต่เมื่อเทียบกับปัจจุบันท าให้
เห็นว่ามี “รอยแยก” ที่เพ่ิมมากข้ึนอย่างชัดเจน “จุดเริ่มต้น” อยู่ที่ไหน จากปัญหาข้างต้นเมื่อมองเจาะลึกลงไป
ท าให้ได้อะไรบางอย่าง “ทุกข์” เป็นสิ่งที่อยู่คู่กับเราและสังคมมานานแสนนาน ระบบสังคมคงจะดีกว่านี้       
ถ้ารู้จัก “เหตุแห่งทุกข์” และรู้วิธีการ “ดับทุกข์” ซ้ าร้ายลงไปก็จะเป็นการแก้ปัญหาแบบแก้ปัญหาเดิมสร้าง
ปัญหาใหม่และหนักกว่านั้น “โมหะ” ได้ชักน าให้เรามี “ทิฐิ” โดยยึดมั่นว่าเราท ามาถูกทางแล้วดีแล้วไม่ต้อง



4  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

เปลี่ยนอะไร หลักของพุทธวิทยาการสอนคือกุญแจดอกส าคัญที่จะท าให้ปัญหาที่เป็นอยู่คลี่คลายลง ดังค ากล่าว
ที่ว่า “ความคิดเปลี่ยน ชีวิตก็เปลี่ยน” การศึกษาอีกนัยหนึ่งก็คือการพัฒนาความคิดเท่ากับการพัฒนาตน   

การท าความเข้าใจถึงพฤติกรรมของมนุษย์เพ่ือศึกษา อธิบาย ท านาย และควบคุม ไม่ว่าจะใช้หลัก
จิตวิทยาหรือหลักตามแนวพุทธ ก็มีสิ่งที่ตรงกันมากมายหลายส่วน โดยที่หลักตามแนวทางของพระพุทธศาสนา
ได้แสดงให้เห็นถึงความเข้าใจ “จริต” ของมนุษย์ โดยที่ไม่ต้องอาศัยเครื่องมือทางวิทยาศาสตร์หรือเทคโนโลยี
สมัยใหม่แต่อย่างใดเลย  แต่ผ่านกระบวนการวิเคราะห์ของพระองค์แล้วก าหนดเป็นวิธีการสอนในรูปแบบต่างๆ  
อนึ่งผลที่ออกมาจากการแสดงธรรมของพระองค์ได้ “ขัดเกลา” จิตใจของคนให้สูงขึ้นในทันทีทันใด การที่จะ
น้อมน าแนวทางและวิธีการสอนในรูปแบบต่างๆที่พระองค์ได้ทรงแสดงไว้นั้นย่อมส่งผลต่อระบบความเข้าใจใน
ธรรมชาติของมนุษย์เป็นอย่างดี และเมื่อเข้าใจสิ่งที่จะตามมาก็คือระบบความรู้และระบบความคิดที่ถูกต้องไม่
หลงทางในการด ารงชีวิตไม่ว่าจะอยู่ในด้านการประกอบอาชีพ การครองเรือนการแก้ไขปัญหาชีวิต การแก้ไข
ปัญหาในการท างานและรู้เท่าทันป้องกันภัยอันตรายที่จะเกิดขึ้นกับตัวเราเองและบุคคลรอบข้าง  และรูปแบบ
ของจิตวิทยาก็เพ่ือศึกษาพฤติกรรมของมนุษย์โดยมีจุดมุ่งหมายในการท าความเข้าใจถึงที่มาของพฤติกรรมนั้นๆ    
ท าให้เห็นถึงความสอดคล้องกันของแนวทางของทั้งสองด้าน 

ดังนั้น ถ้าเราน าหลักพุทธจิตวิทยามาประยุกต์ใช้อย่างถูกต้องตามหลักการของพุทธศาสนาแล้วก็
อาจจะบรรเทาปัญหาที่มีอยู่ในสังคมได้ และต้องไม่ลืมว่า “จุดเล็กๆ” ถ้าเริ่มต้นดี ก็จะน าไปสู่วิถีชีวิตที่ดี และ
จะเป็นสิ่งซึ่งเชื่อมโยงไปถึงระบบสังคมที่ดี 

 
2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 2.1 เพ่ือศึกษาจิตวิทยาการสอนในทรรศนะทั่วไป 

2.2 เพ่ือศึกษาพุทธจิตวิทยาการสอนในพุทธปรัชญาเถรวาท 
 2.3 เพ่ือวิเคราะห์พุทธจิตวิทยาการสอนในพุทธปรัชญาเถรวาท 
 
3. ขอบเขตของการวิจัย 
 ในการท าวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ท าการวางขอบเขตในการศึกษาเรื่องพุทธวิทยาการสอนที่ปรากฏใน
พุทธศาสนาเถรวาท โดยได้วางขอบเขตและแนวทางการศึกษาไว้ ดังนี้ 
 3.1 ขอบเขตด้านเนื้อหา จะศึกษาเกี่ยวกับพุทธจิตวิทยาการสอนในพุทธศาสนาเถรวาทและ       
หลักพฤติกรรมของมนุษย์ตามแนวทางจิตวิทยาทั่วไป 
 3.2 ขอบเขตด้านเอกสารประกอบไปด้วยเอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Sources) คือ พระไตรปิฎก 
เอกสารชั้นทุติยภูมิ (Primary Sources) คือ อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา เอกสารทั่วไป วารสาร บทความ และ
งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง  
 
3. วิธีด าเนินการวิจัย 
 การศึกษาวิจัยในครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Method) โดยเน้นการวิจัยทางด้าน
เอกสาร (Documentary Research) โดยจะมีข้ันตอนการปฏิบัติ ดังนี้  
 3.1 รวบรวมข้อมูลจากเอกสารปฐมภูมิ (Primary Sources) โดยผู้วิจัยใช้วิธีการส ารวจเอกสารจาก
พระไตรปิฎก  



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   5 

 3.2 รวบรวมข้อมูลจากเอกสารทุติยภูมิ (Secondary Sources) ได้แก่ อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา  
ข้อเขียนทางพระพุทธศาสนาและทางจิตวิทยาซึ่งเป็นผลงานการศึกษาค้นคว้ และาของท่านผู้รู้ผู้ช านาญการ
ทั้งหลายอันเป็นที่ยอมรับในวงการศึกษาทั่วไป    
 3.3 น าข้อมูลไปปรึกษาวิทยากรหรือผู้รู้ที่มีความช านาญด้านวิชาการเกี่ยวกับจิตวิทยาทั่วไปและด้าน
พุทธศาสนา แล้วน ามาศึกษาวิเคราะห์ตามหลักการที่กล่าวมาแล้วนั้น โดยผู้วิจัยจะน าเสนอผลการวิจัย
ตามล าดับขั้นตอนด้วยวิธีการเชิงบรรยายตามความเหมาะสมแก่เนื้อหาในแต่ละบทต่อไปตามล าดับ 
 3.4 น าข้อมูลที่ได้มาศึกษาวิเคราะห์สรุป  
 
4. ประโยชน์ทีไ่ด้รับ 
 4.1 ท าให้ทราบถึงจิตวิทยาการสอนในทรรศนะท่ัวไป 
 4.2 ท าให้ทราบถึงพุทธจิตวิทยาการสอนในพุทธปรัชญาเถรวาท 
            4.3 ท าให้ทราบถึงผลของการวิเคราะห์พุทธจิตวิทยาการสอนในพุทธปรัชญาเถรวาทเพ่ือน าไป
ประยุกต์ใช้ให้เกิดประโยชน์ต่อสังคม 
            4.4 ได้น าผลของการวิจัยเป็นสารสนเทศในการสอนและปฏิบัติตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 
 
5. ค านิยามศัพท์เฉพาะที่ใช้ในการวิจัย 

พุทธจิตวิทยาการสอน หมายถึง การศึกษาเรื่องของการสอน วิธีการสอน หลักในการสอน                 
โดยมีจุดมุ่งหมายเพ่ือ อธิบาย และท าความเข้าใจในกลวิธีและหลักการสอน ตามแนวทางที่พระพุทธองค์ที่ได้ทรง
แสดงไว้และปรากฏในพุทธปรัชญาเถรวาท  

พุทธปรัชญาเถรวาท หมายถึง หลักค าสอนที่เกี่ยวกับความจริง (สัจธรรม) และหลักปฏิบัติ (จริยธรรม) 
บางประการของพระพุทธศาสนาที่น ามาศึกษาวิเคราะห์ ด้วยการใช้เหตุผลตามวิธีการของ “ปรัชญา” ตามค า
นิยามนี้หมายความว่า พุทธปรัชญาเถรวาทจะจ ากัดวงอยู่ในส่วนที่เป็นศาสนธรรมของพระพุทธศาสนานิกายเถร
วาทเท่านั้น จะไม่รวมถึงส่วนที่เป็นศาสดา ศาสนบุคคล ศาสนพิธี และศาสนสถานด้วย เว้นเสียแต่ว่า ส่วนต่างๆ
เหล่านี้ จะไปเกี่ยวโยงกับศาสนธรรมที่จะต้องศึกษาวิเคราะห์ด้วยการใช้เหตุผลเชิงปรัชญาเท่านั้น 

 จิตวิทยา หมายถึง การศึกษาเชิงวิทยาศาสตร์ว่าด้วยเรื่องพฤติกรรมของสิ่งมีชีวิตโดยเฉพาะเรื่องของ
มนุษย์ มีจุดมุ่งหมายเพ่ือ อธิบาย ท าความเข้าใจ ท านาย ควบคุมพฤติกรรมนั้นๆ 

การเรียนรู้ หมายถึง กระบวนการที่ท าให้เกิด กิจกรรมหรือกระบวนการที่ท าให้กิจกรรมเปลี่ยนแปลงไป
โดยเป็นผลตอบสนองจากสภาพการณ์หนึ่ง ซึ่งการเรียนรู้นั้นไม่ใช่ปฏิกิริยาธรรมชาติไม่ใช่วุฒิภาวะและไม่ใช่สภาพ
การเปลี่ยนแปลงของ ร่างกายชั่วครั้งชั่วคราวที่เนื่องมาจากความเหน็ดเหนื่อยเมื่อยล้าหรือเป็นเพราะฤทธิ์ของยา 

 
6. บทสรุป 
 6.1 จิตวิทยาการสอนในทรรศนะท่ัวไป 
 พบว่านักปรัชญาเมธีที่มีชื่อเสียงโด่งดังอย่างโสเครติส ที่ถือก าเนิดขึ้นช่วงยุคแรกนั้น จะใช้จิตวิทยา
การสอนตามแต่ที่ตนเองก าหนดขึ้น โดยยังไม่มีห้องเรียนเป็นหลักแหล่งแน่นอน รูปแบบการสอนก็เป็นแบบ
วิภาษวิธี ที่มีกระบวนการน าเสนอข้อมูลที่มีเหตุผล และข้อคัดค้าน มาหักล้างกัน ซึ่งกระบวนการนี้จะท าให้
ข้อเสนอของบุคคลท่านใดที่ไม่มีเหตุผลจะตกไปและจะคงเหลืออยู่เฉพาะส่วนที่มีเหตุผล ถ้าอนาคตมีข้อคัดค้าน
ที่มีเหตุผลมากกว่าก็สามารถสร้างแนวคิดใหม่ที่แทนของเดิมได้ ซึ่งเป้าหมายของกระบวนการนี้ก้คือความจริงที่
ถูกต้อง ที่อยู่ภายใต้บรรทัดฐานด้านคุณธรรมจริยธรรม  



6  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 ยุคของเพลโต ก็ได้มีการจัดตั้งโรงเรียนขึ้น มีพัฒนาการขึ้นมากเมื่อเทียบกับยุคของโสเครตีส แต่ยังคง
ใช้หลักการแบบที่โสเครตีสปฏิบัตินั่นคือ มีการตั้งค าถามเพ่ือให้ลูกศิษย์ได้มีดโอกาสพูด และในยุคนี้ถือเป็นยุค
แรกที่เริ่มแตกแขนงศาสตร์วิชาต่างๆ รวมถึงปรัชญาด้านจิตวิทยาอีกด้วย นอกจากนี้เพลโตยังได้ถ่ายทอด
แนวคิดด้านจริยศาสตร์ที่เป็นแบบอุดมคติ อย่างเป็นรูปเป็นร่างอีกด้วย  
 ยุคของอริสโตเติลที่ถือเป็นยุคที่มีชื่อเสียงมากเพราะถือเป็นบุคคลไม่กี่คนในประวัติศาตร์ที่ได้
ศึกษาศาสตร์วิชาความรู้แทบทุกแขนง ทั้งยังเป็นผู้น าด้านการศึกษาแบบเน้นการใช้เหตุผลและมีการใช้จริย
ศาสตร์กับสังคมศาสตร์ร่วมกัน เพราะมนุษย์ต้องมีการฝึกฝนทักษะในการแยกแยะความผิดถูกของทางเลือก
ต่างๆ ในทางปฏิบัติหรือความสามารถในการตัดสินใจอย่างมี เหตุผล โดยอาศัยประสบการณ์ประจ าวันเป็น
แบบฝึกหัด และเมื่อปฏิบัติได้ตามนี้ ชีวิตจะก้าวหน้าเรื่อยๆ ซึ่งอาจกล่าวได้ว่าความคิดของอริสโตเติลนั้นเป็น
แบบเชิงประจักษ์และปฏิบัติก็ว่าได้  
 จอห์น ล็อก ผู้ยึดมั่นในวัตถุนิยมกลับมีความเชื่อในประสบการณ์ว่าเป็นที่มาแห่งความรู้จริงในด้าน
อภิปรัชญาเป็นนักเทวนิยม โดยเชื่อว่าจิตและสสารเป็นความแท้จริงด้วยกัน ในทางจริยศาสตร์เป็นนักสุขนิยม
เพราะเชื่อว่าความดีคือความสุข แต่ค้านท์กลับมองในเรื่องของการถ่ายทอดความรู้ที่ดีว่าความรู้ที่ถูกต้องจะต้อง
อาศัยเหตุผลอย่างเดียวไม่ได้ หรือจะอาศัยประสบการณ์อย่างเดียวก็ไม่ได้เช่นกัน แต่ควรจะอาศัยประสบการณ์
ที่ตนเคยประสบและอาศัยเหตุผลที่ถูกต้องเข้าประกอบด้วย จึงจะเกิดความรู้จริงและถูกต้องได้ เรียกว่า 
“ทฤษฎีวิเคราะห์ความรู้”  
 ซิกมุนต์ ฟรอยด์ก็ยังให้ความเห็นในเรื่องของจิตว่า เพศหรือกามารมณ์ เป็นสิ่งที่มีอิทธิพลต่อการ
พัฒนาของมนุษย์ ฟรอยด์เชื่อว่ามนุษย์มีสัญชาตญาณติดตัวมาแต่ก าเนิด พฤติกรรมของบุคคลเป็นผลมาจาก
แรงจูงใจหรือแรงขับพ้ืนฐานที่กระตุ้นให้บุคคลมีพฤติกรรม คือ สัญชาตญาณทางเพศ 2 ลักษณะคือ 
สัญชาตญาณเพ่ือการด ารงชีวิต, และสัญชาตญาณเพ่ือความตายซึ่งฟรอยด์อธิบายว่าสัญชาตญาณทั้ง 2 
ลักษณะมีความต้องการทางเพศเป็นแรงผลักดัน โดยที่ฟรอยด์ได้เปรียบเทียบมนุษย์เหมือนก้อนน้ าแข็ง ส่วนที่
ปรากฏและรู้สึกได้มีเพียงส่วนน้อยที่ลอบอยู่เหนือน้ า แต่ส่วนที่กว้างใหญ่คือส่วนที่จมอยู่ ใต้น้ าเป็นส่วนที่อยู่ใต้
ส านึก  
 จีน เพียเจต์ ผู้สร้างทฤษฎีพัฒนาการเชาวน์ปัญญา ทฤษฎีเกี่ยวกับพัฒนาการเชาวน์ปัญญาที่ผู้เขียน
เห็นว่ามีประโยชน์ส าหรับครู เขามองว่ารากฐานทางปรัชญาของทฤษฎีมาจากความพยายามที่จะเชื่อมโยง
ประสบการณ์เดิมกับประสบการณ์ใหม่  ด้วยกระบวนการที่พิสูจน์อย่างมีเหตุผล เป็นความรู้ที่เกิดขึ้นจากการ
ไตร่ตรอง ซึ่งถือเป็นปรัชญาปฏิบัตินิยมประกอบกับหลักฐานทางจิตวิทยาการเรียนรู้ที่มี  อิทธิพลต่อแนวคิด
ของเพียเจต์เอง ซึ่งเชื่อว่า การเรียนรู้เกิดขึ้นจาก การปรับตัวเข้าสู่สภาวะสมดุลย์ ระหว่างอินทรีย์และ
สิ่งแวดล้อม สรุปแล้วในพัฒนาการเชาวน์ปัญญาบุคคลต้องมีการปรับตัวซึ่งประกอบด้วยกระบวนการส าคัญ 2 
อย่างคือการดูดซึมหรือซึมซาบเข้าสู่โครงสร้างทางปัญญา และ การปรับโครงสร้างทางสติปัญญา เพียเจต์ กล่าว
ว่าระหว่างระยะเวลาตั้งแต่ทารกจนถึงวัยรุ่น คนเราจะค่อยๆสามารถปรับตัวเข้ากับสิ่งแวดล้อมได้มากขึ้น
ตามล าดับขั้น โดยเพียเจต์ได้แบ่งล าดับขั้นของพัฒนาการเชาวน์ปัญญาของมนุษย์ ไว้ 4 ขั้น คือ ประสาทสัมผัส
และการเคลื่อนไหวช่วงแรกเกิดถึง 2 ขวบ, ระยะก่อนปฏิบัติการทางความคิดความเข้าใจช่วงอายุ 18 เดือน – 
7 ปี, ระยะปฏิบัติการที่เป็นรูปธรรมช่วงอายุ 7 – 11 ปี และระยะปฏิบัติการความคิดความเข้าใจเชิงนามธรรม
ตั้งแต่อายุ 12 ปีขึ้นไป เป็นต้น 
 6.2 พุทธจิตวิทยาการสอนในพุทธปรัชญาเถรวาท 
 พุทธจิตวิทยาการสอนในพุทธปรัชญาเถรวาท เกี่ยวกับลีลาการสอนของพระพุทธเจ้า มีทั้งการสอน
แบบอธิบายให้เห็นชัดและเข้าใจแจ่มแจ้ง หรือเรียกว่า สันทัสสนา คือการอธิบายให้เห็นชัดแจ่มแจ้ง เหมือนจูง



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   7 

มือให้เห็นกับตา การสอนแบบโน้มน้าวจิตใจ หรือเรียกว่า สมาทปนา หมายถึง จูงใจให้เห็นจริงด้วย ชวนให้
คล้อยตาม จนต้องยอมรับและน าไปปฏิบัติ รวมถึงการสอนแบบให้ก าลังใจเพ่ือให้เกิดความอุตสาหะหรือ
เรียกว่า สมุตเตชนา หมายถึง เร้าใจให้แกล้วกล้า บังเกิดก าลังใจปลุกให้มีความอุตสาหะแข็งขัน มั่นใจว่าจะท า
ให้ส าเร็จได้ ไม่หวั่นระย่อต่อความเหนื่อยยาก และการสอนสอนให้เกิดความเพลิดเพลินไม่น่าเบื่อหน่าย  
เรียกว่า สัมปหังสนา หมายถึง ชโลมใจให้แช่มชื่น ร่าเริง เบิกบาน ฟังไม่เบื่อ และเปี่ยมได้ด้วยความหวัง เพราะ
มองเห็นคุณประโยชน์ที่จะได้รับการปฏิบัติ  
 ลีลาการสอนของพระพุทธองค์มีรูปแบบการสอนที่เป็นการเฉพาะส าหรับบุคคลในแต่ละระดับอีก
ด้วยรูปแบบการสอนของพระพุทธเจ้าซึ่งก็จะมีรูปแบบการสอนของพระพุทธเจ้ามีประเด็นส าคัญ 5 ประการ 
คือ การสอนแบบสนทนา วิธีนี้จ่าจะเป็นวิธีที่ทรงใช้บ่อยไม่น้อยกว่าวิธีใดๆ  โดยเฉพาะในเมื่อผู้มาเฝ้าหรือทรง
พบนั้น ยังไม่ได้เลื่อมใสศรัทธาในพระพุทธศาสนา และพระองค์ก็จะใช้วิธีที่เหมาะสมและง่ายต่อการท าความ
เข้าใจ เช่น สอนจากสิ่งที่เป็นรูปธรรมไปหาสิ่งที่เป็นนามธรรม เป็นการเปรียบเทียบสิ่งที่มองเห็นจับต้องได้ไปสู่
สิ่งที่จับต้องไม่ได้ หรือการสอนจากสิ่งที่รู้แล้วไปหาสิ่งที่ยังไม่รู้ เป็นการสอนในสิ่งที่รู้กันอยู่แล้วหรือเข้าใจใน
เรื่องนั้นๆแล้วมาสู่เรื่องที่ยังไม่รู้หรือยังไม่เข้าใจ บางครั้งพระองค์ก็ใช้วิธีสอนให้เกิดความคิดขึ้นมา เช่ น 
พระพุทธเจ้าทรงสอนนางกิสาโคตมี นอกจากนี้ยังมีการสอนแบบบรรยาย วิธีสอนแบบนี้ น่าจะทรงใช้ในที่
ประชุมใหญ่ในการแสดงธรรมประจ าวัน ซึ่งมีประชาชน หรือพระสงฆ์จ านวนมาก  และส่วนมากเป็นผู้มีพ้ืน
ความรู้ความเข้าใจ กับมีความเลื่อมใสศรัทธาอยู่แล้ว มาฟังเพ่ือหาความรู้ความเข้าใจเพ่ิมเติมและหาความสงบ
สุขทางจิตใจ นับได้ว่าเป็นคนประเภทและระดับใกล้เคียงกัน พอจะใช้วิธีบรรยายอันเป็นแบบกว้างๆ ได้  
 การสอนแบบตอบปัญหาก็ถือเป็นการสอนให้ผู้ที่มาฟังธรรมได้รับความรู้อีกวิธีหนึ่ง ผู้ที่มาถามปัญหา
นั้น นอกจากผู้ที่มีความสงสัยข้องใจในข้อธรรมต่างๆ แล้ว โดยมากเป็นผู้นับถือลัทธิศาสนาอ่ืน  บ้างก็มาถาม
เพ่ือต้องการรู้ค าสอนทางฝ่ายพระพุทธศาสนาหรือเทียบเคียงกับค าสอนในลัทธิของตน โดยที่ในการตอบ     
พระพุทธองค์ทรงสอนให้พิจารณาดูลักษณะของปัญหา และวิธีตอบให้เหมาะกันในสังคีติสูตร ท่านแยกประเภท
ปัญหาไว้ตามลักษณะวิธีตอบเป็น 4  อย่างคือ เอกังสพยากรณีย-ปัญหา หมายถึง ทรงตอบไปโดย ส่วนเดียว
ปัญหาที่ถึงตอบตรงไปตรงมาตายตัว ยกตัวอย่าง เช่น ถามว่าจักษุเป็นอนิจจังหรือ พึงตอบตรงไปได้ที่เดียวว่า 
ถูกแล้ว หรือการตอบแบบ ปฏิปุจฉาพยากรณียปัญหา หมายถึง ทรงถามย้อนกลับโดยเอาค าถามที่ ถามมา   
ย้อนถามไปอีกครั้งหนึ่ง แล้วก็จะได้ค าตอบเองเหมือนหลักของตรรกวิทยาปัญหาที่พึงย้อนถามแล้วจึงแก้ และ
วิธีการตอบแบบ วิภัชชพยากรณียปัญหา หมายถึง ทรงแยกตอบไปตามลักษณะของ เรื่องนั้นๆปัญหาที่จะต้อง
แยกแยะตอบ บางครั้งพระพุทธองค์ก็ทรงใช้วิธีฐปนียปัญหา คือ ไม่ตอบค าถามเพราะปัญหาบางอย่างเป็น เรื่อง
ไร้สาระ ตรัสออกไปแล้วก็ไม่เกิดประโยชน์อันใดแก่ผู้ฟัง ถ้ามี คนถามปัญหาอย่างนี้ พระองค์ก็จะไม่ตอบ  
 กลอุบายในการสอนเพ่ือให้ผู้ฟังเกิดความเข้าใจในเรื่องที่สงสัยหรือยังไม่กระจ่างอีกด้วยซึ่งพระพุทธ
องค์มีอุบายส าคัญ 10 ประการได้แก่ การยกอุทาหรณ์, การเปรียบเทียบด้วยข้ออุปมาการใช้อุปกรณ์การสอน, 
การท าเป็นตัวอย่าง, การเล่นภาษา, อุบายเลือกคน และการปฏิบัติรายบุคคลการรู้จักจังหวะและโอกาส,   
ความยืดหยุ่นในการใช้วิธีการ, การลงโทษและให้รางวัล, และกลวิธีแก้ปัญหาเฉพาะหน้า เป็นต้น เพื่อทรงสอน 
และถ้าจะกล่าวถึงลีลาการสอนกับรูปแบบการสอนนั้น ก็อาจเปรียบได้ว่า ลีลาการสอนจะใช้ส าหรับครูผู้สอน 
ส่วนรูปแบบการสอนก็เปรียบเสมือน สารที่ส่งไปมาระหว่าง ครู กับลูกศิษย์ส่วนอุบายในการสอนก็เปรียบได้ว่า
เป็นสื่อการสอนที่ท าให้ผู้ฟังเข้าใจได้ง่ายขึ้น และยิ่งไปกว่านั้นยังมี จริต 6 ที่พระพุทธองค์ทรงกล่าวไว้เพ่ือเป็น
การวิเคราะห์บุคคลในการแสดงออกซึ่งมีท่าทางอิริยาบถที่แตกต่างกันออกไป โดยสามารถท าให้วิเคราะห์
ประเมินได้ว่าแต่ละจริตควรใช้ลีลาการสอนและรูปแบบการสอนรวมถึงอุบายในการสอนอย่างไรถึงจะเกิด
ผลสัมฤทธิ์สูงสุด  



8  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 พุทธจิตวิทยาการสอนซึ่งเน้นค าสอนของพระพุทธองค์ยังมีปรากฏในพระวินัย พระสูตรและอภิธรรม 
และได้จ าแนกแยกย่อยออกเป็น 9 ประการเรียกว่า นวังคสัตถุศาสน์ คือ สุตตะ, เคยยะ, เวยยากรณะ, คาถา,
อุทาน, อิติวุตตกะ, ชาดก, อัพภูตธัมมะ และเวทัลละ อันเป็นเรื่องราวค าสอนที่มีประโยชน์และมีคุณค่าเป็น
อย่างยิ่ง เนื้อหามีทุกระดับตั้งแต่เรื่องที่เข้าใจง่ายจนถึงธรรมข้ันสูง 
 6.3 การวิเคราะห์พุทธจิตวิทยาการสอนในพุทธปรัชญาเถรวาท 
 ผลการวิเคราะห์พบว่าว่าลีลาการสอนสามารถน าไปประยุกต์ใช้ในการสอนได้เป็นอย่างดี ซึ่งลีลาการ
สอนของพระองค์ยังเป็นแนวทางการปฏิบัติที่ครูสามารถน ามาปรับใช้ในกิจกรรมการเรียนการสอน ดังนี้        
1) การสอนแบบสันทัสสนาจะมุ่งเน้นในเรื่องของการให้ค าอธิบายและมุ่งเน้นให้เกิดความเข้าใจในเรื่องที่
ต้องการสอนอย่างชัดเจนซึ่งจะสามารถน าไปประยุกต์ใช้ได้หลายด้าน เช่น วิชาวิทยาศาสตร์ หรือวิชาที่ต้องใช้
หลักการและเหตุผล โดยในบางเนื้อหาวิชาอาจเหมาะสมกับนักเรียนในระดับมัธยมขึ้นไป 2) การสอนแบบ
สมาทปทาจะมุ่งเน้นให้เป็นการสอนในลักษณะของการจูงใจให้คล้อยตามจนยอมรับและน าไปปฏิบัติเหมาะสม
กับรายวิชาและเนื้อหาที่เกี่ยวกับการปฏิบัติตนในชีวิตประจ าวันและใช้ชีวิตในสังคม ทั ศนคติ 3) การสอน
แบบสมุตเตชนาจะให้ความส าคัญกับการน าไปใช้ในสถานการณ์ที่นักเรียนต้องการขวัญและก าลังใจ ซึ่งสามารถ
น าไปประยุกต์ใช้ได้ทุกกลุ่มทุกระดับชั้น 4) การสอนแบบสัมปหังสนาจะมุ่งเน้นในด้านการสร้างความสามาร
น าไปประยุกต์ใช้กับสถานการณ์ที่ผู้เรียนเกิดอารมณ์เบื่อหน่าย 
            การวิเคราะห์รูปแบบการสอนที่จะเป็นเครื่องมือสามารถก าหนดแนวทางได้ว่าการสอนอย่างไร
เหมาะสมควรสอนกับบุคคลประเภทไหน ผลการวิเคราะห์พบว่า 1) การสอนแบบสนนทนาสามารถประยุกต์ใช้
ในสถานการณ์ที่ผู้เรียนยังไม่เข้าใจในเนื้อหาที่จะเรียน หรือมีความเข้าใจยังไม่ชัดเจน หรือรู้เพียงเล็กน้อย       
2) การสอนแบบบรรยายสามารถน าไปประยุกต์ด้านการสอนในระดับที่สูงขึ้นอาจเป็นระดับมัธยมปลายไป
จนถึงระดับอุดมศึกษา หรือประกาศนียบัตรวิชาชีพชั้นสูงที่ผู้ฟังต้องมีความรู้ความเข้าใจมาก่อนแล้ว 3) การ
สอนแบบตอบปัญหา สามารถน าไปประยุกต์ใช้ในสถานการณ์ที่เหมาะส าหรับค าถามนั้นสามารถแจกแจงหรือมี
รายละเอียดปลีกย่อยที่จะสามารถเจาะลึกลงไปได้อีกหรือเหมาะส าหรับสถานการณ์ที่ค าถามของผู้ถามมี
ความหมายในหลายแง่มุมหรือมีความหมายเคลือบคลุมหรือผู้ถามตั้งค าถามที่มีขอบข่ายกว้างเกินไป 4) การ
สอนแบบวางกฎข้อบังคับนี้สามารถน ามาประยุกต์ใช้ในสถานการณ์หรือเหตุการณ์อันเป็นประโยชน์ต่อความ
เป็นระเบียบในกลุ่มสังคม เช่น การวางกฎเรื่องการรักษาความสะอาด การรักษาเวลา การมีความรับผิดชอบ 
และการมีระเบียบวินัยต่อตนเอง 
             นวังคสัตถุศาสน์เป็นค าสอนของพระพุทธองค์ทั้ง 9 ประการเพ่ือการน าไปใช้ในสถานการณ์ต่างๆ 
สามารถสรุปได้ดังนี้ 1) สุตตะสามารถน าไปประยุกต์ใช้จะมุ่งเน้นให้ปรับใช้ในด้านการสอนเพ่ือเป็นการยกระดับ
ศีลธรรมซึ่งจะเหมาะสมที่สุดระดับชั้นมัธยมศึกษาตอนปลายขึ้นไป 2) เคยยะสามารถน าไปประยุกต์ใช้กับ
ผู้เรียนที่ยังไม่สามารถท าความเข้าใจในเนื้อหาที่ยากต่อการศึกษาให้เข้าใจได้ง่ายขึ้นมุ่งเน้นไปที่การอธิบายธรรม
ในประเด็นที่ส าคัญเพ่ือให้เข้าใจได้ง่าย 3) เวยยากรณะน าไปประยุกต์กับผู้เรียนทั่วไปที่จะมุ่งเน้นศึกษาในขั้นต้น
โดยอาศัยเนื้อหาที่เข้าใจได้ง่ายและในเด็กที่มีอายุตั้งแต่ 7 ปีขึ้นไป 4) คาถาสามารถน าไปประยุกต์ใช้กับบุคคล
ทั่วไปและในเด็กที่ต้องการศึกษาโดยมุ่งเน้นในด้านการปลูกฝังคุณธรรมจริยธรรมที่มีอายุตั้งแต่ 7 ปีขึ้นไป       
5) อุทานสามารถน าไปประยุกต์ใช้ส าหรับการเสริมสร้างกิจกรรมการเรียนรู้ที่มีสถานการณ์จ าลองเกิดขึ้น     
เช่น การจับกลุ่มแสดงละครที่มีคติสอนใจ 6) อิติวุตตกะสามารถประยุกต์ใช้กับการน าไปเป็นแบบทดสอบที่เป็น
อัตนัยโดยมีจุดประสงค์ในการวัดผลประเมินผลของผู้เรียนด้านความรู้ความเข้าใจในคุณธรรมจริยธรรม         
ซึ่งจะเหมาะสมส าหรับเด็กที่มีอายุตั้งแต่ 11 ปี 7) ชาดกสามารถน าไปประยุกต์ใช้กับการปลูกฝังคุณธรรม
จริยธรรมของผู้เรียนที่มีอายุตั้งแต่ 4 ปี ขึ้นไป 8) อัมภูตธัมมะจะเหมาะส าหรับบุคคลทั่วไปหรือผู้เรียนที่สนใจ



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   9 

และต้องการแนวปฏิบัติเพ่ือการเจริญภาวนาอย่างจริงจัง 9) เวลทัลละเหมาะส าหรับการน าไปประยุกต์ใช้
กิจกรรมการเรียนหรือเป็นการอภิปราย ถาม-ตอบ การสัมมนา การโต้วาที 
 
บรรณานุกรม 
 1. ภาษาไทย 
การศาสนา, กระทรวงศึกษาธิการ, กรม. (2525). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับหลวง. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์

มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
 (1) หนังสือภาษาไทย 
จิตรา วสุวาณิช. รศ.. (2533). จิตวิทยาการศึกษา. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามค าแหง. 
ชูศักดิ์ ทิพย์เกสร. (2540). พระพุทธเจ้าสอนอะไร. กรุงเทพ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
เดือน ค าดี. รศ.. ดร.. (2534). พุทธปรัชญา. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ โอ.เอส.พริ้นติ้ง เฮ้าส์. 
ธรรมปิฎก. (ป. อ. ปยุตฺโต) พระ. (2538). พจนานุกรมพุทธศาสน์  ฉบับประมวลธรรม.  กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
------------.  (2546). พจนานุกรมพุทธศาสน์  ฉบับประมวลศัพท์.  กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงราช

วิทยาลัย. 
------------. (2546). พุทธธรรม. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
บรรจบ บรรณรุจิ. (2537). อสีติมหาสาวก. กรุงเทพ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
บุญมี แท่นแก้ว. ผศ.. (2545). จริยศาสตร์ (ETHICS). กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์ โอ.เอส. พริ้นติ้ง เฮาส์. 
พรหมคุณาภรณ์. (ป. อ. ปยุตฺโต) พระ. (2551). พุทธวิธีในการสอน. กรุงเทพฯ : บริษัท สหมิตรพริ้นติ้ง แอนด์

พับลิสซิ่ง จ ากัด. 
พุทธทาสภิกขุ. (พระธรรมโกศาจารย์) พระ. (2538). มรดกธรรม. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์ธรรมสภา. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2531). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2525.  กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์อักษร

เจริญทัศน์. 
สมเด็จพระวันรัต. (จับ ฐิตธัมมเถระ). (2539)  พุทธวิธีทรงฝึกเวไนยชน. อนุสรณ์เนื่องในงานพิธีพระราชทาน        

เพลิงศพสมเด็จพระวันรัต, กรุงเทพ : หา้งหุ้นส่วนจ ากัดชวนพิมพ์. 
สมัคร บุราวาศ. (2552). พุทธปรัชญา : มองพุทธศาสนาด้วยทรรศนะทางวิทยาศาสตร์. กรุงเทพฯ :        

โรงพิมพ์ศยาม. 
------------. (2554). จิตวิทยาและการท าใจ. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ศยาม. 
สุชีพ  ปุญญานุภาพ. (2541). พระไตรปิฎกฉบับประชาชน. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
สุรีย์ มีผลกิจ. (2543). พระพุทธกิจ 45 พรรษา. กรุงเทพ : บริษัท คอมฟอร์ม จ ากัด. 
แสง จันทร์งาม. (2511). พุทธศาสนากับสังคมไทย. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
ศิริบูรณ์ สายโกสุม. รศ. ดร.. (2542). จิตวิทยาการศึกษา. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัย

รามค าแหง. 
วศิน อินทสระ. (2542). พุทธปฏิภาณ. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์ธรรมกิตติ. 

 (2) วิทยานิพนธ์ / สารนิพนธ์ 
นภดล เจนอักษร. (2526). การศึกษาวิธีสอนของพระพุทธเจ้า. ปริญญานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต. 

บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ มหาสารคาม. 



10  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

แหวนทอง บุญญาคโม (บุญค า). พระมหา. (2534). วิธีการสอนของพระพุทธเจ้าตามที่ปรากฏในพระสูตร              
และพระวินัย. วิทยานิพนธ์ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหามกุฏราช
วิทยาลัย. 

ทวี มหาปญฺโญ (ละลง). พระมหา. (2545). การศึกษาเชิงวิเคราะห์พุทธวิธีการสอนในธัมมปทัฏฐกถา.                 
วิทยานิพนธ์ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 

 2. ภาษาอังกฤษ 
Connaughton. Patrick A..  (2009). An Introduction to ancient Western Philosophy.  Nakorn 

Pathom :  Academic Promotion and Development Center Saengtham college. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   11 

ศึกษาความรู้เรื่องความตายของชาวพุทธในยุคปัจจุบัน : ศึกษาเฉพาะกรณีหมู่บ้าน 
มหามงคล 2 ต าบลศาลายา อ าเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม 

A STUDY OF MODERN BUDDHISTS’ KNOWLEDGE IN DEATH 
: A CASE STUDY OF MAHAMONGKOL VILLAGE 2 SALAYA, BUDDHAMONTHON DISTRICT,  

NAKHON PATHOM PROVINCE 
 
 

สุรพงษ์ กุมาร 
Surapong Kumarn 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahamakut Buddhist University 

พูนศักดิ์ กมล 
Poonsak Kamo 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

Email: surapong@gmail.com  
วันที่รับบทความ (Received) : 14 พฤษภาคม 2564 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 29 พฤษภาคม 2564 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 29 พฤษภาคม 2564 

 
 

บทคัดย่อ 
 สารนิพนธ์นี้มีวัตถุประสงค์ ดังนี้ 1) เพ่ือศึกษาความรู้เรื่องความตายของชาวพุทธหมู่บ้านมหามงคล 2 
ต าบลศาลายา อ าเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม 2) เพ่ือศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างปัจจัยส่วนบุคคลกับ
ความรู้เรื่องความตายของชาวพุทธหมู่บ้านมหามงคล 2 ต าบลศาลายา อ าเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม 
และ 3) เพ่ือศึกษาข้อเสนอแนะเกี่ยวกับความรู้เรื่องความตายของชาวพุทธหมู่บ้านมหามงคล 2 ต าบลศาลายา 
อ าเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม กลุ่มตัวอย่างที่ใช้ในการวิจัยครั้งนี้ ได้แก่ ชาวพุทธหมู่บ้านมหามงคล 2 ต าบล
ศาลายา อ าเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม  จ านวนทั้ งสิ้น  333 ตัวอย่าง เครื่องมือที่ ใช้การวิจัย                  
คือ แบบสอบถาม สถิติที่ใช้ในการวิจัย ได้แก่ ค่าความถี่ ค่าร้อยละ ค่าเฉลี่ย ส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน และค่าไคว
แสวค ์
 ผลการวิจัย พบว่า 
 1. ความรู้เรื่องความตายของชาวพุทธหมู่บ้านมหามงคล 2 ต าบลศาลายา อ าเภอพุทธมณฑล จังหวัด
นครปฐม โดยรวมอยู่ในระดับมาก เมื่อพิจารณาเป็นรายด้าน พบว่า ด้านที่มีค่าเฉลี่ยสูงสุด ได้แก่ ความ
หมายความตาย รองลงมาได้แก่ อารมณ์ของผู้ใกล้ตาย สาเหตุของความตาย ประโยชน์ที่เกิดจากการพิจารณา
ความตาย ประเภทของความตาย ปรากฏการณ์ก่อนตาย และด้านที่มีค่าเฉลี่ยต่ าสุดได้แก่  วิธีพิจารณาความ
ตาย ตามล าดับ 2. ผลการทดสอบสมมติฐาน พบว่า เพศ อายุ วุฒิการศึกษาทางโลก และวุฒิการศึกษาทาง
ธรรม ของชาวพุทธหมู่บ้านมหามงคล 2 ต าบลศาลายา อ าเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม ไม่มีความสัมพันธ์
กับความรู้เรื่องความตาย 3. ข้อเสนอแนะ พบว่า การตายเป็นเรื่องปกติ ชีวิตเกิดมาก็ย่อมต้องตาย ไม่มีสิ่งใดอยู่



12  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

ได้ โดยไม่มีการเปลี่ยนแปลง และไม่มีผู้ใดไม่เป็นทุกข์ เมื่อความตายมาถึง ดังนั้น จึงควรท าความดีตามแนวค า
สอนของพุทธศาสนา จึงไม่ควรกลัวที่จะตายจงพร้อม และท าจิตใจให้สงบเมื่อวาระแห่งความตายมาถึง 
ค าส าคัญ: ความรู้, ความตาย, ชาวพุทธ 
 
Abstract 
 The objectives of this thematic paper were as follows; 1) To study the knowledge 
and understanding in death of Buddhists at Mahamongkol Village 2 Salaya, Buddhamonthon 
District, Nakhon Pathom Province, 2) To study the relation between personal factors and the 
knowledge in death of Buddhists at Mahamongkol Village 2 Salaya, and 3) To study the 
suggestions regarding the knowledge and understanding in death of Buddhists at 
Mahamongkol Village 2 Salaya. The random samplings used in this research were 333 
Buddhists living at Mahamongkol Village 2 Salaya, Buddhamonthon District, Nakhon Pathom 
Province. The instrument used in this research was the questionnaire. The statistics used for 
data analysis were frequency, percentage, means, standard deviation and Chi Square. 
 The results of research were found as follows:- 
 1. In overall, the knowledge in death of Buddhists was at a high level. In aspects, the 
level of knowledge in meaning of the death came first and followed by emotion of the 
dying persons, causes of death, benefits from mindfulness of death, types of death, 
phenomena occurring before death, and contemplation of death respectively. 2. The 
personal factors; namely, sex, age and levels of education in both worldly and secular fields 
were not related to knowledge and understanding in death. 3. The suggestions were that the 
death is a normal phenomenon. Whatever is occurred, that is destroyed. Nothing lasts 
forever. No one feels distressed at times of death. Everyone should do goodness according 
to Buddhism. One should be prepared for death and ready to confront with death mindfully 
and peacefully. 
Keywords: the knowledge and understanding, death, Buddhists 
 
1. ความเป็นมาและความส าคัญของปัญหา 
 พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งปัญญา มีเหตุมีผลเมื่อน ามาประพฤติปฏิบัติตามถึงที่สุดย่อมสามารถ
เป็นที่พ่ึงของสรรพสัตว์ทั้งหลาย น าไปสู่ความพ้นทุกข์ได้จริงแน่นอน หัวใจของพระพุทธศาสนา คือ พระรัตนตรัย 
หรือแก้ว 3 ประการ คือ พระพุทธ พระธรรม พระอริยสงฆ์ พระบรมศาสดา  ทรงค้นพบแนวทางพ้นทุกข์ได้ด้วยพระองค์
เอง คือ อริยสัจ 4 เป็นยอดของความจริงแท้ ซึ่งมีอยู่ในธรรมชาติของโลกนี้ พระองค์ตรัสว่า  “สิ่งเหล่านี้มีอยู่
ประจ าของโลกอยู่แล้ว พระองค์เพียงค้นพบน ามาปฏิบัติถึงที่สุด และพ้นทุกข์ได้จริงแน่นอน” การที่เราจะรับหรือนับ
ถือสิ่งใดสิ่งหนึ่งเป็นหลักประจ าใจเป็นที่พ่ึงอาศัยก็จ าต้องพิจารณาให้เห็นว่าสิ่งนั้นมีดีอย่างไร เป็นที่พ่ึงแก่เราได้
อย่างไรเสียก่อน เมื่อเห็นว่ามีดี และมีประโยชน์จริงแล้ว จึงควรนับถือหรือรับไว้ เช่นนี้ก็ชื่อว่าฉลาด ถือเอาแต่
สิ่งที่ดีมีประโยชน์ จ าต้องพิจารณาให้ดีว่าพุทธศาสนานั้นมีดีอย่างไร เป็นประโยชน์แก่ชีวิตเราอย่างไร         
ชีวิตตั้งแต่เกิดจนตายและหลังความตายแล้วไปไหนพระพุทธศาสนาให้ค าตอบได้ 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   13 

 ชีวิต แปลว่า ความเป็นอยู่ ตรงข้ามกับความตาย ในทางวิทยาศาสตร์ ให้ความหมายของชีวิตไว้ว่า 
ชีวิต คือ ความสามารถ ที่จะกินได้ แปรสภาพสิ่งที่กินได้ เติบโตได้ ปรับตัวเข้ากับสิ่งแวดล้อมได้และสืบพันธุ์ได้         
แต่ในความหมายทางพระพุทธศาสนา ชีวิต คือ ขันธ์ 5 (ส่วนประกอบห้าอย่าง) และขันธ์ 5 นี้ สามารถแยก
ออกได้เป็นส่วนประกอบ 5 อย่าง คือ (1) รูป ได้แก่ ร่างกาย (2) เวทนา ได้แก่ ความรู้สึกสุข ทุกข์ และความรู้สึก
ไม่สุขไม่ทุกข์ (3) สัญญา ได้แก่ ความจ าได้หมายรู้ เช่น จ าคน จ าของ จ าสีขาว จ าสีแดง เป็นต้น (4) สังขาร ได้แก่ 
เครื่องปรุงของจิตซึ่งปรุงแต่งจิตให้ดี หรือชั่ว หรือเป็นกลาง ๆ และ (5) วิญญาณ ได้แก่ ความรู้แจ้งอารมณ์ ทาง
ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ 
 การมองชีวิตตามความหมายทางพระพุทธศาสนานี้ มุ่งให้เห็นว่าสิ่งที่เรียกว่า “สัตว์” “บุคคล” หรือ 
“ตัวตน” นั้น เมื่อแยกออกไปแล้ว ก็จะพบแต่ส่วนประกอบ 5 ส่วนเหล่านี้เท่านั้นไม่มีสิ่งอ่ืนเหลืออยู่ที่จะมาเป็น
ตัวตนต่างหากได้ และแม้ขันธ์ 5 เหล่านั้นแต่ละอย่างก็มีอยู่เพียงในรูปที่สัมพันธ์เนื่องอาศัยกันไม่เป็นอิสระ     
ไม่มีโดยตัวของมันเอง ดังนั้น ขันธ์ 5 แต่ละอย่าง ๆ นั้น ก็ไม่ใช่ตัวตนอีกเช่นกัน และสิ่งที่เป็นตัวตนอยู่ต่างหาก
จากส่วนประกอบเหล่านี้ก็ไม่มี เมื่อมองเห็นเช่นนั้นแล้ว ก็จะถอนความยึดมั่นถือมั่นในเรื่องตัวตน (อัตตวาทุ
ปาทาน) ได้ เมื่อถอน ความยึดมั่นถือมั่นในเรื่องตัวตนได้ ก็จะไม่เป็นทุกข์ และนับว่าเป็นการเข้าถึงจุดหมายที่
ต้องการตามคติทางพระพุทธศาสนา 
 หมู่บ้านมหามงคล 2 เป็นกลุ่มชุมชนของข้าราชบริพารในพระองค์ทั้งสิ้น ก่อตั้งขึ้นมาเมื่อ พ.ศ. 2537 
ต าบลศาลายา อ าเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม เป็นลักษณะเรือนแถว 2 ชั้น จ านวน 698 ห้อง มีประชากร
อาศัยอยู่ประมาณ 2,002 คน มีคณะบริหารกิจการหมู่บ้าน ลักษณะทิศเหนือติดต่อกับหมู่บ้านราษฎร        
สวนผลไม้ ทิศใต้ติดต่อกับหมู่บ้านสินทรัพย์มั่นคง ทิศตะวันตกติดต่อกับถนนหลวงแผ่นดินสาย ศาลายา - บาง
ภาษี ทิศตะวันออกติดต่อกับคลองทวีวัฒนา มีถนนริมคลองตลอดแนวหมู่บ้าน และจัดถนนซอยจากคลองทิศ
ตะวันออกสู่ถนน ศาลายา - บางภาษี ทิศตะวันตกทั้งสิ้น 15 ซอย โดยมีทางเข้าออกหมู่บ้านที่ซอย 8          
เพ่ือออกไปปฏิบัติงาน และกระท ากิจต่าง ๆ ในสภาวะสังคมการปกครองอันสับสนวุ่นวาย ท าให้ทุกสังคมมี
ความขัดแย้งและ มีเหตุการณ์เสียชีวิตเกิดขึ้นในหมู่บ้านหลายครั้ง ซึ่งประชากรในหมู่บ้าน นับเนื่องว่าเป็นกลุ่ม
ชนที่มีความสัมพันธ์กันเปรียบเสมือนญาติที่เคยร่วมปฏิบัติงานกันมาหลายชั่วอายุคน  
 ดังนั้น ผู้วิจัยจึงสนใจว่าจะท าอย่างไรกับปัญหานี้ให้บรรเทาเบาบางลงและหมดไปในที่สุดซึ่งเป็นการ
ตอบแทนสังคมทั้งยังได้ให้ประชากรในหมู่บ้านมีหลักการปฏิบัติตนอย่างมีความรู้ในขณะด ารงชีวิตอยู่ในโลก
มนุษย์กับมองเห็นแนวทางสืบต่อไปอย่างมีความหวัง  
 
2. วัตถุประสงค์ของการวจิัย 
 2.1 เพ่ือศึกษาความรู้เรื่องความตายของชาวพุทธหมู่บ้านมหามงคล 2 ต าบลศาลายา อ าเภอพุทธ
มณฑล จังหวัดนครปฐม  
 2.2 เพ่ือศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างปัจจัยส่วนบุคคลกับความรู้ เรื่องความตายของชาวพุทธหมู่บ้าน
มหามงคล 2 ต าบลศาลายา อ าเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม จ าแนกตามตัวแปรอิสระ 
 2.3 เพ่ือศึกษาข้อเสนอแนะเกี่ยวกับความรู้เรื่องความตายของชาวพุทธหมู่บ้านมหามงคล 2 ต าบล
ศาลายา อ าเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม 
 
3. สมมติฐานของการวิจัย  
 3.1 เพศ มีความสัมพันธ์กับความรู้เรื่องความตายของชาวพุทธหมู่บ้านมหามงคล 2 ต าบลศาลายา 
อ าเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม 



14  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 3.2 อายุ มีความสัมพันธ์กับความรู้เรื่องความตายของชาวพุทธหมู่บ้านมหามงคล 2 ต าบลศาลายา 
อ าเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม 
 3.3 วุฒิการศึกษาทางโลก มีความสัมพันธ์กับความรู้เรื่องความตายของชาวพุทธหมู่บ้านมหามงคล 2 
ต าบลศาลายา อ าเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม 
 3.4 วุฒิการศึกษาทางธรรม มีความสัมพันธ์กับความรู้เรื่องความตายของชาวพุทธหมู่บ้านมหามงคล 
2 ต าบลศาลายา อ าเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม 
 
4. ขอบเขตของการวิจัย 
 4.1 ขอบเขตด้านประชากร ได้แก่ ชาวพุทธหมู่บ้านมหามงคล 2 ต าบลศาลายา อ าเภอพุทธมณฑล จังหวัด
นครปฐม จ านวน 333 คน จากประชากร จ านวน 2,002 คน 
 4.2 ขอบเขตด้านเนื้อหา ได้แก่ ความรู้เรื่องความตายของชาวพุทธหมู่บ้านมหามงคล 2 ต าบลศาลายา 
อ าเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม ประกอบไปด้วย 1) ความหมายของความตาย, 2) ประเภทของความตาย, 
3) สาเหตุของความตาย, 4) ปรากฏการณ์ก่อนตาย, 5) อารมณ์ของผู้ใกล้ตาย, 6) วิธีพิจารณาความตาย และ         
7) ประโยชน์ที่เกิดจากการพิจารณาความตาย 
 4.3 ขอบเขตด้านพ้ืนที่ ได้แก่ หมู่บ้านมหามงคล 2 ต าบลศาลายา อ าเภอพุทธมณฑล จังหวัด
นครปฐม  
 
5. ประโยชน์ทีไ่ด้รับจากการวิจัย 
 5.1 ท าให้ทราบความรู้เรื่องความตายของชาวพุทธหมู่บ้านมหามงคล 2 ต าบลศาลายา อ าเภอพุทธ
มณฑล จังหวัดนครปฐม  
 5.2 ท าให้ทราบความสัมพันธ์ระหว่างปัจจัยส่วนบุคคลกับความรู้เรื่องความตายของชาวพุทธหมู่บ้าน
มหามงคล 2 ต าบลศาลายา อ าเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม  
 5.3 ท าให้ทราบข้อเสนอแนะเกี่ยวกับความรู้เรื่องความตายของชาวพุทธหมู่บ้านมหามงคล 2 ต าบล
ศาลายา อ าเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม 
 5.4 ท าให้สามารถน าข้อมูลที่ได้จากการศึกษาวิจัยครั้งนี้ไปเป็นแนวทางในการปรับปรุงแก้ไขเกี่ยวกับ
ความรู้เรื่องความตายแก่ชาวพุทธหมู่บ้านมหามงคล 2 ต าบลศาลายา อ าเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม 
 
6. ค านิยามศัพท์เฉพาะที่ใช้ในการวิจัย  
 1) ความหมายของความตาย หมายถึง การหมดสิ้นลมหายใจ ความขาดสูญของชีวิตในภพหนึ่ง ๆ 
หรือการที่ร่างกายแตกสลายไป ไม่มีการเคลื่อนไหว อวัยวะทุกส่วนหยุดการท างาน 
 2) ประเภทของความตาย หมายถึง การตายเพราะหมดอายุเป็นกาลมรณะ หมดกรรมเป็นกาล
มรณะ หมดอายุ และหมดกรรมเป็นกาลมรณะ ตายก่อนหมดอายุ และหมดกรรมเป็นอกาลมรณะ 
 3) สาเหตุของความตาย หมายถึง สาเหตุของความตายมี 4 ประเภทบ้าง 5 ประเภทบ้าง , อายุ
ขยมรณะ คือ ตายเพราะสิ้นอายุตาย, ตายเพราะสิ้นกรรม เรียกว่า กรรมขยมรณะ, ตายเพราะสิ้นบุญ เรียกว่า 
บุญญขยมรณะ และชาติปัจจยามรณะ คือ ตายเพราะมีการเกิดเป็นปัจจัย 
 4) ปรากฏการณ์ก่อนตาย หมายถึง ระยะเวลาใกล้ตายมี 2 อย่าง, มรณสันติวิถี คือ วิถีจิตใกล้ตาย, วิถีจิต
ใกล้ จะเกิดขึ้นภายใน 1-2 นาที, 1-2 ชั่วโมง วิถีจิตใกล้ตายจะปรากฏให้เห็น, ปรากฏการณ์ก่อนตายมี 2 
ลักษณะ 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   15 

 5) อารมณ์ของผู้ใกล้ตาย หมายถึง อารมณ์ของผู้ใกล้ตายมี 3 อย่าง, กรรมอารมณ์ ได้แก่ อารมณ์ที่
เกิดขึ้นด้วยอ านาจกรรม, อารมณ์ที่ เกิดเป็นนิมิตขึ้นเพราะการกระท า เรียกว่า กรรมนิมิต, คตินิมิต คือ 
เครื่องหมายที่เป็นการบ่งบอกถึงสถานที่ที่ไปเกิด, กรรมนิมิต คือ การนึกถึงกรรมเล็กน้อย ย่อมสามารถท าให้ไป
เกิดในอบายภูมิได ้
 6) วิธีพิจารณาความตาย หมายถึง ระลึกถึงความตายให้ปรากฏเหมือนเพชฌฆาต, ระลึกถึงความ
ตายโดยพิจารณาถึงความเสื่อมแห่งอายุ, ระลึกถึงความตายโดยไม่มีเครื่องหมายบอกกล่าว, ระลึกถึงความตาย
โดยไม่มีก าหนดเวลาชัดเจน 
 7) ประโยชน์ที่เกิดจากการพิจารณาความตาย หมายถึง ท าใจยอมรับต่อความตายได้ดี, เปลี่ยน
อารมณ์ให้ดีขึ้นได้, อบรมจิตจนสามารถให้ปัญญาเจริญได้อย่างมั่นคง, ท าให้จิตใจสะอาดหมดจดได้, ท าให้เกิด
ความสงบเบาใจได้ด ี
 8) ความตาย หมายถึง การสิ้นใจ สิ้นชีวิต ไม่เป็นอยู่ต่อไป สิ้นสภาพของการมีชีวิต สมองหยุดท างาน 
หัวใจหยุดเต้น หายใจเองไม่ได้ 
 9) ชาวพุทธในยุคปัจจุบัน หมายถึง ประชาชนชาวพุทธชาย และหญิงที่อาศัยอยู่ในหมู่บ้าน มหา
มงคล 2 ต าบลศาลายา อ าเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม 
 10) เพศ หมายถึง เพศของผู้ตอบแบบสอบถามส าหรับสารนิพนธ์ฉบับนี้ แบ่งเป็น 2 เพศ ได้แก่       
1) เพศชาย และ 2) เพศหญิง 
 11) อายุ หมายถึง อายุของผู้ตอบแบบสอบถามส าหรับสารนิพนธ์ฉบับนี้ แบ่งเป็น 5 กลุ่ม คือ        
1) น้อยกว่า 30 ปี, 2) 30 - 40 ปี, 3) 41 - 50 ปี และ4) 51 ปี ขึ้นไป 
 12) วุฒิการศึกษาทางโลก หมายถึง วุฒิการศึกษาทางโลกของผู้ตอบแบบสอบถามส าหรับสารนิพนธ์
ฉบับนี้ แบ่งเป็น 4 ระดับ ได้แก่ 1) ไม่เกินระดับมัธยมศึกษา, 2) ระดับอนุปริญญา/ปวส., 3) ระดับปริญญาตรี 
และ 4) ระดับปริญญาโทข้ึนไป 
 13) วุฒิการศึกษาทางธรรม หมายถึง วุฒิการศึกษาทางธรรมของผู้ตอบแบบสอบถามส าหรับสาร
นิพนธ์ฉบับนี้ แบ่งเป็น 4 ระดับ ได้แก่ 1) ธรรมศึกษาชั้นตรี, 2) ธรรมศึกษาชั้นโท, 3) ธรรมศึกษา ชั้นเอก และ      
4) อ่ืน ๆ ที่ผู้ตอบแบบสอบถามระบุไว้ 
 

7. สรุปกรอบแนวคิดที่ใช้ในการวิจัย 
 จากแนวคิด เรื่องความรู้ในเอกสารงานวิจัยต่าง ๆ ที่กล่าวมาแล้วนั้น ผู้วิจัยได้ก าหนดกรอบ
แนวความคิดด้วยการก าหนดตัวแปรอิสระ คือ เพศ วุฒิการศึกษาทางโลก และวุฒิการศึกษาทางธรรม ที่สัมพันธ์
กับความรู้เรื่องความตาย และได้ก าหนดตัวแปรตาม คือ ความส าคัญของความรู้เรื่องความตาย เป็นต้นโดยจะ
เห็นว่าความตายนั้นย่อมเกิดขึ้นกับทุกคนได้ทุกกาลเวลาและทุกสถานที่ไม่สามารถอาจรู้ได้ ควรก าหนดด้ วย
สติปัญญา เพ่ือรับสภาพความตายด้วยใจอาจหาญ ดังนั้น เกี่ ยวกับเรื่องความตายนี้ พุทธศาสนาจึงได้ให้
หลักการเพื่อน ามาเป็นกรอบแนวคิดตามแผนภูมิแสดงสรุปกรอบแนวคิดที่ใช้ในการวิจัยดังนี้ 
 
 
 
 
 
 



16  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 ตัวแปรอิสระ        ตัวแปรตาม 
 
 
 
 
 
 
 
7. บทสรุปและอภิปรายผล 
  
 
 
 
 จากการสรุปผลการวิจัยศึกษาความรู้เรื่องความตายของชาวพุทธหมู่บ้านมหามงคล 2 ต าบลศาลายา 
อ าเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐมประกอบไปด้วย 1) ความหมายของความตาย 2) ประเภทของความตาย    
3) สาเหตุของความตาย 4) ปรากฏการณ์ก่อนตาย 5) อารมณ์ของผู้ใกล้ตาย 6) วิธีพิจารณาความตาย และ     
7) ประโยชน์ที่เกิดจากการพิจารณาความตาย สามารถน ามาอภิปรายผลได้ดังนี้ 
 การวิเคราะห์ความรู้เรื่องความตายของชาวพุทธหมู่บ้านมหามงคล 2 ต าบลศาลายา  อ าเภอพุทธ
มณฑล จังหวัดนครปฐม พบว่า ความรู้เรื่องความตายของชาวพุทธหมู่บ้านมหามงคล 2 ต าบลศาลายา อ าเภอพุทธ
มณฑล จังหวัดนครปฐม โดยรวมมีความรู้อยู่ในระดับมาก ที่เป็นเช่นนี้อภิปรายได้ว่า การวัดความรู้เป็นการวัด
สมรรถภาพของสมองด้วยการระลึกของความจ าเกี่ยวกับเรื่องราว ประสบการณ์ โดยใช้เครื่องมือหรือแบบทดสอบ
ดังนี้ แบบทดสอบเชิงปฏิบัติ เป็นการทดสอบด้วยการลงมือกระท าจริง ๆ และแบบสอบถามที่ใช้กันโดยทั่วไป     
โดยที่ผู้ตอบแบบสอบถาม ต้องตอบทั้งหมด รวมทั้งการทดสอบแบบปากเปล่า โดยการพูดแทนการเขียน
แบบสอบถามด้วย และความรู้ หมายถึง การรับรู้ข้อเท็จจริง กฎเกณฑ์ เหตุการณ์และรายละเอียดต่าง ๆ ที่เกิดขึ้น 
จากการสังเกต การศึกษา รายงาน หรือประสบการณ์ โดยท าหน้าที่อธิบายปรากฏการณ์ต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นตลอดจน
การคาดการณ์ผลที่จะเกิดขึ้นในอนาคต เพ่ือให้เกิดความเข้าใจสาเหตุและสามารถแก้ไขปัญหาได้ ตามพ้ืนฐานและ
ความสามารถของแต่ละบุคคล โดยชาวพุทธนั้นมีความรู้เรื่องความตาย ซึ่งประกอบไปด้วย 1) ความหมายของ
ความตาย 2) ประเภทของความตาย 3) สาเหตุของความตาย 4) ปรากฏการณ์ก่อนตาย 5) อารมณ์ของผู้ใกล้ตาย 
6) วิธีพิจารณาความตาย และ 7) ประโยชน์ที่เกิดจากการพิจารณาความตาย ทั้งนี้ชาวพุทธมีความรู้เรื่องพวกนี้
อยู่ในระดับมาก 
 เมื่อแบ่งเป็นรายด้านในการอภิปรายผล สามารถสรุปตามล าดับได้ดังนี้ 
 1. ความหมายของความตาย โดยรวมซึ่งมีค่าแปลผลอยู่ในระดับมาก อภิปรายได้ว่าเป็นเพราะ      
ชาวพุทธนั้นมีความรู้เรื่องความตาย ซึ่งประกอบไปด้วย 1) ความหมายของความตาย 2) ประเภทของความ
ตาย 3) สาเหตุของความตาย 4) ปรากฏการณ์ก่อนตาย 5) อารมณ์ของผู้ใกล้ตาย 6) วิธีพิจารณาความตาย 
และ 7) ประโยชน์ที่เกิดจากการพิจารณาความตาย ทั้งนี้ชาวพุทธมีความรู้เรื่องพวกนี้อยู่ในระดับมาก  
 เมื่อพิจารณาเป็นรายข้อของความหมายของความตาย พบว่า ข้อที่มีค่าเฉลี่ยสูงสุด ซึ่งมีค่าแปลผลอยู่
ในระดับมาก คือ ร่างกายแตกดับ อภิปรายได้ว่าเป็นเพราะกลุ่มตัวอย่างนั้นมีความรู้เรื่องนี้ดี เช่น เมื่อถึงอายุขัย
จะต้องดับสูญด้วยความชราก็ดี โรคภัยไข้เจ็บก็ดี จิตก็จะเตรียมตัวไว้ เวลาหมดลมก็จะมีสติสัมปชัญญะ รู้สึกตัว

ปัจจัยส่วนบุคคล 
- เพศ 
- อายุ 
- วุฒิการศึกษาทางโลก 
- วุฒิการศึกษาทางธรรม 
 

 

ความรู้เรื่องความตายของชาวพุทธ หมู่บ้าน
มหามงคล 2 ต าบลศาลายา อ าเภอพุทธ
มณฑล จังหวัดนครปฐม 

- ความหมายของความตาย 
- ประเภทของความตาย 
- สาเหตุของความตาย 
- ปรากฏการณ์ก่อนตาย 
- อารมณ์ของผู้ใกล้ตาย 
- วิธีพิจารณาความตาย 
- ประโยชน์ที่เกิดจากการ พิจารณาความตาย 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   17 

ว่าร่างกายใกล้แตกดับหากว่าร่างกายดับโดยกะทันหัน เช่น รถคว่ า รถชน ถูกยิงตาย ฯลฯ ซึ่งการตายแบบนี้จิต
มิได้เตรียมพร้อมหรือเตรียมตัวมาก่อน ครั้นร่างกายแตกดับจิต ก็จะขาดจากร่างกายทันที โดยมิทันรู้ตัวและ    
ก็จะกระท าให้กิจวัตรที่เคยกระท าหรือสิ่งที่จิตคิด พะวงอยู่หรืออาจท่องเที่ยวไปตามที่ต่าง ข้อที่มีค่าเฉลี่ยต่ าสุด 
ซึ่งมีค่าแปลผลอยู่ในระดับมาก คือ สิ้นอายุขัย อภิปรายได้ว่าเป็นเพราะกลุ่มตัวอย่างยังอาจไม่มีความรู้ในเรื่อง 
การสิ้นอายุขัย ทั้งนี้ หมายถึง เมื่อชีวิตของสัตว์โลกในภพภูมิต่าง ๆ ได้แก่ 1. อบายภูมิ 4 คือ ดิรัจฉาน อสุรกาย 
เปรต นรก ซึ่งมีความทุกข์มาก 2. มนุษยภูมิ 1 คือ มนุษยโลก ซึ่งมีความสุข ความทุกข์ หรือไม่สุขไม่ทุกข ์      
3. เทวภูมิ 6 คือ สวรรค์/ เทวโลก ซึ่งมีความสุข แต่ถ้าหมดบุญต้องไปเกิดอีก 4. รูปภูมิ 16 อรูปภูมิ 4 คือ 
พรหมโลก ซึ่งมีความสุข เหล่านี้ได้สิ้นอายุไขลง ก็จะถึงแก่ความแตกดับในภพภูมิที่ตนเป็นอยู่ และกลับไปเวียน
ว่ายตายเกิดอีกครั้ง ยกเว้นอริยบุคคลชั้นสุทธาวาสจะไม่ไปเกิดในภพภูมิใดอีก เมื่อท่านเหล่านี้ได้ปฏิบัติธรรม 
จนเข้าใจในเรื่องของความตายได้อย่างมีสติและสงบ รู้ว่าความตายเกิดขึ้นทุกขณะ สามารถเข้าสู่นิพพานและไม่
ต้องเข้ามาเกี่ยวข้องในเรื่องของอายุไขซึ่งมีในสัตว์ต่าง ๆ อีก คือ หลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิด 
 2. ประเภทของความตาย โดยรวมซึ่งมีค่าแปลผลอยู่ในระดับมาก อภิปรายได้ว่าเป็นเพราะกลุ่ม
ตัวอย่างนั้นมีความรู้ในเรื่องประเภทของตายในระดับดี โดยประกอบไปด้วย ตายเพราะหมดอายุเป็นกาลมรณะ 
ตายเพราะหมดกรรมเป็นกาลมรณะ และตายเพราะหมดอายุและหมดกรรมเป็นกาลมรณะ ท าให้ในด้านนี้มีความรู้ที่
ดี 
 เมื่อพิจารณาเป็นรายข้อของประเภทของความตาย พบว่า ข้อที่มีค่าเฉลี่ยสูงสุด ซึ่งมีค่าแปลผลอยู่ใน
ระดับมาก คือ ความตายมี 2 ประเภท อภิปรายได้ว่าเป็นเพราะกลุ่มตัวย่างนั้นสามารถแยกแยะได้ว่าความตาย
นั้นมีกี่ประเภท โดยกลุ่มตัวอย่างนั้นอาจมีความสนใจในเรื่องประเภทของความตาย จึงศึกษาหาความรู้ในเรื่อง
นี้ จึงท าให้ข้อนี้มีความรู้มากในเรื่องของประเภทของความ ข้อที่มีค่าเฉลี่ยต่ าสุด ซึ่งมีค่าแปลผลอยู่ในระดับน้อย 
คือ ตายเพราะหมดอายุและหมดกรรมเป็นกาลมรณะ กับตายก่อนหมดอายุเพราะหมดกรรมเป็นอกาลมรณะ 
อภิปรายได้ว่าเป็นเพราะกลุ่มตัวอย่างนั้นไม่อาจแยกแยะได้ว่าตายเพราะหมดอายุและหมดกรรมเป็นกาลมรณะ 
กับตายก่อนหมดอายุเพราะหมดกรรมเป็นอกาลมรณะ เพราะอาจไม่มีความรู้ว่าตายเพราะหมดอายุและหมด
กรรมเกี่ยวข้องกันอย่างไรกับเรื่องของกาลมรณะ เช่น ตายเพราะสิ้นบุญ สิ้นอายุ หรือเพราะสิ้นทั้งสองอย่าง 
ความตายเพราะสิ้นบุญ คือ แม้จะมีปัจจัยที่จะท าให้มีอายุอยู่ต่อไปได้ แต่ก็มีวิบากกรรมเก่ามาตัดรอนท าให้ต้อง
ตาย ความตายเพราะสิ้นอายุ คือ มีชีวิตอยู่จนหมดช่วงอายุขัยเฉลี่ยของมนุษย์ในยุคนั้น ๆ เช่น ในปัจจุบัน
อายุขัยเฉลี่ย คือ 75 ปี ก็มีอายุยืนไปจนหมดอายุขัยและตายในที่สุด เพราะความไม่มีสมบัติ เช่น คติ กาล และ
อาหาร เป็นต้นผู้ที่มีชีวิตอยู่นานจึงตาย เรียกว่าตายไปตามกาลเวลาหรือตายในเวลาควรตาย  เปรียบเหมือน
อสรพิษที่มีฤทธิ์ร้ายแรง ได้กัดบุคคลคนใดคนหนึ่งให้ถึงซึ่งความตาย ไม่มียา แก้พิษ พิษของงูนั้น เรียกว่า       
ถึงที่สุดฉันใด ผู้ที่มีอายุอยู่นาน สิ้นอายุแล้วก็ตายไป ก็ฉันนั้น ฯ นั้น หมายความว่ากลุ่มตัวอย่างนั้นมีความรู้ใน
รายข้อ  
 3. สาเหตุของความตาย โดยรวมซึ่งมีค่าแปลผลอยู่ในระดับมาก อภิปรายได้ว่าเป็นเพราะกลุ่ม
ตัวอย่างนั้นมีความรู้ในระดับดี ซึ่งมีความรู้ในเรื่องสาเหตุของความตาย ซึ่งประกอบไปด้วยตายเพราะสิ้นกรรม 
เรียกว่า กรรมขยมรณะ อายุขยมรณะ คือ ตายเพราะสิ้นอายุ และชาติปัจจยามรณะ คือ ตายเพราะมีการเกิดเป็น
ปัจจัย ท าให้ในด้านนี้มีความรู้ความเข้าใจ 
 เมื่อพิจารณาเป็นรายข้อของสาเหตุของความตาย พบว่า ข้อที่มีค่าเฉลี่ยสูงสุด ซึ่งมีค่าแปลผลอยู่ใน
ระดับมาก คือ สาเหตุของความตายมี 4 ประเภทบ้าง 5 ประเภทบ้าง อภิปรายได้ว่าเป็นเพราะกลุ่มตัวอย่างนั้น
มีความรู้ในเรื่องประเภทของการตายเป็นอย่างดี เพราะเป็นเรื่องใกล้ตัวที่น่าสนใจศึกษาเป็นอย่างยิ่ง เมื่อมีคน
ตาย ชาวพุทธก็มักจะวิพากษ์วิจารณ์ไปตามความเชื่อทางศาสนา เช่น เมื่อมีคนตายตั้งแต่อายุ 75 - 100 ปีก็คิด



18  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

ไปว่าตายเพราะสิ้นอายุไขบ้าง หรือตายเพราะสิ้นอายุและสิ้นกรรมบ้าง หากมนุษย์ได้ถึงแก่ความตายในเวลาที่
ไม่เหมาะสมก็คิดไปว่าตายเพราะสิ้นกรรมบ้าง หากมนุษย์ตายเพราะความหิวกระหาย ถูกอสรพิษฉกกัด ถูก
วางยาพิษ ถูกไฟไหม้ จมน้ า หรือถูกคมอาวุธ อุปมาเหมือนเปลวไฟที่ต้องมอดดับลง ทั้งที่ยังมีไส้และน้ ามัน
เหลืออยู่ ก็คิดไปว่าตายเพราะประสบอุปัทวเหตุบ้างคือเพราะเหตุที่เป็นปฏิปักษ์ มีน้ า ไฟ หรือลมเป็นต้นอย่าง
ใดอย่างหนึ่งเข้าเบียดเบียนอย่างกะทันหัน ข้อที่มีค่าเฉลี่ยต่ าสุด ซึ่งมีค่าแปลผลอยู่ในระดับน้อย คือ ตายเพราะ
สิ้นบุญ เรียกว่า บุญญขยมรณะ อภิปรายได้ว่าเป็นเพราะกลุ่มตัวอย่างนั้นอาจไม่มีความรู้ในเรื่องรายข้อนี้ซึ่งเป็น
เรื่องความตาย 5 ประเภท คือ ชาติปัจจยามรณะ ได้แก่ ความตายเพราะความเกิดเป็นปัจจัย อุปักกมมรณะ 
ได้แก่ ความตายเพราะการกระท า สรสมรณะ ได้แก่ ความตายโดยสภาพคือตายเอง อายุขยมรณะ ได้แก่ ความ
ตายเพราะสิ้นอายุ บุญญขยมรณะ ได้แก่ ความตายเพราะสิ้นบุญ จึงท าให้กลุ่มตัวอย่างไม่มีความรู้ เพราะใน
ต าราจะกล่าวแค่ 4 ประการ ได้แก่ (1) อายุขยมรณะ ความตายเพราะสิ้นอายุ   (2) กัมมขยมรณะ ความตาย
เพราะสิ้นกรรม (3) อุภยขยมรณะ ความตายเพราะสิ้นอายุและสิ้นกรรม และ (4) อุปปัจเฉทมรณะ ความตาย
เพราะประสบอุปัทวเหตุโดยอายุและกรรมยังไม่สิ้น และบางต ารากล่าวไว้ 5 ประการ โดยรวมบุญญขยมรณะ 
ได้แก่ ความตายเพราะสิ้นบุญ 
 4. ปรากฏการณ์ก่อนตาย โดยรวมซึ่งมีค่าแปลผลอยู่ในระดับมาก อภิปรายได้ว่าเป็นเพราะกลุ่ม
ตัวอย่างนั้นมีความรู้ในระดับดี ซึ่งความรู้ในเรื่องปรากฏการณ์ก่อนตายประกอบไปด้วย ระยะเวลาใกล้ตายมี 2 
อย่าง มรณสันติวิถี คือ วิถีจิตใกล้ตาย และชวิถีจิตใกล้ จะเกิดขึ้นภายใน 1-2 นาท ี 
 เมื่อพิจารณาเป็นรายข้อของปรากฏการณ์ก่อนตาย พบว่า ข้อที่มีค่าเฉลี่ยสูงสุด ซึ่งมีค่าแปลผลอยู่ใน
ระดับมาก คือ สาเหตุของความตายมี 4 ประเภทบ้าง 5 ประเภทบ้าง อภิปรายได้ว่าเป็นเพราะชาวพุทธได้
เรียนรู้ในเรื่องพุทธศาสนามาก โดยจะรู้ว่า มรณาสันนกาล ได้แก่ ระยะเวลาใกล้ตายแล้วมี 2 อย่าง คือ วิถีจิต
ใกล้ตายชนิดธรรมดา ได้แก่วิถีจิตใกล้ตายที่เกิดขึ้นแก่บุคคลผู้ที่จะตายภายในเวลา 1-2 นาที หรือ 1-2 ชั่วโมง 
เป็นต้น จนถึง 7 วัน จึงสรุปได้ว่าชาวพุทธมีความรู้ความในเรื่องปรากฏการณ์ก่อนตายได้เป็นอย่าง ข้อที่มี
ค่าเฉลี่ยต่ าสุด ซึ่งมีค่าแปลผลอยู่ในระดับน้อย คือ ปรากฏการณ์ก่อนตายมี 2 ลักษณะ อภิปรายได้ว่าเป็น
เพราะกลุ่มตัวอย่างนั้นอาจไม่มีความรู้ในเรื่องปรากฏการณ์ก่อนตายมี 2 ลักษณะ ดังนั้น ควรมีศูนย์การเรียนโดย
บอกว่า ปรากฏการณ์ก่อนตาย 2 ประเภท ได้แก่ มรณาสันนกาล คือ เวลาที่บอกให้รู้ว่าใกล้จะถึงแก่ความตาย 
เป็นการเตือนให้รู้ล่วงหน้า อาสันนกาล คือ กาลเวลาใกล้ตาย หมายถึง วิถีจิตใกล้จะสิ้นขาดใจแล้ว  
 5. อารมณ์ของผู้ ใกล้ตาย โดยรวมอยู่ซึ่งมีค่าแปลผลอยู่ ในระดับมาก ที่ เป็นเช่นนี้อภิปรายได้ว่า         
กลุ่มตัวอย่างนั้นมีความรู้ในระดับดี ซึ่งความรู้ในอารมณ์ของผู้ใกล้ตายประกอบไปด้วย อารมณ์ของผู้ใกล้ตายมี 
3 อย่าง คตินิมิต คือ เครื่องหมายที่เป็นการบ่งบอกถึงสถานที่ที่ไปเกิด และกรรมอารมณ์ ได้แก่ อารมณ์ที่
เกิดข้ึนด้วยอ านาจ 
 เมื่อพิจารณารายข้อของอารมณ์ของผู้ใกล้ตาย พบว่า ข้อที่มีค่าเฉลี่ยสูงสุด ซึ่งมีค่าแปลผลอยู่ใน
ระดับมาก คือ คตินิมิต อภิปรายได้ว่าเป็นเพราะ ชาวพุทธได้เรียนรู้ในเรื่องพุทธศาสนามาก โดยจะรู้จาก
การศึกษาค าสอนทางพระไตรปิฎก เช่นในเรื่องเรื่องธัมมิกอุบาสกเป็นตัวอย่าง เป็นที่ทราบกันว่า ธัมมิกอุบาสก
อาศัยอยู่ในกรุงราชคฤห์เมืองหลวงแห่งแคว้นมคธ เป็นผู้ด ารงตนอยู่ในศีลในธรรมมีบริวารมาก  ยินดีในการ
จ าแนกแจกจ่ายทานต่าง ๆ ทั้งยังได้แนะน าบริวารของตนให้ประพฤติปฏิบัติตามด้วย อุบาสกนั้นมีบุตร 7 คน 
ธิดา 7 คน รวมอุบาสกและภรรยา จึงเป็น 17 คน เขาได้แนะน าคนในครอบครัวทุกคนให้ท าบุญถวายทานต่าง ๆ 
อยู่เป็นประจ า ครอบครัวนี้จึงมีชีวิตอยู่เย็นเป็นสุขตลอดมา ในบั้นปลายแห่งชีวิตของธัมมิกอุบาสก เขาเกิด
เจ็บป่วยอย่างหนักนอนอยู่บนเตียงที่บ้านของตน มีความต้องการจะฟังธรรม จึงบอกลูก ๆ ให้ไปนิมนต์ภิกษุมา
สวดพระสูตรให้ฟังที่บ้าน เมื่อภิกษุได้รับนิมนต์มาถามว่า อยากฟัง พระสูตรไหน จึงบอกว่า อยากฟังมหาสติปัฏ



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   19 

ฐานสูตร ในขณะที่ภิกษุทั้งหลายเริ่มสวดพระสูตรนั้นอยู่ ปรากฏว่ามีเทวดาจากชั้นต่าง ๆ น าราชรถมารอรับ
อุบาสกนั้นอยู่ อุบาสกไม่ต้องการให้การฟังธรรมหยุดชะงักลง  จึงพูดว่า ท่านทั้งหลายโปรดหยุดรอก่อน เมื่อภิกษุ
ทั้งหลายได้ยินเช่นนั้นก็นึกว่าอุบาสกพูดกับพวกตนจึงพากันหยุดสวด แม้ลูก ๆ ของอุบาสกนั้น ก็เข้าใจเช่นนั้น
เหมือนกัน ภิกษุทั้งหลายจึงคิดว่าอุบาสกคงไม่อยากฟังธรรมแล้ว จึงพากันกลับวัด เมื่อเวลาผ่านไปได้สักครู่หนึ่ง 
อุบาสกได้เห็นลูก ๆ พากันร้องไห้อยู่และไม่เห็นภิกษุทั้งหลาย จึงได้สอบถาม เมื่อรู้ความเป็นไปแล้วจึงได้เล่า
ความจริงให้ทุกคนฟังว่า ที่พ่อบอกให้หยุดรอก่อนนั้น พ่อไม่ได้พูดกับภิกษุท้ังหลาย พ่อได้พูดกับพวกเทวดาที่น า
ราชรถมารับต่างหาก จากนั้นจึงได้ถามลูก ๆ ว่า พ่อจะไปอยู่ชั้นไหนดี เมื่อได้ค าตอบว่าชั้นดุสิต จึงให้ลูกน า
พวงมาลัยมาแล้วซัดไปที่ราชรถชั้นดุสิตแล้วได้บอกลูก ๆ ว่า หากต้องการจะไปเกิดในสวรรค์ชั้นดุสิตเหมือนกับ
พ่อ ก็จงพากันท าบุญอย่างที่พ่อเคยท ามาแล้ว แล้วได้ตายลง  ข้อที่มีค่าเฉลี่ยต่ าสุด ซึ่งมีค่าแปลผลอยู่ในระดับมาก 
คือ กรรมนิมิต อภิปรายได้ว่า ถึงแม้ว่าในเรื่องนี้จะมีค่าเฉลี่ยน้อย แต่อย่างไรก็ควรมีการฝึกฝนให้ความรู้ในเรื่อง
อารมณ์ของผู้ใกล้ตายให้มากข้ึนกว่านี้ เพ่ือจะได้น าไปสอนและให้การศึกษาแก่ผู้อ่ืน 
 6. วิธีพิจารณาความตายโดยรวมซึ่งมีค่าแปลผลอยู่ในระดับน้อย ที่เป็นเช่นนี้อภิปรายได้ว่า กลุ่มตัวอย่าง
นั้นมีความรู้ในระดับไม่ดี เพราะฉะนั้นจึงอาจยังไม่รู้ถึงเรื่องการพิจารณาความตายอย่างถ่องแท้ และเพราะยัง
ไม่ถึงนิพพานอย่างพระพุทธเจ้าก็ได้ ดังที่กล่าวไว้ว่า ไม่เพียงแต่อายุสังขารเท่านั้นที่จะคอยติดตามคน แม้วัยก็
ติดตามอยู่ตลอดเวลา ดังค าว่า “อายุสังขารจะติดตามสัตว์ผู้ยืน นั่ง นอน และเดินไปมาเท่านั้นก็หาไม่ วัยย่อม
ติดตามเหล่าสัตว์แม้กระท่ังลืมตา และหลับตา” ดังนั้น เราต้องมีความรู้กัน 
 เมื่อพิจารณารายข้อของอารมณ์ของวิธีพิจารณาความตาย พบว่า ข้อที่มีค่าเฉลี่ยสูงสุด ซึ่งมีค่าแปลผล
อยู่ในระดับมาก คือ ระลึกถึงความตายโดยพิจารณาถึงความเสื่อมแห่งอายุ อภิปรายได้ว่า เป็นเพราะกลุ่ม
ตัวอย่างส่วนใหญ่ยังให้ความส าคัญกับความตายว่า “บุคคลแม้จะด ารงชีวิตอยู่ถึง 100 ปี หรือเกินไปบ้างก็ตาม 
ก็ต้องพลัดพรากจากหมู่ญาติ และต้องละทิ้งชีวิตไว้ในโลกนี้แน่นอน” นั้นเป็นค าสอนจะท าให้มีความรู้สึกว่า 
ความจริงทุกคนต้องตายเป็น สัจธรรมของโลก ข้อที่มีค่าเฉลี่ยต่ าสุด ซึ่งมีค่าแปลผลอยู่ในระดับน้อย คือ การ
พิจารณาความตายมี 8 วิธี อภิปรายได้ว่า เป็นเพราะคนเรายังไม่ค านึงถึงเรื่องความตาย เพราะปัจจุบันยังมี
เรื่องที่ต้องท าอยู่ ยังดิ้นรนให้กับครอบครัว ตนเอง และสิ่งที่อ่ืน ๆ ที่ต้องการ ท าให้กลุ่มตัวอย่างไม่สามารถที่จะ
ศึกษาเรื่องการพิจารณาความตายได้  
 7. ประโยชน์ที่เกิดจากการพิจารณาความตาย โดยรวมซึ่งมีค่าแปลผลอยู่ในระดับมาก ที่เป็นเช่นนี้
อภิปรายได้ว่า กลุ่มตัวอย่างนั้นมีความรู้ในระดับดี ซึ่งความรู้ในประโยชน์ที่เกิดจากการพิจารณาความตาย
ประกอบไปด้วยท าใจยอมรับต่อความตายได้ดี  เปลี่ยนอารมณ์ให้ดีขึ้นได้และอบรมจิตจนสามารถให้ปัญญา
เจริญได้อย่างมั่นคง  
 เมื่อพิจารณารายข้อของประโยชน์ที่เกิดจากการพิจารณาความตายพบว่า ข้อที่มีค่าเฉลี่ยสูงสุด ซึ่งมี
ค่าแปลผลอยู่ในระดับมาก คือ ท าใจยอมรับต่อความตายได้ดี อภิปรายได้ว่า เป็นเพราะกลุ่มตัวอย่างนั้นเข้าใจ
เรื่องความตายว่าดี และตายไปแล้วไม่สามารถเอาอะไรไปได้ เนื่องจากมนุษย์ที่เกิดมาแล้วต้องตายเป็นธรรมดา
ทุกคน ไม่มีใครล่วงพ้นความตายไปได้ ความตายเป็นสัจธรรมที่เที่ยงแท้แน่นอน ข้อที่มีค่าเฉลี่ยต่ าสุด ซึ่งมีค่า
แปลผลอยู่ในระดับน้อย คือ ท าให้เกิดความสงบเบาใจได้ดี อภิปรายได้ว่า เป็นเพราะเมื่ อความตายมาถึงเข้า 
มนุษย์ทุกคนกลับสะดุ้งกลัวต่อความตายที่มาเยือน เกิดความหวาดหวั่นพรั่นพรึง มีความเศร้าโศกพิไรร าพัน 
เมื่อคราวต้องประสบกับความพลัดพรากจากบุคคลผู้เป็นที่รักของตน เมื่อเป็นเช่นนี้ มนุษย์เราควรจะมีวิธี
ปฏิบัติต่อความตายอย่างถูกต้องและเหมาะสมกับสถานการณ์ปัจจุบัน  
 
 



20  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

บรรณานุกรม 
ณรงค์ โพธิ์พฤกษานนท์. (2546). ระเบียบวิธีวิจัย : แนวการเขียนเค้าโครงงานวิจัยและรายงานการวิจัย

ประจ าภาค. กรุงเทพฯ : ดวงแก้ว. 
ธานินทร์  ศิลป์จารุ. (2551). การวิจัยและวิเคราะห์ข้อมูลทางสถิติด้วย SPSS. กรุงเทพฯ : บิสซิเนสอาร์แอนด์ดี. 
ธีระศักดิ์  อุ่นอารมณ์เลิศ. (2549). เครื่องมือวิจัยทางการศึกษา : การสร้างและการพัฒนา. นครปฐม : ภาควิชา

พ้ืนฐานทางการศึกษา คณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
บุญธรรม กิจปรีดาบริสุทธิ์. (2539). ระเบียบวิธีวิจัยทางสังคมศาสตร์. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์ เรืองอักษร. 
บุญมี เมธางกูร. (2538). คนตายแล้วไปเกิดได้อย่างไร. กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์สยามประเทศ. 
พระญาณวโรดม. (2538). ศาสนาต่าง ๆ. กรุงเทพฯ: สภาการศึกษามหามกุฏราชวิทยาลัย. 
พระศาสนโศภณ. (2538). สวดมนต์แปล. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2531). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย, มูลนิธิ. พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล ฉบับครบรอบ 200 ปี แห่งราชวงศ์จักรี กรุง

รัตนโกสินทร์ พุทธศักราช 2525 เล่มท่ี 40. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2520). อภิธัมมัตถสังคหะและอภิธัมมัตถวิภาวินีฎีกา.กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏ

ราชวิทยาลัย. 
โยธิน ศันสนยุทธ และจุมพล พูลภัทรชีวิน. (2524). จิตวิทยาสังคม. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์ศูนย์ส่งเสริม

วิชาการ. 
ราชบัณ ฑิ ตยสถาน . (2546 ). พจนานุ กรมฉบับราชบัณ ฑิ ตยสถาน  พ .ศ . 2542.  กรุ ง เทพฯ : 

ราชบัณฑิตยสถาน.  
สุชญา ศิริธัญกร. (2552). คู่มือตายดี. กรุงเทพฯ: หจก. ไทยรายวันการพิมพ์. 
สมศักดิ์ ศรีสันติสุข. (2537). ลักษณะและปัจจัยที่มีผลต่อการเปลี่ยนแปลงบทบาทของสตรีชนบท. ขอนแก่น : 

มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 
อนันต์ ศรีโสภา. (2540). การวัดและการประเมินผลการศึกษา. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ไทยวัฒนพานิช. 
 (2) วิทยานิพนธ์ / สารนิพนธ์ 
พระมหารบ ธมฺมธโร. (2547). มโนทัศน์เกี่ยวกับความตายในพระพุทธศาสนา : การศึกษาเชิงวิเคราะห์. 

วิทยานิพนธ์ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 
รัตนพงศ์ ก๋องตา, ดาบต ารวจ. (2547). การเตรียมตัวตายอย่างสงบตามหลักพุทธธรรม. สารนิพนธ์ศาสนศาสตร 

มหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 
ลดารัตน์ สาภินันท์. (2545). ภาวะธรรมทัศน์ในวัยสูงอายุและการเตรียมตัวเกี่ยวกับความตายของผู้สูงอายุ. 

วิทยานิพนธ์พยาบาลศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
สิริจิตร์ ปันเงิน. (2542). ความตายในทัศนะของกามูร์ (Camus). วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต. 

บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
อุดมพร ชั้นไพบูลย์. (2547). การไม่หลงตายในค าสอนพระพุทธศาสนา. สารนิพนธ์ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต. 

บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 
 
 
 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   21 

วิเคราะห์ธรรมชาติของสสาร 
Analyzing the Nature of Matter 

 
 

วิธวินท์ ภาคแก้ว 
Vitawin Pagkaew 

นักวิชาการอิสระ 
Independent Scholar 

พระครูจารุสารธรรม 
phrakrujarusaratham 

นักวิชาการอิสระ 
Independent Scholar 

มนัสวี ศรีนนท์ 
ManatsaweeSrinont 

สถาบันนวัตกรรมการเรียนรู้ มหาวิทยาลัยมหิดล 
Institute for Innovative learning, Mahidol University 

Email:prakrujarusaratham9182@gmil.com 
วันที่รับบทความ (Received) : 14 พฤษภาคม 2564 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 30 พฤษภาคม 2564 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 30 พฤษภาคม 2564 

 
 
บทคัดย่อ 
 บทความเรื่องนี้มีวัตถุประสงค์ดังนี้ 1) เพ่ือศึกษาธรรมชาติของสสาร 2) เพ่ือให้ได้ความรู้เกี่ยวกับสสาร 
ซึ่งหลังจากศึกษาแล้ว ผู้ เขียนจึงน ามาวิเคราะห์และสรุปปัญหาพ้ืนฐานทางปรัชญาในประเด็นดังกล่าว        
จากการศึกษาพบว่า ธรรมชาติของสสารนั้นสามารถน ามาปรับใช้กับการด าเนินชีวิตได้ทั้งทางด้านครอบครัว 
ประเทศชาติ ไม่เฉพาะแต่ในฝั่งตะวันตกหรือตะวันออกเท่านั้น หากแต่ยังใช้ได้กับฝั่งเอเชียและทั่วทั้งโลกอีก
ด้วย จึงนับว่าเป็นทางอันจะน าไปสู่สังคมโลกท่ีสงบ สันติ และยั่งยืนต่อไป 
ค าส าคัญ : ธรรมชาติ, สสาร, ปัญหาพ้ืนฐานทางปรัชญา 
 
Abstract 
 The objectives of this article were; 1) to study the nature of matter, and 2) to obtain 
knowledge of matter. After having scrutinized, the fundamental problems of philosophy 
were analyzed and summarized. The results showed that the nature of matter can be 
adapted to the lifestyle both in family and for nations. Not only adapted in the west or the 
east, the nature of matter can be in Asia and around the world. This can lead to a peaceful 
and sustainable global society. 
Keywords; nature, matter, the fundamental problems of philosophy 

mailto:prakrujarusaratham9182@gmail.com
mailto:prakrujarusaratham9182@gmil.com


22  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

1. บทน า 
สสารนิยม (Materialism) เป็นแนวคิดทางปรัชญาที่มีมาตั้งแต่สมัยกรีกโบราณ นักปรัชญาตะวันตก

สมัยโบราณ ที่ถือว่าเป็นบิดาแห่งสสารนิยมก็คือ ธาเลส (Thales) ผู้ที่ซึ่งพยายามที่จะค้นหาแก่นแท้ของสรรพ
สิ่งอันเป็นบ่อเกิดของสรรพสิ่งในโลกนี้ และธาเลสเชื่อว่า น้ า เป็นบ่อเกิดของสรรพสิ่ง หรือเป็นปฐมธาตุของโลก 
ซึ่งต่อมานักปรัชญารุ่นหลังจาก ธาเลส (Thales)  ก็พยายามคิดค้นหา เกี่ยวกับปฐมธาตุของสรรพสิ่ง
เช่นเดียวกัน  

สสารนิยม ( Materialism) หรือภาษาไทยเรียกว่า “วัตถุนิยม” มีต้นก าเนิดในทางฝั่งนักปรัชญา
ตะวันตกมากกว่านักปรัชญาตะวันออก ด้วยเหตุที่นักปรัชญาตะวันตกยอมรับการมองเห็นด้วยตา สัมผัสด้วย
กาย ไม่ยอมรับการไม่มีอยู่จริงหรือโลกหลังความตาย ค าว่า “Materialism” ที่ใช้ในทางจริยศาสตร์ หมายถึง
ทัศนะที่ว่าศาสตร์ที่ถือว่าทรัพย์สินเงินทอง และอ านาจ ตลอดทั้งสิ่ งที่เกี่ยวเนื่องด้วยสิ่งเหล่านี้เป็นสิ่งส าคัญ 
เพราะอ านวยความสุขสูงสุดให้แก่ชีวิตได้ ท่านจึงบัญญัติศัพท์ว่า “วัตถุนิยม” 

 “Materialism” ที่ใช้ในทางอภิปรัชญา หมายถึง ทัศนะที่ว่า สสาร หรือพลังงาน เป็นเครื่องก าหนด
ลักษณะพ้ืนฐานของสิ่ง หรือเหตุการณ์ทั้งหลาย แต่สสารเท่านั้นเป็นภาวะที่มีอยู่จริง นอกนั้นไม่เชื่อว่ามีอยู่จริง 
เป็นเพียงภาวะอนุพันธ์คือเกิดจากสสารนั่นเอง หรืออาจกล่าวได้ว่าเป็นผลผลิตของสสาร ท่านจึงบัญญัติศัพท์ว่า 
“สสารนิยม” 

สสารนิยม เป็นกลุ่มนักปรัชญาที่มีแนวความคิดที่คัดค้านกับฝ่ายจิตนิยม เพราะเชื่อในความมีอยู่
ต่างกัน ชาวจิตนิยมเชื่อในสิ่งที่เป็นนามธรรมว่าเป็นความแท้จริงของสรรพสิ่ง ส่วนชาวสสารนิยมเชื่อในสิ่งที่
เป็นรูปธรรมว่าเป็นความแท้จริงของสรรพสิ่ง ยกตัวอย่างเช่น เรื่องของจิตที่ชาวจิตนิยมบอกว่า เป็นสิ่งที่มีอยู่
จริง แต่ชาวสสารนิยมบอกว่า เป็นเพียงมันสมองที่ประกอบด้วยระบบประสาท ไม่ใช่จิต อย่างที่ชาวจิตนิยม
เข้าใจกัน เป็นต้น  

ทฤษฎีสสารนิยม (Materialism) สามารถแบ่งตามจ านวนปฐมธาตุของอภิปรัชญาได้เป็น 2 ทฤษฎี คือ 
1. ทฤษฎีเอกนิยมฝ่ายสสารนิยม (Materialistic Monism) 2. ทฤษฎีพหุนิยมฝ่ายสสารนิยม (Materialistic 
Pluralism) 
 
2. ทฤษฎีเอกนิยมฝ่ายสสาร (Materialistic Monism) 

ทฤษฎีเอกนิยมฝ่ายสสาร (Materialistic Monism) ได้แก่พวกที่ถือว่า ความแท้จริงของปฐมธาตุมี
เพียงสิ่งเดียว มีลักษณะเป็นรูปธรรม นั่นคือ “สสาร” กล่าวคือสิ่งที่เราสามารถรับรู้ได้ด้วยประสาทสัมผัส
เท่านั้นจึงจะเป็นจริง และเป็นสิ่งที่มีอยู่จริง นอกนั้นไม่ใช่สิ่งที่มีอยู่จริง เช่น ปรัชญาสสารนิยมทั่วไป เป็นต้น
ว่าธาเลส (Thales) ถือว่า ปฐมธาตุของโลกคือ “น้ า” น้ า เป็นบ่อเกิดของสรรพสิ่ง สรรพสิ่งเกิดมาจากน้ า และ
จะกลายเป็นน้ าอีก 
  
3. ทฤษฎีพหุนิยมฝ่ายสสาร (Materialistic Pluralism) 

ทฤษฎีพหุนิยมฝ่ายสสาร (Materialistic Pluralism) ได้แก่พวกที่ถือว่า ความแท้จริงของปฐมธาตุมี
มากมาย แต่มีลักษณะเป็นรูปธรรม (สสาร) เช่น ปรัชญาเกี่ยวกับปรมาณูนิยม (Atomism) ของเดโมคริตุส 
(Democritus) ที่ว่า ปรมาณูเชิงเดี่ยวหลาย ๆ อย่างรวมตัวกันเป็น ดิน น้ า  ไฟ ลม แล้วกลายเป็นสิ่งต่าง ๆ 
ดังนั้น สรรพสิ่งจึงเกิดจากปรมาณู หรือมีปรมาณูเป็นบ่อเกิด หรือ ปรัชญาของเอมพีโดเคลส (Empedocles) 
ที่ว่า สรรพสิ่งไม่มีการเกิดขึ้นและการสลายตัวอย่างสิ้นเชิง แต่เป็นเพียงพลัง 2 อย่างของดิน น้ า ลม ไฟ 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   23 

กล่าวคือ 1. พลังดึง ท าให้สรรพสิ่งเกิดขึ้น หรือเกิดการรวมตัวบางส่วน 2. พลังผลัก ท าให้สรรพสิ่งสลายตัว
บางส่วน 
 ดังนั้น ปฐมธาตุของโลก หรือบ่อเกิดของโลกตามทัศนะของเอมพีโดเคลสก็คือธาตุทั้ง 4 คือ ดิน น้ า ลม 
ไฟ เพราะสิ่งต่าง ๆ เกิดขึ้นเพราะการรวมตัวของธาตุทั้ง 4 และสูญสลายไปเพราะการแยกออกจากกันของธาตุ
ทั้ง 4 นั่นเอง (ทวีวัฒน์ ปุณฑริกวิวัฒน์, คอลัมน์หน้าต่างความจริง, หนังสือพิมพ์มติชนรายวัน ฉบับประจ าวัน
อาทิตย์ที่ 28 กันยายน พ.ศ. 2546 ปีที่ 26 ฉบับที่ 103, หน้า 6) 
 
4. นักปราชญ์แนวสสารนิยม 
 นักปราชญ์ที่มีชื่อเสียงที่เก่ียวกับสสารนิยมมีมากมาย แต่จะขอยกมาพอเป็นสังเขปดังนี้ 
 1. ธาเลส (Thales : 624 – 547 ก่อน ค.ศ.) 

แนวคิดที่ส าคัญของธาเลสก็คือการค้นหาค าตอบเกี่ยวกับค าถามที่ว่า “อะไรเป็นปฐมธาตุของโลก” 
เขาได้สรุปแนวคิดไว้ว่า “น้ า (Water) เป็นปฐมธาตุของโลก เพราะสรรพสิ่งเกิดมาจากน้ า และจะกลับกลายไป
เป็นน้ าอีก”ที่เป็นเช่นนั้น ธาเลสให้เหตุผลว่า เพราะน้ ามีลักษณะที่แปลก สามารถเปลี่ยนรูปได้ต่าง ๆ 
นานัปการ ไม่ว่าจะจับตัวเป็นของแข็ง ละลายตัวกลายเป็นของเหลว หรือแม้แต่กลายเป็นไอหรือก๊าซ ลักษณะ
ความเป็นไปต่าง ๆ นี้ท าให้เชื่อได้ว่าเป็นต้นตอของโลก เพราะโลกมีลักษณะความเป็นไปดังกล่าว 

เขายังได้อธิบายไว้ว่า เมื่อน้ าระเหยไปในอากาศ ความเย็นของน้ าก็จะค่อย ๆ แปรสภาพเป็นความร้อน 
นั่นคือน้ าแปรสภาพเป็นไฟ แต่เมื่อน้ าตกลงมาในรูปของสายฝน นั่นก็แสดงว่าน้ าก าลังแปรสภาพเป็นดิน 
ลักษณะเช่นนี้จึงเชื่อได้ว่า “น้ าเป็นปฐมธาตุของโลก” 
 2. อแนกซิมานเดอร์ (Anaximander : 610 – 545 ก่อน ค.ศ.) 

อแนกซิมานเดอร์ แสดงความคิดเห็นคัดค้านธาเลส ผู้เป็นอาจารย์ว่า ปฐมธาตุของโลกไม่ใช่น้ า แต่ควร
เป็นสิ่งที่มีลักษณะเป็นกลาง นั่นคือสภาวะไร้รูป (Formless Material) กล่าวคือยังไม่เป็นอะไรเลย มีลักษณะ
เป็นสิ่งไร้ขอบเขต (infinity) มีปริมาณไม่จ ากัด ดังนั้น เขาจึงสรุปว่า ปฐมธาตุของโลกก็คือ “อนันตะ” 
(Infinite) เพราะอนันตะยังไม่มีลักษณะที่แน่นอนตายตัวว่าเป็นอย่างไร 
 3. อแนกซิเมเนส (Anaximenes : 588 – 528 ก่อน ค.ศ.) 

แนวคิดที่ส าคัญของอแนกซิเมเนสก็คือ ปฏิเสธแนวคิดที่ว่า น้ าและอนันต์ เป็ นปฐมธาตุของโลก       
เขาเสนอว่า “อากาศ” (Air) เป็นปฐมธาตุของโลก เพราะว่า อากาศคือสิ่งที่เป็นวิญญาณของคนเรา เป็น
องค์ประกอบของชีวิตเรา เป็นสิ่งที่ผูกพันสิ่งทั้งปวงในจักรวาล เป็นมวลสารพื้นฐานของสิ่งทั้งปวง มีพลังในการ
ขับเคลื่อนตัวเอง แผ่ขยายไปไม่มีที่สิ้นสุด ไร้ขอบเขต มนุษย์เราจะด ารงชีวิตอยู่ได้เพราะการหายใจ หากไม่มี
อากาศหายใจก็แสดงว่ามนุษย์คนนั้นไม่มีชีวิตหรือตายแล้วเขากล่าวว่า “สรรพสิ่งในโลกเกิดมาจากอากาศ 
อากาศท าให้เกิดเมฆ เมฆท าให้เกิดฝน และฝนตกลงมาเป็นดินและหิน แล้วก็จะกลายเป็นอากาศอีก” 
 4. เฮราคลิตุส (Heraclitus : 540 – 470 ก่อน ค.ศ.) 

เขาเสนอแนวคิดว่า ปฐมธาตุของโลกคือ “ไฟ” (Fire) เป็นสิ่งที่มีพลังในตัวเอง มีสภาพไม่คงที่ เป็นพลัง
ที่เปลี่ยนแปลงตัวเองไปเป็นอย่างอ่ืนอยู่เสมอ เราจะสังเกตได้จากเปลวไฟที่เรามองเห็น จะมีการเปลี่ยนแปลง
ตลอดเวลา แม้ว่าบางครั้งความคิดเราจะบอกว่ามันไม่เปลี่ยนแปลง แต่ความเป็นจริงเปลวไฟนั้นเปลี่ยนแปลง
ตลอดเวลา 
 เฮราคลิตุส กล่าวว่า ไฟ เป็นต้นตอของสรรพสิ่ง ทุกสิ่งทุกอย่างเป็นไฟและไฟก็เป็นทุกสิ่งทุกอย่าง     
ไฟเปลี่ยนไปเป็นน้ า แล้วน้ าก็เปลี่ยนไปเป็นดิน ดินก็เปลี่ยนไปเป็นไฟอีก ธรรมชาติของไฟท าให้มีการ
เปลี่ยนแปลงที่ดีที่สุด เพราะไฟให้ชีวิต ให้พลังงานที่ไม่คงสภาพการเปลี่ยนแปลงท าให้ทุกสิ่งทุกอย่างด ารงอยู่ได้ 



24  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

ความเปลี่ยนแปลงจึงเป็นสัจจะ ดังนั้น เฮราคลิตุส จึงสรุปว่า “ไฟคือปฐมธาตุของโลก” ไฟจะต้องเป็นแก่นแท้
ของสรรพสิ่ง (Fire must be the essence of all things) 
 5. โธมัส ฮ็อบส์ (Thomas Hobbes : 1588 – 1679) 

ฮ็อบส์ เป็นนักสสารนิยมชาวอังกฤษ ที่ถือว่า จิตคือการท าหน้าที่ของสมอง สสารเท่านั้นเป็นความจริง
แท้ นั่นคือสากลโลกเป็นประมวลแห่งสสารวัตถุ สสารวัตถุมี 2 อย่างคือ 1. สสารวัตถุชนิดที่มีความรู้สึกตัวน้อย 
ได้แก่สิ่งที่เราเรียกว่า สิ่งสามัญหรือสิ่งนอกกาย 2. สสารวัตถุชนิดที่มีความรู้สึกตัวมาก ได้แก่สิ่งที่เราเรียกว่า 
เจตภูต 
 ฮ็อบส์ อธิบายว่า โลกและชีวิตเป็นขบวนการเคลื่อนไหวอย่างกลไกล จนเขาได้นามว่าเป็นบิดาแห่ง
ลัทธิจักรกลนิยม (Mechanicism) โดยที่ลัทธินี้ถือว่า อินทรีย์ เป็นเครื่องจักรกลที่ละเอียดซับซ้อน ชีวิตคือ
พลังงานทางฟิสิกส์ – เคมีที่ซับซ้อนเท่ากัน ชีวิตเกิดจากสสารที่ไม่มีชีวิต คือนินทรียสารต่าง ๆ เช่น คาร์บอน 
ออกซิเจน ไฮโดรเจน ไนโตรเจน ฯลฯ สังเคราะห์เข้ากันเป็นอินทรียสารขึ้นมาเอง กลายเป็นสิ่งที่มีชีวิตขึ้น        
ฮ็อบส์ถือว่า ชีวิตและความคิดทุกอย่างเกิดขึ้นตามกฎกลศาสตร์ โลกเป็นเสมือนเครื่องจักรประกอบด้วยสสาร
และพลังงาน สสาร ชีวิต และจิต เกิดขึ้นโดยบังเอิญ ปรมาณูรวมตัวกันโดยบังเอิญ ไม่ใช่จุดมุ่งหมายเพ่ือใคร 
กล่าวคือ ปรมาณูรวมตัวกันเป็นโมเลกุล โมเลกุลรวมตัวกันเป็นสสาร สสารรวมตัวกันเป็นดาวต่าง ๆ เป็นโลก 
เมื่อพ้ืนผิวโลกเย็นลงก็กลายเป็นสารประกอบเชิงซ้อนของคาร์บอน เรียกว่า คอลลอยด์ (Colloids) ซึ่งยังไม่มี
ชีวิต และวิวัฒนาการสูงขึ้น จนกลายเป็นอินทรียสาร เป็นชีวิตชั้นต่ า คือพืช วิวัฒนาการสูงขึ้นไปอีกเป็นสัตว์ 
ที่สุดก็วิวัฒนาการเป็นมนุษย์ นับว่าเป็นกระบวนการวิวัฒนาการ 4 ระดับ คือ สสาร อินทรียสาร ชีวิต และจิต 
 6. คาร์ล มาร์กซ์ (Karl Marx : 1818 – 1883) 

คาร์ล มาร์กซ์ เป็นนักปรัชญาสสารนิยมแบบวิภาษวิธี (Dialectic) โดยยึดสังคมเป็นหลัก เน้นด้าน
สสารนิยมหรือวัตถุนิยม เพราะถือว่าสสารมีพลังพัฒนาตัวเองตามกฎวิภาษวิธีของเฮเกล กล่าวคือต้องวางตัวให้
ขัดแย้งกันเพ่ือจะได้หาทางประนีประนอมกันเพ่ือส่วนรวมจะได้ก้างหน้า เมื่อประนีประนอมกันได้แล้วก็ต้อง
วางตัวตรงกันข้ามอีก เพ่ือหาทางประนีประนอมอีก ท าลักษณะอย่างนี้เรื่อยไป ในปัจจุบัน มาร์กซ์เห็นว่า 
ลักษณะการขัดแย้งในสังคมก่อให้เกิดการพัฒนาหรือความเจริญก้าวหน้า มาร์กซ์ เชื่อว่า สสารและพลังงานท า
ให้เกิดชีวิต ชีวิตมนุษย์พัฒนามาจากชีวิตสัตว์ เพราะมีพฤติกรรมคล้ายคลึงกับสัตว์ ในขั้นพ้ืนฐาน ที่กลายเป็น
มนุษย์ เพราะมีคุณธรรม มีสติปัญญาสูง ก็เนื่องมาจากจิต เป็นพลังความคิด เพราะท าหน้าที่ของสมอง จิตเป็น
พลังความคิดของสมองนี้เอง จึงสามารถพัฒนาจากระดับหนึ่งไปสู่อีกระดับหนึ่งได้ นั่นคือจากระดับต่ าขึ้นไปสู่
ระดับสูงได ้
 
5. สสารในพุทธศาสนา 

สสารในทางพระพุทธศาสนานั้นได้กล่าวถึงเรื่องสสารและรวบรวมไว้ในขันธ์5 ประกอบไปด้วย 1) รูป 
สิ่งที่รับรู้ได้ด้วยตา เช่นรูปตัวคน รูปตัวสัตว์ เค้าโครง ได้แก่ ส่วนที่ผสมกันของธาตุดิน น้ า ไฟ ลม 2) เวทนา คือ
ความรู้สึก ได้แก่ ทุกข์ สุข อทุกขมสุข เช่น ความเจ็บปวด ทุกข์ทรมาน 3) สัญญา คือความจ าได้หมายรู้ ได้แก่ 
จ าสิ่งที่ ได้รับและรู้สึกนั้นๆ 4) สังขาร คือการคิดปรุงแต่ง เช่นการแยกแยะสิ่ งที่รับรู้ การคิดวิเคราะห์             
5) วิญญาณ ความรับรู้ ได้แก่ ระบบรับรู้สิ่งนั้นๆ ทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ขันธ์นี้ รูปจัดเป็นรูปธรรม เวทนา, 
สัญญา, สังขาร, วิญญาณจัดเป็นนามธรรม เมื่อจัดขันธ์เข้าในปรมัตถธรรมตามพระสูตรนี้สัตว์ทั้งหลายจึงเป็น
การรวมกันของขันธ์ จึงได้รับสมมุติว่าเป็นสัตว์ เป็นบุคคล  

 
 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   25 

ขันธ์พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ห้าประการ ดังที่ปรากฎในปัญจขันธสูตรว่า  
ดูกรภิกษุทั้งหลาย เราจักแสดงขันธ์ 5 และอุปาทานขันธ์ห้า เธอทั้งหลายจงฟัง ดูกรภิกษุทั้งหลาย      

ก็ขันธ์ห้าเป็นไฉน ดูกรภิกษุทั้งหลาย รูปอย่างใดอย่าง หนึ่ง เป็นอดีต อนาคต และปัจจุบัน เป็นภายในหรือ
ภายนอก หยาบหรือละเอียด เลวหรือประณีต อยู่ในที่ไกลหรือใกล้นี้ เรียกว่า รูปขันธ์ เวทนาอย่า งใด         
อย่างหนึ่ง ฯลฯ สัญญาอย่าง ใดอย่างหนึ่ง ฯลฯ สังขารเหล่าใดเหล่าหนึ่ง ฯลฯ วิญญาณอย่างใดอย่างหนึ่ง เป็น
อดีต อนาคตและปัจจุบัน เป็นภายในหรือภายนอก หยาบหรือละเอียด เลวหรือประณีต อยู่ในที่ไกลหรือใกล้          
นี้เรียกว่า วิญญาณขันธ์ ดูกรภิกษุท้ังหลาย เหล่านี้เรียกว่า ขันธ์ 5 (https://th.wikipedia.org/wikiขันธ์5) 

ดูกรภิกษุทั้งหลาย ก็อุปาทานขันธ์ห้าเป็นไฉน ดูกรภิกษุทั้งหลาย รูปอย่างใดอย่างหนึ่ง เป็นอดีต 
อนาคต ปัจจุบัน เป็นภายในหรือภายนอก หยาบหรือละเอียดเลวหรือประณีต อยู่ในที่ไกลหรือใกล้ เป็นไปกับ
ด้วยอาสวะ เป็นปัจจัยแก่อุปาทาน นี้เรียกว่าอุปาทานขันธ์คือรูป เวทนาอย่างใดอย่างหนึ่ง ฯลฯ สัญญาอย่างใด
อย่างหนึ่ง ฯลฯ สังขารเหล่าใดเหล่าหนึ่ง ฯลฯ วิญญาณอย่างใดอย่างหนึ่ง เป็นอดีต อนาคต ปัจจุบัน          
เป็นภายในหรือภายนอก หยาบหรือละเอียด เลวหรือประณีต อยู่ในที่ไกลหรือใกล้ เป็นไปกับด้วยอาสวะ     
เป็นปัจจัยแก่อุปาทานนี้เรียกว่าอุปาทานขันธ์คือวิญญาณ ดูกรภิกษุทั้งหลาย เหล่านี้เรียกว่า อุปาทานขันธ์ 5 
(ส .ข. 17/95/47)  

ขันธ์ห้าเป็นภาระดังที่พระพุทธองค์แสดงไว้ในภารสูตรว่า “ดูกรภิกษุทั้งหลาย เราจักแสดงภาระผู้แบก
ภาระ เครื่องถือมั่นภาระ และเครื่องวางภาระ แก่เธอทั้งหลาย เธอทั้งหลายจงฟัง จงใส่ใจให้ดี เราจักกล่าว 
ภิกษุเหล่านั้น ทูลรับสนองพระพุทธด ารัสแล้ว พระผู้มีพระภาคได้ตรัสว่า ดูกรภิกษุทั้งหลาย ก็ภาระเป็นไฉน    
พึงกล่าวว่า ภาระ คืออุปาทานขันธ์ 5 คือรูป อุปาทานขันธ์ คือเวทนา อุปาทานขันธ์ คือสัญญา อุปาทานขันธ์ 
คือสังขาร และอุปาทานขันธ์ คือวิญญาณ ดูกรภิกษุท้ังหลาย นี้เรียกว่าภาระ  

ดูกรภิกษุทั้งหลาย ก็ผู้แบกภาระเป็นไฉน พึงกล่าวว่าบุคคล บุคคลนี้นั้น คือท่านผู้มีชื่ออย่างนี้ มีโคตร
อย่างนี้ ดูกรภิกษุท้ังหลาย นี้เรียกว่าผู้แบกภาระ  

ดูกรภิกษุทั้งหลาย ก็เครื่องถือมั่นภาระเป็นไฉน? ตัณหานี้ใด น าให้เกิดภพใหม่ประกอบด้วยความ
ก าหนัด ด้วยอ านาจความเพลิดเพลิน มีปกติเพลิดเพลินยิ่งในภพหรืออารมณ์นั้นๆ ได้แก่กามตัณหา ภวตัณหา 
วิภวตัณหา ดูกรภิกษุทั้งหลาย นี้เรียกว่าเครื่องถือมั่นภาระ  

ดูกรภิกษุทั้งหลาย ก็การวางภาระเป็นไฉน ความที่ตัณหานั่นแลดับไปด้วย ส ารอกโดยไม่เหลือ     
ความสละ ความสละคืน ความพ้น ความไม่อาลัย ดูกรภิกษุท้ังหลาย นี้เรียกว่าการวางภาระ พระผู้มีพระภาคผู้
พระสุคตศาสดา ครั้นได้ตรัสไวยากรณภาษิตนี้จบลงแล้ว จึงได้ตรัสคาถาประพันธ์ต่อไปอีกในภายหลังว่า     
ขันธ์ 5 ชื่อว่าภาระแล และผู้แบกภาระคือบุคคล เครื่องถือมั่น ภาระเป็นเหตุน ามาซึ่งความทุกข์ในโลก การวาง
ภาระเสียได้เป็นสุข บุคคลวางภาระหนักเสียได้แล้ว ไม่ถือภาระอ่ืน ถอนตัณหาพร้อมทั้งมูลรากแล้ว เป็นผู้หาย
หิว ดับรอบแล้วดังนี้ (ส .ข. 17/49-53/25) 

ในขันธ์ห้านั้นพระพุทธศาสนาแยกเป็นรูปกับนามหรือสสารกับจิต มีทัศนะที่ตรงกันข้ามกับสสารนิยม
ในทางอภิปรัชญาที่ยอมรับเพียงสสารเท่านั้นที่เป็นจริง ปรากฏการณ์ในรูปอ่ืนๆ สามารถทอนลงได้ เป็นเพียง
ปรากฏการณ์ของสสาร คล้ายกับทัศนะของอชิตเกสกัมพลและปกุธกัจจายนะท่ียอมรับเพียงสสารเท่านั้นที่มีอยู่
จริง แต่พระพุทธศาสนายอมรับทั้งสสารและจิต แต่เรียกใหม่ว่ารูปนามรวมกันเข้าเรียกว่าขันธ์ห้า แต่ขันธ์ก็เป็น
สิ่งที่ไม่เที่ยงยังคงเป็นไปตามกฏแห่งสามัญญลักษณะที่ว่าไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา ดังที่ปรากฏในอนิจจ
สูตรว่า  

ดูกรภิกษุทั้งหลาย รูปไม่เที่ยง สิ่งใดไม่เที่ยง สิ่งนั้นเป็นทุกข์ สิ่งใดเป็นทุกข์ สิ่งนั้นเป็นอนัตตา สิ่งใด
เป็นอนัตตา สิ่งนั้นไม่ใช่ของเรา ไม่เป็นเรา ไม่ใช่ตัวตนของเรา ข้อนี้ อริยสาวก พึงเห็นด้วยปัญญาอันชอบ    



26  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

ตามความเป็นจริงอย่างนี้ เวทนาไม่เที่ยง ฯลฯ สัญญาไม่เที่ยง ฯลฯ สังขารไม่เที่ยง ฯลฯ วิญญาณไม่เที่ยง สิ่งใด
ไม่เที่ยง สิ่งนั้นเป็นทุกข์ สิ่งใดเป็นทุกข์ สิ่งนั้นเป็นอนัตตา สิ่งใดเป็นอนัตตา สิ่งนั้นไม่ใช่ของเรา ไม่เป็นเรา ไม่ใช่
ตัวตนของเรา ข้อนี้อริยสาวก พึงเห็นด้วยปัญญาอันชอบ ตามความเป็นจริงอย่างนี้ อริยสาวกผู้ได้สดับแล้ว เห็น
อยู่อย่างนี้ ฯลฯ ย่อมรู้ชัดว่า ชาติสิ้นแล้ว พรหมจรรย์อยู่จบแล้ว กิจที่ควรท า ท าเสร็จแล้ว กิจอ่ืนเพ่ือความเป็น
อย่างนี้มิได้มี (ส .ข. 17/42/21) 

วิญญาณขันธ์ จัดเข้าในจิต, เวทนาขันธ์, สัญญาขันธ์, สังขารขันธ์ จัดเข้าในเจตสิก, รูปขันธ์ จัดเข้าใน
รู ป , ก า ร ห ม ด เห ตุ ปั จ จั ย ข อ ง น า ม รู ป  จั ด เข้ า ใน นิ พ พ า น , ขั น ธ์  5  จั ด เข้ า ใน ไต ร ลั ก ษ ณ์ 
(https://th.wikipedia.org/wiki/ขันธ์) ซึ่งแตกต่างจากสสารฝ่ายสสารนิยมที่ไม่ยอมรับเรื่องของจิต 

สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ได้ทรงกล่าวไว้ในพระไตรอภิธมฺมตฺสงฺคห แปลว่า การรวบรวมจิต เจตสิก 
รูป นิพพาน บัญญัติ ที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ในอภิธรรม 7 คัมภีร์ 

ส าหรับในปริจเฉทที่ 6 นี้ เป็นการแสดงเรื่องรูป ซึ่งได้แก่เรื่องสสารและพลังงานในวิทยาการทางโลก
ทางวิทยาศาสตร์  

ค าว่า ปรมตฺถ แยกออกเป็น 2 บท คือ ปรม + อตฺถ 
 ปรม = เป็นธรรมอันประเสริฐ เพราะจะไม่ผันแปรกลับกลอก 
 อตฺถ = เนื้อความในคัมภีร์พระอภิธรรม 
 รวมกันเข้าทั้ง 2 บทแล้ว ก็ได้แก่ธรรมชาติอันประเสริฐ เพราะจะไม่ผันแปรกลับกลอกด้วยกาลเวลา
หรือสถานที่ เป็นความจริงอย่างไร ก็จะเป็นความจริงอยู่อย่างนั้นตลอดไป เช่นรูปทั้งหลายไม่ว่าเล็กหรือใหญ่ 
รูปในอดีตหรือในปัจจุบัน ไม่ว่ารูปนั้นจะอยู่ในที่ใด ย่อมมาจากหน่วยเล็กๆ แล้วรูปเหล่านั้นมารวมกัน และ
บรรดารูปทั้งหลายตั้งมั่นอยู่ไม่ได้ ย่อมผันแปรเปลี่ยนแปลงไปมา ไม่มีใครจะสามารถบังคับให้มันหยุดอยู่นิ่งๆ 
ได้ เป็นต้น 
 การแสดงธรรมอันเป็นความจริงของพระสัมมาสัมพุทธเจ้ามีอยู่ 2 ประการ คือ 1. ทรงแสดงธรรมตาม
ความจริงที่เรียกว่า สมมุติสัจจะ อันเป็นความจริงที่สมมุติขึ้นมาของบรรดาสัตว์ทั้งหลาย ธรรมเหล่านั้นก็ได้แก่ 
พระสูตร พระวินัย และปุคคลบัญญัติ หรือสมมุติสัจจะของชาวโลกท้ังหลายที่มใช้กันอยู่ 2. ทรงแสดงธรรมตาม
ความเป็นจริงของสภาวะ ชื่อว่า ปรมัตถสัจจะ คือ ความจริงอันประเสริฐ ซึ่งได้แก่พระอภิธรรมทั้ง 6 คัมภีร์ 
(เว้นปุคคลบัญญัติ) 

ในพระพุทธศาสนาได้แยกรูปธาตุ (สสาร) ให้เล็กลงๆ จนในที่สุดถึงอณู ปรมาณู แล้วในปรมาณูหนึ่ง
นั้น เรียกว่า อวินิพโภครูป 8 อันหมายถึงรูปที่จ าแนกออกไปเป็น 8 ส่วน คือ 1. ปถวีธาตุ ธาตุดิน 2. อาโปธาตุ 
ธาตุน้ า 3. วาโยธาตุ ธาตุลม 4. เตโชธาตุ ธาตุไฟ 5. วัณณธาตุ ธาตุสี 6. คันธธาตุ ธาตุกลิ่น 7. รสธาตุ ธาตุรส 
8. โอชธาตุ ธาตุที่ย่อยแล้วสร้างความเจริญเติบโตแก่สัตว์ได้ 

ในพระพุทธศาสนาได้สอนถึงการแยกรูปออกให้เล็กลงๆ ไปเป็นล าดับขนถึงอณู ปรมาณูเหมือนกัน แต่
มิได้สอนให้ท าปรมาณูเพ่ือช่วยในการผลิตสร้างสิ่งใดในทางสันติ หรือให้ท าลูกระเบิดปรมาณูเพ่ือแก่การท าลาย
กันในเวลาเกิดสงคราม หากแต่สอนเรื่องปรมาณูเพ่ือให้บังเกิดความเข้าใจในเรื่องของชีวิต เฉพาะอย่างยิ่งทาง
ฝ่ายรูปธรรม เพ่ือให้เข้าใจตามความเป็นจริง จริงๆ (ปรมัตถ์) เพ่ือมิให้หลงผิดหรือละเมอเพ้อฝันจนเป็นเหตุให้
ตั้งอยู่ในความประมาทในปัญหาของชีวิต แล้วยังเป็นหนทางที่จะเข้าไปสู่การปฏิบัติเพ่ือให้ชีวิตหลุดรอดไปจาก
ความทุกข์ด้วยปรมาณูในพระพุทธศาสนาแยกจากเม็ดข้าวเปลือกให้เล็กลงๆ ไปเรื่อยๆ จนถึงปรมาณู 
(http://www.dharma-gateway.com/ubasok/boonmee/boonmee-08-01.htm) 
 พระพุทธศาสนานั้นสามารถมองลึกลงไปจากใหญ่ไปหาเล็กไล่เรียงลงไปตามล าดับ หากน าไปเทียบกับ
ฝ่ายสสารนิยม ที่กล่าวถึงเรื่องปรมาณูนั้น โดยอดีตไม่สามารถแยกออกได้แต่ในปัจจุบันยุคศตวรรษที่  21 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   27 

สามารถแยกออกได้เนื่องจากความเจริญทางเทคโนโลยีทางวิทยาศาสตร์ที่สามารถผลิตเครื่องมืออันทันสมัย    
แต่ในทางพะพุทธศาสนานั้นสามารถแยกรูปให้เล็กลงๆ ไปตามล าดับขนถึงอณู ปรมาณูเช่นเดียวกันเพราะ
ต้องการสอนในเรื่องของการไม่ท าลายชีวิต และการไม่ประมาทในการใช้ชีวิต 
 
6. บทสรุป 
 จากที่กล่าวมาทั้งหมด สามารถวิเคราะห์ธรรมชาติของสสารโดยสรุปได้ดังนี้คือพระพุทธศาสนาจะมี
ทัศนะที่ตรงกันข้ามกับสสารนิยม เนื่องจากสสารนิยมชื่อความเป็นจริง สัมผัสได้ ทุกอย่างดับสลายไปตาม
กาลเวลา ซึ่งตัวเวลาจะเป็นผู้ก าหนด แต่ในทางพระพุทธศาสนานั้นได้รวมเอากายกับจิตเข้าด้วยกันและรวมอยู่
ในขันธ์5  ประกอบไปด้วย 1) รูป สิ่งที่รับรู้ได้ด้วยตา เช่นรูปตัวคน รูปตัวสัตว์ เค้าโครง ได้แก่ ส่วนที่ผสมกัน
ของธาตุดิน น้ า ไฟ ลม 2) เวทนา คือความรู้สึก ได้แก่ ทุกข์ สุข อทุกขมสุข เช่น ความเจ็บปวด ทุกข์ทรมาน   
3) สัญญา คือความจ าได้หมายรู้ ได้แก่ จ าสิ่งที่ได้รับและรู้สึกนั้นๆ 4) สังขาร คือการคิดปรุงแต่ง เช่นการ
แยกแยะสิ่งที่รับรู้ การคิดวิเคราะห์ 5) วิญญาณ ความรับรู้ ได้แก่ ระบบรับรู้สิ่งนั้นๆ ทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ 
เมื่อมนุษย์ได้เข้าใจถึงที่มาที่ไปของสสาร ทั้งฝ่ายวัตถุนิยม (Materialism) และสสารในทางพระพุทธศาสนา
อย่างถ่องแท้แล้ว ผู้เขียนเชื่อเหลือเกินว่า จะน าความสุขทั้ง สันติภาพ ภารดรภาพ และเสรีภาพ ที่มั่นคงและ
ยั่งยืนมาสู่โลกใบนี้ตราบนานเท่านาน 
 
บรรณานุกรม 
 หนังสือ 
กีรติ บุญเจือ. (2528). แก่นปรัชญากรีก. กรุงเทพ ฯ: ไทยวัฒนาพานิช. 
กีรติ บุญเจือ. (2527). แก่นปรัชญายุคกลาง. กรุงเทพ ฯ: ไทยวัฒนาพานิช. 
จ านงค์ ทองประเสริฐ. (2534). ปรัชญาตะวันตกสมัยใหม่. กรุงเทพ ฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ ราช

วิทยาลัย. 
ชัยวัฒน์ อัตพัฒน์. (2522). ปรัชญาตะวันตกร่วมสมัย 1. กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยรามค าแหง. 
เดือน ค าดี. (2530). ปัญหาปรัชญา. กรุงเทพ ฯ: โอเดียนสโตร์. 
เดือน ค าดี. (2534). พุทธปรัชญา. กรุงเทพ ฯ: โอเดียนสโตร์. 
บุญมี แท่นแก้ว, ผศ.. (2536). ปรัชญา. กรุงเทพฯ : โอเดียนสโตร.์ 
บุณย์ นิลเกษ, ดร.. (2526). เมตาฟิสิกซ์เบื้องต้น. เชียงใหม่ : คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัย เชียงใหม่. 
บรรจบ บรรณรุจิ. (2533). จิต มโน วิญญาณ. กรุงเทพฯ : ไร่เรือนสมาธิ. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2532). พจนานุกรมศัพท์ปรัชญา อังกฤษ – ไทย. กรุงเทพ ฯ: ราชบัณฑิตสถาน. 
วิธาน สุชวีคุปต์ และคณะ, ผศ.. (2532). ปรัชญาเบื้องต้น. กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยรามค าแหง. 
สถิต วงศ์สวรรค์, รศ.. (2540). ปรัชญาเบื้องตน้. กรุงเทพฯ : อักษรพิทยา. 
สุจิตรา (อ่อนค้อม) รณรื่น, รศ.. (2540). ปรัชญาเบื้องต้น. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ทิพยวิสุทธิ์. 
สนิท สีส าเดง. (2538). ความรู้เบื้องต้นเกี่ยวกับปรัชญาและศาสนา. กรุงเทพ ฯ: นีลนาราการพิมพ์. 
สนิท สีส าเดง. (2544). ปรัชญาเถรวาท. กรุงเทพ ฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สุเมธ เมธาวิทยกุล, รศ.. (2540). ปรัชญาเบื้องต้น. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์. 
อดิศักดิ์ ทองบุญ. (2533). คู่มืออภิปรัชญา. กรุงเทพ ฯ: ราชบัณฑิตยสถาน. 
อดิศักดิ์ ทองบุญ. (2536). ปรัชญาอินเดียร่วมสมัย. กรุงเทพ ฯ: ราชบัณฑิตยสถาน. 
อดิศักดิ์ ทองบุญ. (2532). ปรัชญาอินเดีย. กรุงเทพ ฯ: ราชบัณฑิตยสถาน.  



28  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

อมร โสภณวิเชษฐวงศ์, ผศ.. (2520). ปรัชญาเบื้องต้น. กรุงเทพฯ : ประสานมิตร. 
 เว็บไซต์ 
https://th.wikipedia.org/wikiขันธ์5, 30/9/2562. 
http://www.dharma-gateway.com/ubasok/boonmee/boonmee-08-01.htm, 30/9/2562. 
http://www.baanjomyut.com/library/002/, 30/9/2562. 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://th.wikipedia.org/wikiขันธ์5


วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   29 

วิเคราะห์การใช้ยาตามพุทธานุญาตกับรสยาตามคัมภีร์แพทย์แผนไทย 
Analysis of the Drug Use According to the Buddha’s Permission and the Taste 

of Drugs Based on the Thai Traditional Medicine Scriptures 
 

นภาพร กิตติศักดิ์ไพรัช 
Napaporn Kittisakphairat  

นักวิชาการอิสระ 
Independent Scholar 

Email: napapron@gmail.com  
วันที่รับบทความ (Received) : 14 พฤษภาคม 2564 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 30 พฤษภาคม 2564 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 30 พฤษภาคม 2564 

 
 
บทคัดย่อ 
 การวิเคราะห์การใช้ยาตามพุทธานุญาตกับรสยาตามคัมภีร์แพทย์แผนไทย เรื่องนี้  ผู้ เขียนได้
ท าการศึกษาโดยการเทียบกับรสยาในคัมภีร์เวชศึกษาเป็นหลัก คือ รสยา 10 รส เพราะรสยา 10 รส เป็นรสที่
การแพทย์แผนไทยน ามาใช้ในการรักษาโรค ดังนั้น จึงสรุปได้ว่า พระพุทธานุญาตเภสัชที่พระพุทธองค์ได้ตรัสไว้
สามารถบ่งบอกรสยาได้จากสรรพคุณของเภสัชนั้น ๆ ได้ เพราะเภสัชต่าง ๆ ที่ตรัสมีไว้เพ่ือรักษาการอาพาธ
ของภิกษุผู้เป็นสาวกและเพ่ือรักษาพระองค์เองด้วยนั่นเอง  
ค าส าคัญ: การใช้ยา, พุทธานุญาต, คัมภีร์แพทย์แผนไทย 
 
Abstract 
 The aim of this article was to study and compare the taste of drugs based on the 
Thai tradition medicine scriptures with the taste of drugs based on the medical studies 
scripture, which explains the 10 flavors of medicine. These 10 flavors were used to treat 
diseases by Thai traditional medicine. In summary, the Buddha’s permission of drug indicates 
the taste of medicine from the properties of pharmacy, because the various pharmacies 
mentioned are for treating the illness of the Buddhist monks and of the Buddha himself. 
Keywords:  the drug use, Tha Buddha’s permission, the Thai traditional medicine scriptures 
 
1. บทน า 
 เป็นที่ทราบกันดีว่า การแพทย์แผนไทยนั้นเริ่มมีบันทึกไว้ตั้งแต่สมัยพุทธกาล โดยมีชีวก โกมารภัจจ์
เป็นบรมครูแพทย์แผนไทย  ดังนั้น ในพระไตรปิฏกจึงมีการกล่าวถึงสมุนไพรต่าง ๆ ที่เป็นเภสัชไว้เป็นจ านวน
มาก โดยมีกล่าวไว้ในเภสัชชขันธกะในพระวินัยปิฏก ซึ่งสมุนไพรดังกล่าว ไม่ได้ระบุรสยาชัดเจน แต่เราสามารถ
ทราบได้ว่าสมุนไพรนั้น ๆ มีรสอะไร จากสรรพคุณของสมุนไพร ซึ่งในคัมภีร์แผนแพทย์ไทยมีการกล่าวถึงรสยา
อย่างชัดเจน เพราะรสยาเป็น 1 ในหลักเภสัช 4 ได้แก่ 1) การรู้จักเภสัชวัตถุ คือ วัตถุธาตุนานาชนิดที่น ามาใช้
เป็นยารักษาโรค จะต้องรู้จักลักษณะพ้ืนฐานของตัวยา หรือสมุนไพรแต่ละชนิด คือ จะต้องรู้จักชื่อ ลักษณะ สี 



30  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

กลิ่น และรส 2) การรู้จักสรรพคุณเภสัช คือ รู้จักสรรพคุณของวัตถุธาตุนานาชนิดที่จะน ามาใช้เป็นยา จะต้องรู้
รสของตัวยานั้น ๆ ก่อนจึงสามารถทราบสรรพคุณได้ภายหลัง 3) รู้จักคณาเภสัช คือ รู้จักการจัดหมวดหมู่ตัวยา
หลายสิ่งหลายอย่าง รวมเรียกเป็นชื่อเดียว และ 4) รู้จักเภสัชกรรม คือ รู้จักการปรุงยา ผสมเครื่องยา หรือตัว
ยา ตามที่ก าหนดในต ารับยา หรือตามใบสั่งยา ในที่นี้ผู้เขียนจะขอกล่าวถึงสรรพคุณเภสัช ซึ่งเป็นพ้ืนฐานของ
แพทย์แผนไทย สาขาเภสัชกรรมไทย ที่ควรรู้ และควรท าความเข้าใจอย่างถ่องแท้ เพราะรสยาจะเป็นตัวชี้ถึง
สรรพคุณสมุนไพรนั้น ๆ นั่นเอง 
 
2. รสยาตามคัมภีร์แพทย์แผนไทย 
 สรรพคุณเภสัช คือ การรู้จักสรรพคุณของวัตถุท่ีจะน ามาใช้เป็นยารักษาโรค หลักสรรพคุณเภสัชนี้เป็น
หมวดที่ส าคัญยิ่ง ที่จะต้องให้ความสนใจเป็นพิเศษเพราะตัวยาแต่ละอย่าง ถ้าไม่รู้สรรพคุณแล้วก็จะไม่เกิด
ประโยชน์อะไรเลย และก่อนที่เราจะรู้จักสรรพคุณของตัวยาได้นั้น เราจ าเป็นต้องรู้ “รสของตัวยา” ก่อน 
เพราะรสของตัวยาจะเป็นสิ่งที่ชี้ถึงสรรพคุณของตัวยานั้น ๆ หรืออาจกล่าวได้ว่า การรู้ถึงสรรพคุณของตัวยา
จ าเป็นต้องรู้รสของตัวยานั้น ๆ เสียก่อน เมื่อรู้รสของตัวยานั้น ๆ แล้ว รสนั้นจะแสดงถึงสรรพคุณของตัวยาได้
ทันที ซึ่งจะเป็นประโยชน์ในการปรุงยา ถ้าไม่รู้รสของตัวยาจะปรุงยาให้มีสรรพคุณดีไม่ได้ ดังนั้น การรู้จักว่ายา
นั้นมีสรรพคุณรักษาโรคอย่างไร สรรพคุณของยาสมุนไพรแต่ละชนิดจะขึ้นอยู่กับรสของสมุนไพรนั้น ๆ      
เพราะรสแต่ละรสจะมีสรรพคุณในการรักษาโรคต่างกัน  
 รสยา จ าแนกออกเป็น 2 ประเภท คือ 1) ยารสประธาน  แบ่งออกเป็น 3 รส 2) รสของตัวยา        
แบ่งออกเป็น ยา 4 รส, ยา 6 รส, ยา 8 รส และยา 10 รส 
 1. คัมภีร์เวชศึกษา กล่าวถึง ยารสประธาน , ยา 10 รส และรสยาแก้ตามธาตุ ไว้ดังนี้ 

1) ยารสประธาน หมายถึง รสของยาที่ปรุง หรือผสมเป็นต ารับแล้ว สิ่งที่จะน ามาประกอบขึ้นเป็นยา
นั้นประกอบด้วยวัตถุธาตุ 3 ประเภท คือ พืชวัตถุ สัตว์วัตถุ และธาตุวัตถุ เมื่อน ามาประกอบปรุงเป็นยา
ส าเร็จรูปแล้ว จะเหลือรสของตัวยาส าเร็จรูปอยู่เพียง 3 รส หรืออาจกล่าวได้ว่า ยารสประธาน เป็นรสของยาที่
ปรุงส าเร็จรูปแล้ว น าไปใช้รักษาโรค และไข้เป็นหลักใหญ่ หรือเป็นแม่บท แบ่งออกเป็น 

1.1) ยาขนานใดที่ปรุงขึ้นมาแล้ว รสเย็น ได้แก่ ยาที่เข้าพืช สัตว์ ธาตุที่ไม่ร้อน เช่น เขาสัตว์เขี้ยวสัตว์ 
เกสรดอกไม้ ใบไม้ รากไม้ที่ไม่ร้อน มาปรุงเป็นยารสเย็น เช่น ยามหานิล ยาเขียว เป็นต้น ซึ่งมีสรรพคุณแก้ทาง
เตโชธาตุ (ธาตุไฟ) แก้ไข้ ระงับความร้อน ใช้ส าหรับแก้ไข้ในกองฤดูร้อน ตัวอย่างสมุนไพรที่มีรสเย็น เช่น ราก
กระชับ, ใบเงิน-ทอง-นาก, ใบก้ามปู, เถา-ใบ-รากต าลึง, เถารางจืด, รากมะลิวัลย์, ดอกสารภี, ใบพิมเสนต้น, 
ราก-ใบ-เมล็ดฟักข้าว  

1.2) ยาขนานใดที่ปรุงขึ้นมาแล้ว รสร้อน ได้แก่ ยาที่เข้าพืช สัตว์ ธาตุที่มีรสร้อน เช่น เบญจกูล       
ตรีกฏุก เหง้าขิง เหง้าข่า กะเพรา มาปรุงเป็นยารสร้อน เช่น ยาประจุวาโย  ยาประสะไพล ยาไฟประลัยกัลป์ 
ยาประสะกานพลู  ยาธรณีสัณฑะฆาต เป็นต้น ซึ่งมีสรรพคุณแก้ในกองวาโยธาตุ (ธาตุลม)  ลมกองหยาบ   
ลมจุกเสียดแน่น ลมพรรดึก บ ารุงธาตุ ใช้ส าหรับแก้ไข้ในกองฤดูฝน ตัวอย่างสมุนไพรที่มีรสร้อน เช่น กะเพรา
แดง, ใบ-ลูกกระวาน, ข่าต้น, ใบ-ดอก-เถาดีปลี, ใบ-เถา-ดอก-เมล็ดพริกไทย, 

1.3) ยาขนานใดที่ปรุงขึ้นมาแล้ว รสสุขุม ได้แก่ ยาที่เข้าพืช สัตว์ ธาตุที่ ไม่ร้อน เช่น โกฐ เทียน 
กฤษณา กระล าพัก จันทน์เทศ เครื่องเทศที่ไม่ร้อน มาปรุงเป็นยารสสุขุม เช่น ยาหอมอินทจักร์ ยาหอมนวโกฐ 
ยาสังข์วิชัย เป็นต้น ซึ่งมีสรรพคุณแก้ในกองอาโปธาตุ (ธาตุน้ า) แก้ไข้ที่ใช้ยารสเย็นไม่ได้ แก้ลมกองละเอียด 
ลมวิงเวียน ใจสั่นหวั่นไหว  แก้ทางโลหิต บ ารุงก าลัง ใช้ส าหรับ แก้ไข้ในกองฤดูหนาว ตัวอย่างสมุนไพรที่มีรส



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   31 

สุขุม เช่น ใบสันพร้าหอม, รากแฝกหอม, ดอกบุนนาค, ดอกมะลิ, ขอนดอก, เปลือกต้นกระแจะ, เนื้อไม้จันทน์
ขาว, เนื้อไม้จันทน์ชะมด, รากละหุ่งแดง-ขาว, ขี้เหล็กบ้าน-ป่า 

2) รสยา 10 รส  
2.1) รสฝาด สรรพคุณ มีฤทธิ์ทางสมาน เช่น สมานบาดแผลทั้งภายใน และภายนอก แผลสด แผล

เปื่อย กัดเนื้อร้าย แก้โรคบิด ท้องร่วง แก้อุจจาระธาตุพิการ คุมธาตุ 
แสลงกับโรค ไอ ท้องผูก โรคลม โรคพรรดึก (อุจจาระแข็งเป็นก้อนกลมคล้ายมูลแพะ) โรคท้องผูก 

เตโชธาตุพิการ (ธาตุไฟ) 
ตัวอย่างสมุนไพร เช่น กัลปังหา, เปลือกขี้อ้าย, แคฝอย, ใบจาก, ใบงิ้ว, ผลตะโกนา, เนื้อไม้ตะขบไทย, 

เปลือกต้นตะแบก, ใบ-ผล-เปลือกต้นตาเสือ, กาบหรือก้านใบสดของตาลโตนด, เปลือกลูกทุกเรียน, เทียนต้น, 
ทับทิมทั้ง 5 (ราก,ต้น,ใบ,ดอก,ลูก/ฝัก), ฝรั่งทั้ง 5, เปลือกนนทรี, ลูกเบญกานี, เมล็ดเพกาแก่, ใบ-เปลือกต้น
มะกอก, เปลือกต้นมะขาม, เมล็ดในมะม่วง, ใบชา,  เปลือกลูกมังคุด, เปลือก-ใบ-ผล-เมล็ดหว้า, ลูกสมอพิเภก
แก่, ก้อนสีเสียดไทย-เทศ 

2.2) รสเค็ม สรรพคุณ มีฤทธิ์ซึมซาบไปตามผิวหนัง แก้โรคผิวหนัง โรคพรรดึก (ท้องผูกอย่างแรงมีการ
ถ่ายอุจจาระเป็นก้อนแข็งกลม เป็นเม็ดลักษณะคล้ายมูลแพะ) ถ่ายช าระน้ าเหลือง ช าระเมือกมันในล าไส้ ฟอก
โลหิต แก้เสมหะเหนียว 

แสลงกับโรค อุจจาระธาตุพิการ โรคบิดมูกเลือด กระเพาะอาหารเป็นแผล 
ตัวอย่างสมุนไพร เช่น ใบเหงือกปลาหมอ, เปลือกต้นล าพู, เปลือกต้นมะเกลือ, เปลือกแค, ดินประสิว, 

เปลือกต้นตะบูน, ใบกระชาย, ใบหอม, ผักชะคราม, เกลือสินเธาว์, เกลือพิก, เกลือวิก, เกลือฝ่อ, เกลือสมุทร, 
หอยสังข์หนามเผา, โคกกระสุน 

2.3) รสเปรี้ยว สรรพคุณ แก้เสมหะพิการ แก้เสมหะเหนียว แก้ไอ แก้ท้องผูก ระบายอุจจาระ ฟอก
โลหิต แก้กระหายน้ า 

แสลงกับโรค น้ าเหลืองเสีย ท้องเสีย บาดแผล และไข้ต่าง ๆ 
ตัวอย่างสมุนไพร เช่น ใบกระเจี๊ยบแดง, ใบและผลชะมวง, รากพิลังกาสา, ผลมะกอก, ใบมะดัน, ใบ-

เนื้อในฝักมะขาม, ลูกมะขามป้อมอ่อน, ลูกสมอพิเภกอ่อน, น้ าลูกมะงั่ว, น้ ามะนาว, รากมะอึก, ใบ-เปลือกต้น
ส้มเสี้ยว, ใบส้มเช้า 

2.4) รสเผ็ดร้อน สรรพคุณ แก้ลมจุกเสียด ขับลมให้ผาย หรือเรอ บ ารุงเตโชธาตุ (ธาตุไฟ) ขับเหงื่อ 
ช่วยย่อยอาหาร 

แสลงกับโรค ไข้ตัวร้อน เพ้อคลั่ง 
ตัวอย่างสมุนไพร เช่น เมล็ดเทียนขาว (ยี่หร่า), เทียนแกลบ, เทียนตากบ, มหาหิงคุ์, หัวว่านน้ า, ต้น-

ใบ-ลูก-รากช้าพลู, รากเจตมูลเพลิงแดง, รากเจตพังคี, ต้น-ใบ-รากมะไฟเดือนห้า, เปลือกต้น-รากมะรุม, 
กานพลู, การบูร, ใบพลูจีน, พาดไฉน, เนื้อไม้สัก, ลูก-ดอกจันทน์เทศ, ลูกกระวาน, หัวกระชาย, ขิงแห้ง 

2.5) รสหวาน สรรพคุณ มีฤทธิ์ซึมซาบไปตามเนื้อ เช่น ท าให้เนื้อในร่างกายชุ่มชื้น แก้ไอ บ ารุง
กล้ามเนื้อ บ ารุงหัวใจ บ ารุงก าลัง เจริญอาหาร แก้อ่อนเพลีย แก้หอบ แก้เสมหะแห้ง 

แสลงกับโรค ฟันผุ เสมหะเฟ่ือง อาเจียน บาดแผลท าให้แผลชื้น น้ าเหลืองเสีย โรคเบาหวาน 
ตัวอย่างสมุนไพร เช่น ดอกค าไทย, ดอกค าฝอย, งวงตาลโตนด, น้ าอ้อย, ดอกแครแตร,  รากชะเอม

ไทย-จีน, โกฐเชียง, เทียนข้าวเปลือก, รากและดอกมะพร้าว, เปลือก-ราก-ใบอบเชยไทย, เปลือกต้นอบเชย
ญวน, เหง้าสับปะรด 



32  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

2.6) รสขม สรรพคุณ แก้ในทางโลหิต และดี แก้ก าเดา แก้ไข้ต่าง ๆ เช่น ไข้ตัวร้อน ไข้จับสั่น บ ารุง
น้ าดี เจริญอาหาร ช่วยย่อยอาหาร 

แสลงกับโรค หัวใจพิการ ลมจุกเสียด แน่นเฟ้อ 
ตัวอย่างสมุนไพร เช่น เถาบอระเพ็ด, เถามะระ, เถาชิงช้าชาลี, เถา-ลูก-รากขี้กาแดง, ลูกกระดอม,  

ลูกประค าดีควาย, ใบและลูกมะแว้งเครือ, ดีสัตว์ต่าง ๆ, โกฐสอ, เทียนขม, รากชิงชี่ ,แก่นจันทน์แดง, ราก
ปลาไหลเผือก, ลูกมะขามป้อมแก่, เมล็ดมะนาว, ใบ-ลูกมะระขี้นก, มะกาเครือ, ใบ-รากน้ าเต้าขม, ใบ-ดอก-
ผล-เปลือกต้น-กระพ้ี-แก่น-ราก-ยาง-ผลอ่อนสะเดา 

2.7) รสมัน สรรพคุณ มีฤทธิ์ซึมซาบไปตามเส้นเอ็น แก้เส็นเอ็นพิการ บ ารุงเส้นเอ็น แก้ปวดเมื่อย 
บ ารุงไขข้อ บ ารุงเยื่อกระดูก เป็นยาอายุวัฒนะ ให้ความอบอุ่นแก่ร่างกาย 

แสลงกับโรค เสมหะพิการ เช่น ไอ หอบ บิด และไข้ต่าง ๆ ร้อนในกระหายน้ า 
ตัวอย่างสมุนไพร เช่น งาด า , เนื้อเม็ดมะขาม, เมล็ดมะม่วงหิมพานต์ , แก่นกันเกรา, แก่นสน,         

โกฐหัวบัว, โกฐกระดูก, เนื้อในฝักกระจับ, เมล็ดถั่วเขียว, เมล็ดถั่วแปป, เมล็ดถั่วลันเตา, เมล็ดถั่วลิสง, รากบัว
หลวง,  รากชุมเห็ดเทศ, เลือดแรด, เห็ดตับเต่า, หัวแห้ว, หัวถั่วพู, น้ านมแพะ 

2.8) รสหอมเย็น สรรพคุณ บ ารุงหัวใจ บ ารุงตับ บ ารุงปอด บ ารุงครรภ์ แก้อ่อนเพลีย ชูก าลัง         
แก้กระหายน้ า ดับพิษร้อน 

แสลงกับโรค ลมจุกเสียดแน่น ลมป่วง 
ตัวอย่างสมุนไพร เช่น หญ้าฝรั่น, น้ าดอกไม้เทศ, ต้นเตยหอม, พิมเสนในปล้องไม้ไผ่, กฤษณา, ราก

แฝกหอม, ดอกกุหลาบมอน, รากมะเดื่อหอม, ดอกขจร, ดอกเบญจมาศบ้าน (เก๊กฮวย), ชะมดเชียง, ดอกมะลิ, 
ดอกพิกุล, ดอกบุนนาค, ดอกสารภี, เกสรบัวหลวง, กระล าพัก, ขอนดอก 

2.10) รสเมาเบื่อ สรรพคุณ แก้พิษ เช่น พิษดี พิษเสมหะ พิษโลหิต  พิษไข้ พิษสัตว์กัดต่อย แก้โรค
ทางอาโปธาตุ (ธาตุน้ า) แก้พยาธิ ผื่นคัน 

แสลงกับโรค หัวใจพิการ ไอ 
ตัวอย่างสมุนไพร เช่น ใบกระท่อม, กัญชา, ใบ-ดอก-เมล็ด-น้ ามันจากเมล็ด-รากล าโพง, ลูกสะบ้า    

ต่าง ๆ, รากขันทองพยาบาท, ใบ-รากทองพันชั่ง, รากทองหลางหนาม, รากกระทุงหมาบ้า, เถากะไดลิง, 
ชุมเห็ดเทศทั้ง5, ใบกรวยป่า, เมล็ด-ใบ-เปลือกรากโกฐกะกลิ้ง, เปลือกข่อย, ต้นซาก, ลูก-รากมะเกลือ, ยาด า, 
ยางของต้นรงทอง, สลัดได, เถาพระขรรค์ไชยศรี, ก าแพง 7 ชั้น 

เพ่ิมอีก 1 รส คือ รสจืด สรรพคุณ แก้เสมหะ ขับปัสสาวะ ดับพิษไข้ ดับพิษปวดร้อน แก้ทางเตโชธาตุ 
ไม่แสลงกับโรคใด 
ตัวอย่างสมุนไพร เช่น ต้นผักกาดน้ า, หญ้าถอดปล้อง, หญ้าไซ, รากและตาไม้ไผ่ป่า, แก่นปรู, ราก

ต่อไส้, รากไทรย้อย, รากแตงหนู, ต้นขลู่, เถาต าลึง, รากตะไคร้น้ า 
3) รสยาประจ าธาตุ กล่าวคือ ในร่างกายของมนุษย์นั้นประกอบขึ้นมาจากธาตุทั้ง 4 ได้แก่ธาตุดิน 20 

ธาตุน้ า 12 ธาตุลม 6 และธาตุไฟ 4 เมื่อธาตุใดธาตุหนึ่งพิการ หรือเจ็บป่วยขึ้น จึงจ าเป็นต้องมีรสยาแก้ตามธาตุ 
ดังนี้ 

1. ปถวีธาตุ (ธาตุดิน)  เมื่อพิการชอบยา รสฝาด, รสหวาน, รสมัน และรสเค็ม 
2. อาโปธาตุ (ธาตุน้ า) เมื่อพิการชอบยา รสเปรี้ยว, รสขม และรสเมาเบื่อ 
3. วาโยธาตุ (ธาตุลม) เมื่อพิการชอบยา รสสุขุม และรสเผ็ดร้อน 
4. เตโชธาตุ (ธาตุไฟ) เมื่อพิการชอบยา รสเย็น และรสจืด (โรงเรียนแพทย์แผนโบราณ, 2538, หน้า 

88-118) 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   33 

การจัดรสยาแก้ให้ถูกต้องตรงตามธาตุดังกล่าว จะท าให้โรค หรืออาการเจ็บป่วยบรรเทา หรือหายได้ 
 2. คัมภีร์ธาตุวิภังค์ ได้กล่าวถึง รสยา 4 รส ดังนี้ 

- รสยาฝาด ซาบไปในผิวเนื้อ และเส้นเอ็น 
- รสยาเค็ม ซาบไปในทุกเส้นเอ็น และกระดูกทั่วสรรพางค์กาย 
- รสยาเปรี้ยว ซาบไปในเส้นเอ็นทั่วสรรพางค์กาย 
- รสยาเผ็ด ซาบไปในผิวหนังทุกเส้นขน (กองการประกอบโรคศิลปะ ส านักงานปลัดกระทรวง

สาธารณสุข, ม.ป.ป., หน้า 143) 
 3. คัมภีร์วรโยคสาร ได้กล่าวถึง รสยา 6 รส ดังนี้ 

1) กะสาวะ คือ รสฝาด สรรพคุณ เจริญไฟธาตุ แก้กระหายน้ า ให้เจริญผิวกาย และเนื้อ 
2) ลวณะ คือ รสเค็ม สรรพคุณ เจริญไฟธาตุ เผาโทษ เผาเขฬะ (น้ าลาย) 
3) อัมพิระ คือ รสเปรี้ยว สรรพคุณ ท าให้ดี ลม เสลดอนุโลมตามซึ่งตน และเจริญรสอาหาร บ ารุงไฟ

ธาตุ กระท าสารพัดที่ดิบให้สุก ถ้าใช้เป็นเกิดคุณ ใช้ไม่เป็นเกิดโทษ 
4) กฏุกะ คือ รสเผ็ด สรรพคุณ บ ารุงไฟธาตุ ให้อาหารสุก กระท าให้ก าลังน้อย ระงับความเกียจคร้าน 

ระงับพิษไม่ให้เจริญ  
5) มธุระ คือ รสหวาน สรรพคุณ ชอบกับยา ให้เจริญรสธาตุ 
6) ติตติกะ คือ รสขม สรรพคุณ เจริญไฟธาตุ เจริญรสอาหาร แก้ร้อน แก้กระหายน้ า กระท าให้มูตร 

และคูถบริสุทธิ์ 
ยา 6 รสนี้ แสลงกับโรคต่าง ๆ ดังนี้ 
- รสเผ็ด รสขม และรสฝาด ทั้ง 3 รสนี้ ท าให้  ลมก าเริบ 
- รสเผ็ด รสเปรี้ยว และรสเค็ม ทั้ง 3 รสนี้ ท าให้  ดีก าเริบ 
- รสหวาน รสเปรี้ยว และรสเค็ม ทั้ง 3 รสนี้ ท าให้  เสลดก าเริบ ((กองการประกอบโรคศิลปะ 

ส านักงานปลัดกระทรวงสาธารณสุข, ม.ป.ป., หน้า 143) 
 4. คัมภีร์ธาตุวิวรณ์ กล่าวถึง รสยา 8 รส, รสยาตามอายุสมุฏฐาน, และรสยาตามโลหิตฉวี 

4.1) รสยา 8 รส ตามคัมภีร์ธาตุวิวรณ์ แก้โรค ดังนี้ 
1) รสฝาด ย่อมซาบมังสา (เนื้อ) 
2) รสเค็ม ย่อมซาบนหารู (เส้นเอ็น) 
3) รสเปรี้ยว ย่อมซาบอันตะคุณัง (ล าไส้น้อย) 
4) รสเผ็ด และรสร้อน ย่อมซาบอัฏฐิมิได้เว้น (กระดูก) 
5) รสหวาน ย่อมซาบอันตัง (ล าไส้ใหญ่) 
6) รสขม  ย่อมซาบไปตามตะโจ (ผิวหนัง) 
7) รสมัน ย่อมซาบที่อัฏฐิมิญชังทั้งปวง (ข้อต่อ) 
8) รสเย็นหอม ย่อมซาบหทยัง (หัวใจ) 
4.2) รสยาตามอายุสมุฏฐาน หรือ รสยาแก้ตามวัย (แก้ตามอายุ) ไว้ดังนี้ 
1. ปฐมวัย (วัยเด็ก) อายุตั้งแต่แรกเกิด – อายุ 16 ปี เป็นโรคเพ่ือเสมหะ สมุฏฐานอาโป 
ควรใช้ยา รสขม รสหวาน และรสเปรี้ยว 
2. มัชฌิมวัย (วัยกลาง หรือวัยหนุ่มสาว) อายุ 16 ปี – อายุ 32 ปี เป็นโรคเพ่ือโลหิต และดี สมุฏฐาน

อาโป 
ควรใช้ยา รสขม รสเปรี้ยวฝาด และรสเปรี้ยวเค็ม 



34  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

3. ปัจฉิมวัย (วัยผู้เฒ่า หรือวัยชรา) อายุ 32 ปี – อายุ 64 ปี หรือจนถึงสิ้นอายุขัย  เป็นโรคเพ่ือลม
ก าเริบ สมุฏฐานวาโย มีอาโปแทรก คือ เสมหะกับเหงื่อ  

ควรใช้ยา รสขม รสฝาด รสเค็ม รสร้อน และรสหอม 
4.3) การใช้ยารักษาโรคตามโลหิตฉวี มีดังนี้  
1) คนไข้ผิวเนื้อขาว โลหิตรสหวาน ใช้ยารสเผ็ด รสร้อน และรสขม 
2) คนไข้ผิวเนื้อขาวเหลือง โลหิตรสเปรี้ยว ใช้ยารสเค็ม (ใส่เกลือเจือให้มาก) 
3) คนไข้ผิวเนื้อด าแดง โลหิตรสเค็ม ห้ามใช้ยารสเค็ม 
4) คนไข้ผิวเนื้อด า โลหิตรสเค็ม และเย็นมาก ให้ใช้ยารสหวาน (กองการประกอบโรคศิลปะ 

ส านักงานปลัดกระทรวงสาธารณสุข, 25410, หน้า 60) 
นอกจากนี้ ยังมีรสยาแก้ตามฤดู และแก้ตามกาล ดังต่อไปนี้ 

 รสยาแก้ตามฤดู  
ใน 1 ปี มี 3 ฤดู และใน 1 ฤดู จะมี 4 เดือน และถือว่าเป็นฤดูแห่งกองโรค คือ เกิดเป็น  โรคปิตตะ 

โรควาตะ และโรคเสมหะ ตามล าดับ จึงจัดรสยาไว้แก้ ดังนี้ 
1. คิมหันตฤดู (ฤดูร้อน) เกิดโรคเพ่ือเตโชธาตุพิการ สมุฏฐานปิดตะพิการ คือ โรคดีพิการ 
ควรใช้ยา รสเย็น และรสจืด 
2. วสันตฤดู (ฤดูฝน) เกิดโรคเพ่ือวาโยธาตุพิการ สมุฏฐานวาตะพิการ คือ โรคลมพิการ 
ควรใช้ยา รสร้อน และรสสุขุม 
3. เหมันตฤดู (ฤดูหนาว) เกิดโรคเพ่ืออาโปธาตุพิการ สมุฏฐานเสมหะพิการ คือ โรคเสลดพิการ 
ควรใช้ยา รสเปรี้ยว และรสสุขุม 

 รสยาแก้ตามกาล 
รสยาแก้ตามกาล หรือตามยามนี้ จัดไว้เพ่ือให้คนไข้ได้รับประทานยาให้ทัน หรือตรงกับสมุฏฐานของ

โรคซึ่งเกิดขึ้นในเวลา หรือกาลนั้น ๆ แบ่งเป็นกาล 3 นับ 4 ชั่วโมง และกาล 4 นับ   3 ชั่วโมง ดังนี้  
 1. กาล 3 ทั้งกลางวัน และกลางคืน แบ่งออกเป็น 3 ยาม คือ 

ยามที่ 1 กลางวัน นับแต่ 06.00 – 10.00 น. กลางคืน นับแต่ 18.00 – 22.00 น. 
เกิดโรคเพ่ือเสมหะ ใช้น้ ากระสายยารสเปรี้ยว 
ยามที่ 2 กลางวัน นับแต่ 10.00 – 14.00 น. กลางคืน นับแต่ 22.00 – 02.00 น. 
เกิดโรคเพ่ือโลหิต และดี ใช้น้ ากระสายยารสขม 
ยามที่ 3 กลางวัน นับแต่ 14.00 – 18.00 น. กลางคืน นับแต่ 02.00 – 06.00 น. 
เกิดโรคเพ่ือลม ใช้น้ ากระสายยารสร้อน 

 2. กาล 4  ทั้งกลางวัน และกลางคืน แบ่งออกเป็น 4 ยาม คือ 
ยามที่ 1 กลางวัน นับแต่ (ย่ ารุ่ง) 06.00 – 010.00 น. กลางคืน นับแต่ (ย่ าค่ า) 18.00 – 21.00 น.  

เป็นสมุฏฐานอาโป  พิกัดเสมหะ  
ยามที่ 2 กลางวัน นับแต่ 010.00 – 12.00 น. กลางคืน นับแต่ 21.00 – 24.00 น. 
เป็นสมุฏฐานอาโป พิกัดโลหิต  
ยามที่ 3 กลางวัน นับแต่ 12.00 – 15.00 น. กลางคืน นับแต่ 24.00 – 03.00 น. 
เป็นสมุฏฐานอาโป พิกัดดี 
ยามที่ 4 กลางวัน นับแต่ 15.00 – 18.00 น. กลางคืน นับแต่ 03.00 – 06.00 น.เป็นสมุฏฐานวาโย 

พิกัดวาตะ (ลม) (กองการประกอบโรคศิลปะ ส านักงานปลัดกระทรวงสาธารณสุข, ม.ป.ป., หน้า 150) 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   35 

3. พระพุทธานุญาตเกี่ยวกับเภสัช 
ในเภสัชชขันธกะ ได้กล่าวถึง การที่พระพุทธเจ้าทรงมีพระพุทธานุญาตเกี่ยวกับเภสัชแก่พระสาวกไว้ 

ดังนี้ 1) พระพุทธานุญาตเภสัชทั้ง 5 ในกาล และนอกกาล 2) พระพุทธานุญาตมูลเภสัช 3) พระพุทธา
นุญาตกสาวเภสัช 4) พระพุทธานุญาตปัณณเภสัช  5) พระพุทธานุญาตผลเภสัช 6) พระพุทธานุญาตชตุเภสัช 
7) พระพุทธานุญาตโลณเภสัช  8) พระพุทธานุญาตจุณเภสัช 10) พระพุทธานุญาตต ารามหาวิภัฏ 4 อย่าง    
10) พระพุทธานุญาตเกี่ยวกับยาตา 11) พระพุทธานุญาตยาดองโลณโสจิรกะ (วินย.ม.ทุ (ไทย) 5 /25-48/36-
56) 

1. พระพุทธานุญาตเภสัชท้ัง 5 
เรื่องเภสัชทั้ง 5 นี้ พระพุทธเจ้าทรงมีพระพุทธานุญาตไว้ดังนี้ “...เภสัชอันควรลิ้มของภิกษุผู้อาพาธ 

คือ เนยใส เนยข้น น้ ามัน น้ าผึ้ง น้ าอ้อย ภิกษุรับประเคนเภสัชทั้ง 5 แล้วพึงเก็บไว้ฉันได้  7 วันเป็นอย่างยิ่ง 
ภิกษุเก็บไว้ให้เกนิก าหนดนั้นไป (ล่วงเกิน 7 วัน) พึงปรับอาบัติตามธรรม...” (วินย.ม. (ไทย) 5/4/55) 

2. พระพุทธานุญาตมูลเภสัช 
มูลเภสัช คือ พืชสมุนไพรที่ใช้รากเป็นยา พระพุทธเจ้าทรงมีพระพุทธานุญาตแก่พระสาวก ว่า “ดูกร

ภิกษุทั้งหลายเราอนุญาตรากไม้ที่เป็นเภสัช คือ ขมิ้น ขิง ว่านน้ า ว่านเปราะ อุตพิต ข่า แฝก แห้วหมู ภิกษุรับ
ประเคนมูลเภสัชเหล่านั้นแล้วเก็บไว้ใช้ได้ตลอดชีวิต ต่อมีเหตุ (อาพาธ) จึงบริโภคได้ เมื่อเหตุไม่มี (ไม่อาพาธ) 
ภิกษุบริโภค ต้องอาบัติทุกกฎฯ” (วิ.มหา (ไทย) 5/263/46) 

3. พระพุทธานุญาตกสาวเภสัช  
กสาวเภสัช คือ พืชสมุนไพรที่ใช้น้ าฝาดเป็นยา พระพุทธเจ้าทรงมีพระพุทธานุญาตแก่พระสาวกว่า 

“ดูกรภิกษุทั้งหลาย เราอนุญาตน้ าฝาดที่ใช้เป็นเภสัช คือ น้ าฝาดสะเดา น้ าฝาดมูกมัน น้ าฝาดกระดอม น้ าฝาด
ขี้กา น้ าฝาดบอระเพ็ด น้ าฝาดพญามือเหล็ก น้ าฝาดกระถินพิมาน ภิกษุรับประเคนกสาวเภสัชเหล่านั้นแล้วเก็บ
ไว้ใช้ได้ตลอดชีวิต ต่อมีเหตุ (อาพาธ) จึงบริโภคได้ เมื่อเหตุไม่มี (ไม่อาพาธ) ภิกษุบริโภค ต้องอาบัติทุกกฎฯ” 
(วินย.ม. (ไทย) 5/210/310) 

4. พระพุทธานุญาตปัณณเภสัช 
ปัณณเภสัช คือ พืชสมุนไพรที่ใช้ใบเป็นยา พระพุทธเจ้าทรงมีพระพุทธานุญาตแก่พระสาวก ว่า “ดูกร

ภิกษุทั้งหลาย เราอนุญาตใบไม้ที่เป็นเภสัช คือ ใบสะเดา ใบมูกมัน ใบกระดอม  ใบขี้กา ใบกะเพรา ใบแมงลัก 
ใบฝ้าย เมื่อภิกษุรับประเคนปัณณเภสัชเหล่านั้นแล้วเก็บไว้ใช้ได้ตลอดชีวิต ต่อมีเหตุ (อาพาธ) จึงบริโภคได้   
เมื่อเหตุไม่มี (ไม่อาพาธ) ภิกษุบริโภคต้องอาบัติทุกกฎฯ” (วินย.ม. (ไทย) 5/30/40) 

5. พระพุทธานุญาตผลเภสัช 
ผลเภสัช คือ พืชสมุนไพรที่ใช้ผลเป็นยา พระพุทธเจ้าทรงมีพระพุทธานุญาตแก่พระสาวกว่า “ดูกร

ภิกษุทั้งหลาย เราอนุญาตผลไม้เป็นเภสัช คือ ลูกพิลังกาสา ดีปลี พริก สมอไทย สมอพิเภกมะขามป้อม ผลแห่ง
โกฐ เมื่อภิกษุรับประเคนผลเภสัชเหล่านั้นแล้วเก็บไว้ใช้ได้ตลอดชีวิต ต่อมีเหตุ (อาพาธ) จึงบริโภคได้ เมื่อเหตุ
ไม่มี (ไม่อาพาธ) ภิกษุบริโภคต้องอาบัติทุกกฎฯ” (วินย.ม. (ไทย) 5/31/40) 

6. พระพุทธานุญาตชตุเภสัช 
ชตุเภสัช คือ พืชสมุนไพรที่ใช้ยางเป็นยา พระพุทธเจ้าทรงมีพระพุทธานุญาตแก่พระสาวก ว่า “ดูกร

ภิกษุทั้งหลาย เราอนุญาตยางไม้เป็นเภสัช คือ ยางอันไหลออกจากต้นหิงคุ์ ยางที่เคี่ยวจากก้าน และใบแห่งต้น
หิงคุ์ ยางที่เคี่ยวจากใบแห่งต้นหิงคุ์ ยางอันไหลออกจากยอดไม้ตกะ ยางอันไหลออกจากใบแห่งต้นตกะ ยางที่
เคี่ยวจากใบ หรือไหลออกจากก้านแห่งต้นตกะ ต้นก ายาน เมื่อภิกษุรับประเคนชตุเภสัชเหล่านั้นแล้วเก็บไว้



36  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

ใช้ได้ตลอดชีวิต ต่อมีเหตุ (อาพาธ) จึงบริโภคได้ เมื่อเหตุไม่มี (ไม่อาพาธ) ภิกษุบริโภคต้องอาบัติทุกกฎฯ” 
(วินย.ม. (ไทย) 5/4/55) 

7. พระพุทธานุญาตโลณเภสัช 
โลณเภสัช คือ เกลือชนิดต่าง ๆ ได้แก่ เกลือสมุทร เกลือด า เกลือสินเธาว์ เกลือดินโปร่ง เกลือหุง หรือ

เกลือที่เป็นยาชนิดอื่น ๆ (พระครูอินทสารวิจักษ์ อินทสโร (กิจไร่), 2551), หน้า 54-56) 
8. พระพุทธานุญาตจุณเภสัช 
จุณเภสัชคือผงยาชนิดต่างๆ ทรงอนุญาตให้ภิกษุที่อาพาธเป็นโรคฝีดาษ หิด ตุ่ม พุพอง  ใช้ทาเพ่ือ

ไม่ให้น้ าเหลืองที่ไหลเยิ้มออกมาไปติดเกาะกับจีวรและผิวหนังจนท าให้แกะออกล าบาก (พระครูอินทสาร       
วิจักษ์ อินทสโร (กิจไร่), 2551), หน้า 54-56) 

10. พระพุทธานุญาตต ารามหาวิภัฏ 4 อย่าง 
ยามหาวิภัฏ 4 อย่าง คือ คูถ (อุจจาระ) มูตร (ปัสสาวะ) เถ้า และดิน พระองค์ทรงอนุญาตให้เจือน้ าฉัน 

แก้พิษง ู(พระครูอินทสารวิจักษ์ อินทสโร (กิจไร่), 2551), หน้า 54-56) 
10. พระพุทธานุญาตเกี่ยวกับยาตา  
สมัยพุทธกาล มีภิกษุรูปหนึ่งอาพาธเป็นโรคนัยน์ตา ล าดับนั้น พระพุทธเจ้าทรงถือเอาเหตุที่ภิกษุรูปนั้น

อาพาธด้วยโรคนัยน์ตา จึงทรงมีพระพุทธานุญาตแก่พระสาวกว่า “ดูกรภิกษุท้ังหลาย เราอนุญาตยาตา คือ ยา
ตาที่ปรุงด้วยเครื่องปรุงหลายอย่าง ... ดูกรภิกษุทั้งหลาย เราอนุญาตไม้จันทน์ กฤษณา กระล าพัก ใบเฉียง 
แห้วหมู... (วินย.ม. (ไทย) 5/31/40) 

11. พระพุทธานุญาตยาดองโลณโสจิรกะ 
ยาดองโลณะโสจิรกะ คือ เภสัชที่ปรุงด้วยข้าวทุกชนิด มีส่วนประกอบดังนี้ 1) น้ าฝาดแห่งผลสมอ 

มะขามป้อม และสมอพิเภก 2) ธัญชาติ หรือพืชจ าพวกข้าวทุกชนิด  อปรันชาติ หรือพืชจ าพวกถั่ว งา ผักทุก
ชนิด 3) ข้าวสุกแห่งธัญชาติทั้ง 7 ชนิด คือ ข้าวสาลี ข้าวเปลือก ข้าวเหนียว  ข้าวละมาน ข้าวฟ่าง ลูกเดือย 
หญ้ากับแก้ (พ่อค้าตีเมีย) 4) ผลไม้ทุกชนิดมีผลกล้วย เป็นต้น ผลไม้ที่งอกในหัวทุกชนิด เช่น ผลหวาย 
การะเกด และเป้ง เป็นต้น 5) เนื้อปลา และเนื้ออ่ืน ๆ 6) เภสัชหลายอย่าง มี น้ าผึ้ง น้ าอ้อย เกลือสินเธาว์ 
เกลือธรรมดา 7) เครื่องเทศ เป็นต้น โดยให้เอาของทุกอย่างดังกล่าวใส่รวมกันลงในหม้อ ปิดฝา ไล้ปากหม้อไว้
อย่างดีแล้วเก็บไว้ 1-3 ปี ยาดองโลณ โสจิรกะนี้กลั่นให้มีสีเหมือนสีน้ าชมพู่ ใช้เป็นยาแก้โรคอย่างชะงัด ส าหรับ
ผู้เป็นโรคลม โรคไอ โรคเรื้อน โรคผอมเหลือง และโรคริดสีดวงทวาร เป็นต้น และใช้เป็นเครื่องดื่มหลัง
รับประทานอาหารจะช่วยย่อยอาหารได้ดี ยานี้ภิกษุจะเอาผสมน้ าฉันหลังอาหารก็ได้ หรือหากจะใช้รักษาโรค   
ก็ได้ผลดีทีเดียว สรุปแล้วยานี้เป็นทั้งเครื่องดื่มรักษาโรค และเป็นยาเจริญอาหาร (วิ.อ. (บาลี) 1/5863/1810 
ฉบับมหาจุฬาอฏฐกถา) 
 
4. การวิเคราะห์และสรุปการใช้ยาตามพุทธานุญาตกับรสยาตามคัมภีร์แพทย์แผนไทย 
 ในการวิเคราะห์การใช้ยาตามพุทธานุญาตกับรสยาตามคัมภีร์แพทย์แผนไทย ผู้เขียนจะขอเทียบกับรส
ยาในคัมภีร์เวชศึกษา คือ รสยา 10 รส เพราะรสยา 10 รส เป็นรสที่แพทย์แผนไทยน ามาใช้ในการรักษาโรค 
 รสฝาด : 1) ลูกสมอพิเภกแก่ รสฝาด แก้โรคตา บ ารุงธาตุ แก้ริดสีดวง แก้บิด 
 รสเค็ม : 1) เกลือสินเธาว์ รสเค็ม แก้พรรดึก แก้จุกสียด แก้ไข้ก าเดา 2) น้ าด่างต่าง ๆ (ได้จากเถ้า) รส
เค็มกร่อย ล้างปัสสาวะ แก้โรคไต แก้นิ่ว  
 รสเผ็ดร้อน : 1) ว่านน้ า รสเผ็ดขื่นเล็กน้อย แก้โรคอันเกิดแต่ทราง แก้ลมอุทธังคมาวาตา (ลมพัดขึ้น
เบื้องบน) แก้ท้องขึ้น บ ารุงธาตุน้ า แก้หักแพลง  2) ลูกพิลังกาสา รสร้อนฝาดเล็กน้อย แก้ไข้ท้องเสีย แก้ลมเป็น



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   37 

พิษ บางต าราว่ารสสุขุม 3) มหาหิงคุ์ รสเผ็ดร้อนเหม็นเบื่อ แก้พรรดึก แก้จุกเสียด แก้ปวดท้อง ท้องขึ้น 
ท้องเฟ้อ แก้อชินโรค 4 ประการ ท าให้อาหารงวด เจริญธาตุให้ผ่องแผ้ว ขับลม ผายลม ช าระเสมหะ และลม 
แก้โรคประสาท 4) ใบกระเพราป่า รสเผ็ดร้อน บ ารุงธาตุ ขับโลหิตให้เดินทั่วสรรพางค์กาย แก้อาเจียน         
แก้เสมหะ และลมพิษ 5) ลูกดีปลี รสเผ็ดร้อนขม แก้ปถวีธาตุ 20 ประการ แก้หืดไอ แก้ลมวิงเวียน แก้ริดสีดวง
ทวาร แก้คุดทะราด 
 รสหวาน : 1) น้ าอ้อย กลิ่นหอมรสหวานเย็น , น้ าอ้อยแดง รสหวานขมเล็กน้อย แก้เสมหะหะ และหืด
ไอ กระจายเสมหะ ขับปัสสาวะ 
 รสขม : 1) ลูกกระดอม รสขมจัด บ ารุงน้ าดี แก้ดีแห้ง ดีฝ่อ ดีเดือด เจริญอาหาร ดับพิษโลหิต      
บ ารุงธาตุ 2) ลูกขี้กาแดง รสมขมจัด ถ่ายแรงกว่าเถา แก้พิษตานทราง ตานขโมย 3) เถาขี้กาแดง  รสขม บ ารุง
น้ าดี ถ่ายล้างเสมหะให้ตก ดับพิษเสมหะ และโลหิต 4) รากขี้กาแดง รสขม แก้ไข้ 5) เถาบอระเพ็ด รสขม     
แก้พิษฝีดาษ แก้ไข้เหนือ แก้ไข้พิษ แก้กาฬ แก้โรคแทรกของไข้ทรพิษ แก้ไข้ทุกชนิด บ ารุงก าลัง บ ารุงไฟธาตุ 
แก้ร้อนในกระหายน้ า แก้สะอึก 6) ใบสะเดา รสขมฝาดเย็น บ ารุงธาตุไฟ ท าอุจจาระให้ละเอียด 
 รสหอมเย็น : 1) กระล าพัก รสหอมเย็น แก้พิษเสมหะ พิษโลหิต บ ารุงตับ บ ารุงปอด บ ารุงหัวใจ     
แก้ธาตุพิการ 
 รสเปรี้ยว : -, รสมัน : -, รสเมาเบื่อ : -, รสจืด : - 
 1. พระพุทธานุญาตเภสัชท้ัง 5 กล่าวถึง เนยใส เนยข้น น้ ามัน (รสมัน) น้ าผึ้ง น้ าอ้อย (รสหวาน) 
 2. พระพุทธานุญาตมูลเภสัช กล่าวถึง ขิง ว่านน้ า ว่านเปราะ ข่า แฝก แห้วหมู (รสร้อน)             
ขม้ิน (รสฝาด) อุตพิต (รสเมาเบื่อ) 
 3. พระพุทธานุญาตกสาวเภสัช กล่าวถึง น้ าฝาดสะเดา น้ าฝาดมูกมัน น้ าฝาดกระดอม น้ าฝาดขี้กา 
น้ าฝาดบอระเพ็ด น้ าฝาดพญามือเหล็ก น้ าฝาดกระถินพิมาน (รสฝาด) น้ าฝาด มีสรรพคุณ คือ แก้ท้องเสีย    
บิด มูกเลือด คุมธาต สมานบาดแผลทั้งภายใน และภายนอก แต่ตัวยาในกสาวเภสัชนี้ โดยส่วนใหญ่จะมีรสขม 
 4. พระพุทธานุญาตปัณณเภสัช กล่าวถึง ใบสะเดา ใบกระดอม ใบขี้กา ใบมูกมัน (รสขม) ใบกะเพรา 
ใบแมงลัก (รสเผ็ดร้อน) ใบฝ้าย (รสจืด)  
 5. พระพุทธานุญาตผลเภสัช กล่าวถึง ลูกพิลังกาสา ดีปลี พริก (เผ็ดร้อน) สมอไทย(รสฝาดติดเปรี้ยว) 
สมอพิเภก (รสเปรี้ยวฝาดหวาน) มะขามป้อม (รสเปรี้ยวฝาดขม) ผลแห่งโกฐ (รสฝาด) 
 6. พระพุทธานุญาตชตุเภสัช กล่าวถึง ยางอันไหลออกจากต้นหิงคุ์ (รสขมร้อนเหม็น) ยางที่เคี่ยวจาก
ก้าน และใบแห่งต้นหิงคุ์ ยางที่เค่ียวจากใบแห่งต้นหิงคุ์ ต้นก ายาน (รสสุขุมหอม) 
 7. พระพุทธานุญาตโลณเภสัช  กล่าวถึง เกลือสมุทร เกลือด า เกลือสินเธาว์ เกลือดินโปร่ง             
(ยารสเค็ม มีสรรพคุณ ช าระเมือกมันในล าไส้ รักษาบาดแผล ถ่ายช าระน้ าเหลืองเสีย) 
 8. พระพุทธานุญาตจุณเภสัช กล่าวถึง จุณเภสัช คือ ผงยาชนิดต่าง ๆ ทรงอนุญาตให้ภิกษุที่อาพาธ
เป็นโรคฝีดาษ หิด ตุ่ม พุพอง  ใช้ทาเพ่ือไม่ให้น้ าเหลืองที่ไหลเยิ้มออกมาไปติดเกาะกับจีวร และผิวหนังจนท า
ให้แกะออกล าบาก (ส่วนใหญ่จะเป็นตัวยารสเมาเบื่อ เพราะแก้ทางโรคผิวหนัง) 
 10. พระพุทธานุญาตต ารามหาวิภัฏ 4 อย่าง กล่าวถึง ยามหาวิภัฏ 4 อย่าง คือ คูถ (อุจจาระ) มูตร 
(ปัสสาวะ) มีรสเค็ม เถ้า (รสเค็ม) และดิน (รสเย็น) พระองค์ทรงอนุญาตให้เจือน้ าฉัน แก้พิษงู 
 10. พระพุทธานุญ าตเกี่ ยวกับยาตา กล่ าวถึ ง ไม้จันทน์  กฤษณา กระล าพัก (รสหอม)                   
แห้วหมู (รสร้อน) ใบเฉียง  



38  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 จะเห็นได้ว่าพระพุทธานุญาตเภสัชที่พระพุทธองค์ได้ตรัสไว้ สามารถบ่งบอกรสยาได้จากสรรพคุณของ
เภสัชนั้น ๆ เพราะเภสัชต่าง ๆ ที่ทรงตรัสมีไว้เพ่ือรักษาการอาพาธของภิกษุผู้เป็นสาวก และเพ่ือรักษาพระองค์
เองด้วย (พท.ภ.ว. นภาพร  กิตติศักดิ์ไพรัช) 
 
บรรณานุกรม 
กองการประกอบโรคศิลปะ ส านักงานปลัดกระทรวงสาธารณสุข. (ม.ป.ป). ต าราแพทย์แผนโบราณทั่วไป 

สาขาเภสัชกรรม. ม.ป.ท. 
กองการประกอบโรคศิลปะ ส านักงานปลัดกระทรวงสาธารณสุข. (ม.ป.ป). ต าราแพทย์แผนโบราณทั่วไป 

สาขาเวชกรรม เล่ม 1. กรุงเทพฯ : บริษัท ไทภูมิ พับลิชชิ่ง จ ากัด. 
พระครูอินทสารวิจักษ์ อินทสโร (กิจไร่). (2551). ศึกษาการรักษาโรคด้วยยาสมุนไพรและธรรมโอสถที่

ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา . วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร์มหาบัณฑิต  บัณฑิตวิทยาลัย : 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 

โรงเรียนแพทย์แผนโบราณ. (2538). ต าราประมวลหลักเภสัช. กรุงเทพฯ : น าอักษรการพิมพ์. 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   39 

บทวิจารณ์หนังสือเร่ือง “ปริศนาปรัชญาธรรมในประเพณีบ าเพ็ญกุศลศพ” 
เขียนโดย สุขพัฒน์ อนนท์จารย์ 

Review of the Book on "Mystery of Philosophy in the Funeral Tradition" 
Written by Sukaphat Anonchan 

 
 

ศิริเพ็ญ ชัยสนิท    
Siripen Chaisanit 

โรงเรียนสาธิตมหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม 
Nakhon Pathom Rajabhat University Demonstration School 

พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม 
Phramaha Maghavin Purisuttamo 

ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 
Research Center for Dhammasuksa  

Email: Siripen@gmail.com  
วันที่รับบทความ (Received) : 15 พฤษภาคม 2564 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 29 พฤษภาคม 2564 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 29 พฤษภาคม 2564 

 
                                                                                          
1. บทน า 
 หนังสือเรื่อง “ปริศนาปรัชญาธรรม ในประเพณีบ าเพ็ญกุศลศพ” ผู้เรียบเรียง : ดร.สุขพัฒน์ อนนท์
จารย์ เป็นหนังสือที่เกี่ยวกับปริศนาในงานศพโดยเฉพาะ ผู้เขียนได้รวบรวมปริศนาธรรมทางพระพุทธศาสนาไว้
ในเล่มเดียวกัน และได้รวบรวมขึ้นมาในโอกาสที่ผู้เขียนได้สูญเสียบุคคลส าคัญในชีวิตไป เฉพาะเรื่องปริศนา
ปรัชญาธรรมใน งานศพ เคยตีพิมพ์ไปแล้วครั้งหนึ่ง แต่เป็นเพียงส่วนหนึ่งของหนังสือปริศนา ปรัชญาธรรม 
เนื้อหาไม่มากนัก โดยส านักพิมพ์ ลูก ส.ธรรมภักดี จัดพิมพ์ เมื่อปี พ.ศ. 2546 ได้รับการตอบรับจากผู้สนใจเป็น
อย่างดียิ่ง ผู้เขียนจึงได้รวบรวม หนังสือเล่มนี้ขึ้นมาใหม่ต่างหาก เอาเฉพาะเนื้อหาที่เป็นปริศนาปรัชญาธรรม 
ในประเพณีการบ าเพ็ญกุศลศพเท่านั้น และได้เพ่ิมเติมเนื้อหาบางส่วน ส าหรับเล่มนี้มีข้อมูลทางบรรณานุกรม
หอสมุดแห่งชาติ ส านักพิมพ์ ลูก ส. ธรรมภักดี, 2552 จ านวน 75 หน้า ข้าพเจ้าสนใจ จึงยกบางประเด็นขึ้นมา
วิจารณ์ 
 
2. สรุปสาระส าคัญ 
 พระพุทธศาสนาสอนให้มวลมนุษย์รู้จักธรรมชาติของตน ตามสภาพ ความเป็นจริง ความจริงในที่นี้คือ
ความตาย สอนให้พิจารณาเนืองๆ ถึง ความตายว่า เรามีความตายเป็นธรรมดา ไม่สามารถล่วงพ้นความตายไป
ได้ ที่สอนไว้อย่างนี้ก็เพ่ือให้รู้จักธรรมชาติของตัวเราเอง ตามสภาพความเป็นจริง จะได้บรรเทาความเมาต่างๆ 
เช่น ความเมาในวัย ความเมาในทรัพย์ ความ เมาในความไม่มีโรค ความเมาในอ านาจ เป็นต้น ให้บรรเทาเบา
บางลงเมื่อ ความพลัดพรากเกิดขึ้นเพราะความตายเป็นเหตุ จะได้สามารถท าใจได้ มีชาว พุทธไม่มากนักที่
พยายามท าความรู้จักคุ้นเคยกับความจริงดังกล่าวนี้ น้อยคน ที่จะกล้ามองสบตากับความตายอย่างผู้เดินร่วม



40  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

ทางในชีวิต ยิ่งเป็นความตาย ก็ยิ่งไม่มีใครอยากคิดถึงเลย หากจะต้องคิดถึงก็คิดถึงด้วยจิตใจที่ไหวหวั่น หรือ
หวาดหวั่น หรือมีความเข้าใจว่า เป็นสิ่งที่ไม่เป็นมงคลในชีวิต 
 ความจริงอย่างหนึ่งในพุทธปรัชญา เป็นความจริงที่ชาวพุทธผู้ไม่ได้ ศึกษาพระพุทธศาสนาอย่างจริงจัง 
มีน้อยคนที่จะทราบหรือรู้จักความจริงที่ว่านี้ กล่าวคือ ภาวะใกล้ดับจิตของมนุษย์ เราทุกคนตระหนักแน่โดย 
ปราศจากข้อสงสัยว่าเราต้องตายแน่นอน เพราะมนุษย์ทุกคนเกิดมาแล้ว ต้องตายทั้งนั้น แต่น้อยคนที่จะทราบ
ว่าขณะที่เราก าลังจะตายหรือขณะที่ จิตของเราจะดับไปจากร่างกายนี้ ปรากฏการณ์ทางจิตของเราเป็นอย่างไร 
ในทางปรัชญาและศาสนาอ่ืนๆ ไม่มีปรากฏการณ์ดังกล่าว หากมีแต่ในพุทธ ปรัชญาเท่านั้นที่สามารถอธิบาย
ปรากฏการณ์ทางจิตของมนุษย์ที่ก าลังจะตาย ไว้อย่างละเอียดจนถึงวินาทีสุดท้ายของชีวิต 
 ความหมายของความตาย         
 ค าว่า ความตาย หมายถึง การไม่มีชีวิตอยู่ หรือการสินใจ หรือการ ที่ร่างกายไม่ไหวติง เช่น อวัยวะ
ต่างๆ มีมือและเท้า เป็นต้น ไม่สามารถ เคลื่อนไหวได้อีกต่อไป เหมือนอย่างรถยนต์ตายก็ไม่สามารถหมุนหรือ
เคลื่อน มีนักปราชญ์บางท่านกล่าวว่า ค าว่า “ตาย” สันนิษฐานมาจากค าว่า “ติ” ซึ่งเป็นภาษาบาลี แปลว่า 
สาม ในทางอักษรศาสตร์ให้แปลว่า  สาม ในทางอักษรศาสตร์ให้แปลงอิที่ติ  เป็น เอ แล้วแปลง เอ เป็น อายะ 
น า อายะ ผสมกับ ตะ เป็นตายะ เทียบกับ ค าว่าตายหรือค าว่า นาย แปลว่า “ผู้น า” การแปลง อิ เป็น เอ นี้ มี
เทียบได้ เช่นค าว่า ติปิฏก  บางทีก็ใช้ค าว่า เตปิฏก  แปลว่า พระไตรปิฏก คัมภีร์ 3 คัมภีร์ ซึ่งเป็นคัมภีร์ที่ส าคัญ
ของพระพุทธศาสนา เป็นต้น          
 ค าว่า ตาย แปลว่า ครบ 3 รอบ มีอธิบายว่า ความเป็นไปขอ สังขาร ธรรม มีอาการ 3 อย่าง คือ มีการ
เกิดขึ้นในเบื้องต้น มีการเปลี่ยนแปลงไปในท่ามกลาง และมีการแตกสลายลงไปในที่สุด ธรรมดา สังขารจะมี
วิญญาณครองหรือไม่มีวิญญาณครองก็ตาม จะต้องตกอยู่ใน สภาพอย่างนี้ทั้งสิ้น เหมือนบ้านเรือนที่เราอยู่
อาศยั เมื่อได้ปลูกสร้างขึ้นแล้ว ก็ต้องได้เกิดการเปลี่ยนแปลง คืออาจจะมีการช ารุดทรุดโทรมไป และในที่สุด ก็
ต้องรื้อทิ้งหรือผุพังเป็นเศษวัตถุและกลายสภาพเป็นดินไปในที่สุด 
 ความหมายในนานาทัศนะ         
 ความหมายตามทัศนะต่างๆ ยกมาเป็นเบื้องต้น ดังต่อไปนี้     
 1. ลัทธิปรมาณูนิยม“การ ตาย คือ การที่บรรดาปรมาณูที่ ประกอบกันเป็นร่างกายและวิญญาณ 
สลายตัวออกจากกัน”          
 2. เพลโต “การตาย คือ การ ที่วิญญาณพ้นจากโลกแห่งประสา สัมผัสไปสู่โลกแห่งมโนคติ”  
 3. นักจิตนิยมอินเดีย “การตายเป็นการสละร่างกายเก่า แล้วถือเอา ร่างใหม่เช่นเดียวกับการเปลี่ยน
เสื้อผ้า”            
 4. นักสสารนิยม “การตาย คือ การจบสิ้นกระบวนการชีวิต”      
 5. มาร์ติโน “การตาย คือ การเปลี่ยนรูปของพลังงาน” 
 การตาย 3 ลักษณะ                   
 ลักษณะ 3 อย่าง ดังต่อไปนี้        
 1. ขณิกมรณะ คือ การตายชั่วขณะหนึ่ง หมายถึง การหายใจเข้า หายใจออกขณะหนึ่ง ตายชั่วครู่ชั่ว
ยาม มีอาการเกิดๆดับๆ อยู่ตลอดเวลา        
 2. สัมมติมรณะ คือ การตายแบบปุถุชนหรือสามัญชนทั่วไป หมายถึง คนที่มีกิเลสตัณหา ได้แก่ ผู้มี
ความโลภ ความรัก ความโกรธ ความหลง ที่เรียกว่า มี จิตอันอวิชชาห่อหุ้มอยู่ เมื่อตาย ไปแล้วก็ต้องไปเกิดใน
ภพในภูมิ อ่ืนอีก           
 3. สมุจเฉทมรณะ คือ การตายของพระอริยเจ้า หมายถึง การตายของคนที่หมดกิเลสตัณหา อาสวะ



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   41 

ทั้งปวง เป็นผู้สิ้นภพสิ้นชาติ ไม่ต้องกลับมาเกิดอีก เช่น การตายของพระอรหันต์ทั้งหลายที่ เรียกว่า ปรินิพพาน
ไป เป็นต้น 
 ลักษณะการตาย 2 อย่าง              
 ลักษณะการตายโดยย่อมี 2 อย่างดังต่อไปนี้       
 1. กาลมรณะ หมาย หรือ การตายตามกาลเวลา บุคคลจะ ใดก็ตามเมื่อได้เกิดมาในโลก แล้วก็มีการ
เจริญเติบโตขึ้น มาเริ่มตั้งแต่วัยเด็กอยู่ในวัย กลางคน จนถึงปัจฉิมวัย(วัยชรา) มีชีวิตอยู่จนถึง วัยชราภาพ 
จนกระทั่งหมดอายุขัยจึงได้ตายตามกาลเวลาอุปมาเหมือนต้นไม้ ไม้เมื่อมันเกิดขึ้น ก็มีการเจริญเติบโตจนแก่
เฒ่าในที่สุดต้นไม้นั้นก็เหี่ยวแห้งลงไปและถูกโค่นล้มลงฉันใดก็ฉันนั้น     
 2. อกาลมรณะ หมายถึง การตายที่ไม่สมควรจะตาย คือไม่ถึงคราว ที่จะตาย เช่น บุคคลใดก็ตามก าลัง
อยู่ในวัยเด็กวัยหนุ่มสาวยังไม่ทัน ทันแก่ แต่ก็มีเหตุหรือมีกรรมมาตัดรอนชีวิตินทรีย์ อาทิเช่น บางคน อุบัติเหตุ
บ้าง หรือเจ็บป่วยด้วยโรคพยาธิบางชนิดบ้าง หรือตายอย่างฉับ ในที่สุดก็ต้องตายจากไปก่อนถึงอายุขัยหรืออายุ
จริงของมนุษย์ เป็นต้น 
 การตายในพระอภิธรรม 4 อย่าง                 
 การตายในพระอภิธรรมมี 4 อย่าง ดังต่อไปนี้      
 1. การตายเพราะสิ้นอายุ กล่าวคืออายุขัยของมนุษย์ในปัจจุบัน อายุของมนุษย์เราจะอยู่ได้สูงสุด
ประมาณ 100ปี บางคนมีอายุไม่ถึง 100 ปี หรือบางคนที่สร้างกุศลไว้มากอาจจะเลย 100 ปี แต่ก็มีไม่มากถึง
กระนั้นก็ จะต้องตายเหมือนกัน ใครที่มีอายุยืนนานถึงขณะนี้คืออยู่ในวัยชรามีอายุยืน 80 ปี 90 ปี หรือ 100 ปี 
ก็สิ้นอายุ อุปมาเหมือนอย่างรถยนต์ที่ทางโรงงาน เขาก าหนดอายุไว้ ถ้าเราใช้ตามปกติไม่เกิดอุบัติเหตุร้ายแรง 
รถยนต์ที่มีอายุ ที่เขาก าหนดตั้งไว้เพียงเท่านั้น ถ้าเลยจากนี้แล้วจะใช้การไม่ได้     
 2. ตายเพราะสิ้นกรรม กล่าวคือ บางคนเกิดมามีชะตาชีวิตก าหนดมาผู้ที่ก าหนดชะตาชีวิตของเรา คือ 
วิบากกรรม ในขณะที่ดวงวิญญาณได้ ปฏิสนธิแล้ว วิบากของกรรมก็จะก าหนดชีวิตของเราให้มีชีวิตอยู่ได้ 1-2-3 
ปี หรือ 10 ปี 20 ปี 30 ปี เราก็จะอยู่ได้ตามกรรม เช่น คนบางคนแม้จะมี อายุไม่มาก แต่ถึงคราวที่จะตายหรือ
ชะตาชีวิตขาด ไม่ว่าจะซ่อนตัวอยู่ในถ้ าในซอกแห่งภูเขาหรือขึ้นไปอยู่ในอากาศหรือด าลงไปในน้ า ก็ไม่สามารถ 
หลีกเลี่ยงผลของกรรมไปได้ เมื่อมีเหตุอย่างใดอย่างหนึ่งก็ ตายด้วยเหตุนั้นเป็นต้น    
 3. ตายเพราะสิ้นอายุ และสิ้นกรรมพร้อมกัน หมาย ถึง คนนั้นๆ ได้อยู่มามีชีวิตอัน ยืนยาวนานเพราะ
กุศลกรรมดี ที่เขาท าไว้จึงอ านวยผลให้เขา มีอายุยืน เมื่อกรรมมาบรรจบ กันพอดี เขาต้องสิ้นชีวิตจา โลกนี้ไป
บุคคลประเภทที่ 3 นี้ เป็นบุคคลที่หาได้ยากนัก       
 4. ตายเพราะกรรมชาติก่อนตามทัน ภาษาบาลี เรียกว่า อุปัจเฉทนกรรม คือ กรรมที่เคยสะสมหรือท า
มาในชาติปางก่อน เช่น คนบางคนอาจะ เคยฆ่าคนอ่ืนมา ชื่อว่าได้ท าบาปกรรมอย่างรุนแรงไว้ หรือได้สร้าง
ความเดือดร้อนแก่บุคคลอ่ืนเป็นอันมาก กรรมเหล่านั้นโดยสรุป พอมาถึงชาติปัจจุบันผลของกรรมนั้นก็ส่งให้
ได้รับผลกรรมอันนี้ เป็นต้น  
 หากเปรียบเทียบลักษณะของความตายดังตะเกียงน้ ามันที่ลุกโพลงต้องดับลงเพราะเหตุ 4 อย่าง คือ   
1. ไส้หมด ดังมนุษย์ตายเพราะสิ้นอายุขัย 2. น้ ามันหมด ดังมนุษย์ตายเพราะสิ้นกรรม 3. ทั้งไส้ทั้งน้ ามันหมด 
ดังมนุษย์ตายเพราะสิ้นอายุขัยและกรรม 4. ไส้และน้ ามันยังมีแต่ถูกลมดับ ดังมนุษย์ตายเพราะถูกกรรม เข้ามา
ตัดรอน 
 พฤติการณ์บ่งชี้ที่เกิดหลังการสิ้นใจ  
 ชีวิต คือ การเดินทางไปสู่ความตาย วันหนึ่งผ่านไปก็คือก้าวหนึ่งที่ตัว ก้าวใกล้ความตาย เมื่อถึงความ
ตายชีวิตก็แตกสลายไป ความตายจึงเป็น เรื่องของชีวิตแต่ไม่ใช่ที่สุดแห่งชีวิต และไม่ใช่ที่สิ้นสุดแห่งทุกข์ด้วย 



42  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

ความตายเป็นเพียงปรากฏการณ์อย่างหนึ่งของชีวิตที่ท่องเที่ยวไปตาม ต่างๆ เป็นภัยคุกคามชีวิตแก่สรรพสัตว์ที่
ร้ายแรงที่สุด พุทธปรัชญาอธิบายไว้ว่า สภาพที่เรียกว่า ความตายหรือ มรณะนั้นได้แก่ สภาวะ ภาวะที่เคลื่อน 
การท าลาย การหายไป การท ากาละ การแตกแห่งขัน ความตาย และความทิ้งซากศพไว้ ความตายแห่งสังขาร 
คือร่างกายการแตกแห่งขันธ์ มฤตยู แห่งสังขาร คือร่างกายของคนที่ สิ้นลมหายใจนอนนิ่งไม่ไหวติง นอนตัว
แข็งทื่อเหมือนท่อนไม้ มี สัญลักษณ์แห่งความตาย เป็นการปิดฉากชีวิตอย่างสนิท ความตาย เป็นทุกข์ เพราะ
เป็นที่ตั้งแห่งความทุกข์ของผู้เข้าถึงมรณะ คือ คนที่ใกล้ตาย จะแสดงออกให้ปรากฏออกมา 2 สภาพ” คือ  
 1. สภาพการณ์ทางกาย ลักษณะที่ร่างกายไม่มีชีวิตอยู่ต่อไปได้อีก กล่าวคือ คือลักษณะที่บ่งบอกผู้ที่
ใกล้ตายจะมีอาการอวัยวะหมองเศร้า ตา ตาย มองอะไรไม่เห็น หูก็ไม่ได้ยิน หมดความรู้สึกทางอารมณ์ และ
ความนึกคิด นาที ซึ่งมีลักษณะคล้ายนอนหลับแต่ไม่หายใจ หัวใจก็หยุดเต้นไม่ท างาน ประสาท เดือนและสมอง
ค่อยๆ หมดความรู้สึก จะเป็นวาระสุดท้ายของชีวิตตามหลัก วิชาแพทย์ศาสตร์ อธิบายว่า เมื่อสมองห ยุด
ท างานเป็นวาระอันดับสุดท้าย ในบางรายเมื่อมีการตายกลับฟ้ืนขึ้นมาญาติจะน าไปเก็บไว้รอดูหลายๆ การที่
ผู้ตายฟ้ืนขึ้นมาแสดงให้เห็นว่าสมองยังไม่หยุดท างาน ยังมีความรู้สึกทางอารมณ์ที่ตกค้างเหลือจากอารมณ์ ท า
ให้ผู้ตายมี ตัวอย่างสมองเป็นส่วนส าคัญในการตัดสินความตายที่แน่นอน    
 2. สภาพการณ์ทางจิต ตามสภาวธรรม จิตจุติเคลื่อนออกจากร่างกายไปเกิดหรือปฏิสนธิใหม่ ตามผล
แห่งกรรม ตามผลแห่งกรรม สภาพที่ต้อง ตายเกิด คือ สังสารวัฏ มนุษย์ก่อนที่จะตายลงไปจริงๆ จะมีอารมณ์
เกิดขึ้น คือจิตใจในขณะนั้นท าหน้าที่คิดนึกอารมณ์ ซึ่งอารมณ์เป็นเหมือนผู้น าทางหรือชี้ทางบอกให้รู้ล่วงหน้า
ว่าจะเกิดในภพใด หรือจะกลับมาเกิดในโลกมนุษย์อีก 
 ปริศนาธรรมในประเพณีบ าเพ็ญกุศลศพ      
 ปริศนาอันดับที่ 1 ฆ้องตี 3 ครั้งเป็นสัญญาณ  ปริศนาอันดับที่ 2 การอาบน้ าศพ ปริศนาอันดับที่ 3 
พิธีรดน้ าศพ  ปริศนาอันดับที่ 4 การหวีผมให้ศพ ปริศนาอันดับที่ 5 การนุ่งผ้าให้ศพ  ปริศนาอันดับที่ 6 การทา
แป้งแต่งศพ ปริศนาอันดับที่ 7 การต าหมากใส่ปากศพ ปริศนาอันดับที่ 8 การน าเงินใส่ปากศพ ปริศนาอันดับที่ 
9 การมัดตราสัง ปริศนาอันดับที่ 10 การห่อตราสัง ปริศนาอันดับที่ 11 การเอาขี้ผึ้งปิดตา ปาก จมูก และหู 
ปริศนาอันดับที่ 12 บันได 3 หรือ 4 ขั้น ปริศนาอันดับที่ 13 ริ้วไม้ไผ่รองศพ ปริศนาอันดับที่ 14 ปากกาจับโลง 
ปริศนาอันดับที่ 15 หันหัวศพไปทางทิศตะวันตก ปริศนาอันดับที่ 16 ดอกไม้ธูปเทียนในมือศพ  ปริศนาอันดับ
ที่ 17 การสวดพระอภิธรรม  ปริศนาอันดับที่ 18 ตามไฟปลายเท้าศพ ปริศนาอันดับที่ 19  น้ า น้ ามัน 
ข้าวเปลือก  ปริศนาอันดับที่ 20 การเลี้ยงศพ ปริศนาอันดับที่ 21 เคาะโลงศพให้รับศีล  ปริศนาอันดับที่ 22 
การจูงศพ  ปริศนาอันดับที่ 23 การบวชหน้าไฟ  ปริศนาอันดับที่ 24 การซักฝาก ๆ ที่  ปริศนาอันดับที่ 25 
การโปรยข้าวสาร ปริศนาอันดับที่ 26 การหว่านข้าวตอก ปริศนาอันดับที่ 27 ประตูป่า  ปริศนาอันดับที่ 28 
การตีหม้อน้ าและหมอ นอนดับที่ 29 การใช้ไม้ขีดทางน าหน้า ปริศนาอันดับที่ 30 เวียน 3 รอบก่อนขึ้นเมรุ  
ปริศนาอันดับที่ 31การกระแทกเมรุ 3 ครั้ง ปริศนาอันดับที่ 32 การทิ้งเบี้ย 32-33 ปริศนาอันดับที่ 33 การล้าง
หน้าศพ ปริศนาอันดับที่ 34 ไฟเผาศพ ปริศนาอันดับที่ 35 การวางดอกไม้จันทน์ ปริศนาอันดับที่ 36 การโยน
ผ้าข้ามโลง ปริศนาอันดับที่ 37 ไม้ข่มเหง ปริศนาอันดับที่ 38 การชักฟ้ืน 3 ดุ้น ปริศนาอันดับที่ 39 การเดิน
สามหาบ ปริศนาอันดับที่ 40 การแปรรูป ปริศนาอันดับที่ 41 ด้ายสายสิญจน์ ปริศนาอันดับที่ 42 พวงหรีด  
 
3. บทสรุป 
 หลังจากที่ได้อ่านเนื้อหาทั้งหลายก็กล่าวถึง ความตาย ความหมายแห่งความตาย ความตายตาม
ความหมายใน พระพุทธศาสนา และปริศนาธรรมในประเพณีบ าเพ็ญกุศลศพมีทั้งหมด 42 ปริศนาธรรม ผู้เขียน
ได้ศึกษาค้นคว้าจากเอกสารต าราต่างๆ และจากการสอบถามจากท่านผู้รู้ทั้งหลาย ปริศนาบางอย่างต้นฉบับ



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   43 

เดิมเป็นภาษาท้องถิ่น เช่น ภาษาถิ่นอีสาน ภาษาถิ่นเหนือ เป็นต้น ได้น ามาแปลเป็นภาษาไทยกลางส านวน
ภาษาก็พยายามใช้ส านวนภาษาร่วมสมัยให้มากที่สุด เพ่ือความเข้าใจ ได้ง่ายๆ แต่บางปริศนาบางประโยคก็ยัง
คงไว้ เพ่ือรักษาไว้ซึ่งส านวนภาษาเก่า หนังสือเล่มนี้เหมาะกับชนทุกวัย เพราะเป็นศาสนธรรมค าสั่งสอนของ
พระ พุทธเจ้า โดยที่ปราชญ์ผู้ฉลาดทั้งหลายได้น ามาผูกเป็นเงื่อนง าเพ่ือให้แก้ ให้ทาย ซึ่งเป็นวิธีการถ่ายทอดศา
สนธรรมในอีกวิธีการหนึ่ ง จะมีความ หลากหลาย วิธีการในการศึกษาศาสนธรรมของพระพุทธเจ้า                         
เป็นกระบวนการ ที่ชวนให้ติดตาม เป็นบ่อเกิดแห่งการวิเคราะห์สังเคราะห์ตามหลักศาสนธรรม นั้นๆ สามารถ
ที่จะจดจ าได้ง่าย และมีความเข้าใจในแก่นธรรมได้เร็วขึ้น ปริศนาปรัชญาธรรมเหมาะส าหรับนักเทศน์ นักพูด 
นักปาฐกถา นักสนทนา นักเผยแผ่ศาสนธรรม นักโฆษณา พิธีกรตามงานต่างๆ โดยเฉพาะงานศพ นักแสดง
ต่างๆ นักเรียน นักศึกษาแนวพุทธปรัชญา และ ผู้สนใจทั่วไป นอกจากนี้ยังน าไปแจกเป็นที่ระลึกในงานบ าเพ็ญ
กุศลศพได้ หรือเป็นของฝากในเทศกาลและงานต่างๆ หากใครได้อ่าน และศึกษาก็สามารถน าไปใช้ให้เกิด
ประโยชน์ได้ต่อไป 
 
4. ข้อวิจารณ์และข้อเสนอแนะ        
 ผู้วิจารณ์มีทัศนะต่อหนังสือเรื่อง “ปริศนาปรัชญาธรรม ในประเพณีบ าเพ็ญกุศลศพ” โดยมีข้อวิจารณ์
ทั้งจุดเด่น จุดด้อย และข้อเสนอแนะ ดังต่อไปนี้       
 จุดเด่น หนังสือเรื่องนี้ คือ หนังสือเล่มไม่ใหญ่นัก พอเหมาะต่อการพกพา เนื้อหาทั้งหลายก็กล่าวถึง
ความตาย ความหมายแห่งความตาย ความตายตามความหมายใน พระพุทธศาสนา และปริศนาธรรมใน
ประเพณีบ าเพ็ญกุศลศพ ปริศนาธรรม ผู้เขียนพยายามศึกษาค้นคว้าจากเอกสารต าราต่างๆ พอสมควร เพื่อให้
สามารถเป็นคู่มือให้กับผู้สนใจทั่วไป        
 จุดด้อย หนังสือเรื่องนี้ คือ เนื่องจากหนังสือเรื่องนี้เรียบเรียงเฉพาะที่เป็นเนื้อหาปริศนาปรัชญาธรรม 
เนื้อหาไม่มาก เอาแต่เพียงสรุปประเด็นที่ผู้เขียนอยากน าเสนอเท่านั้น จึงเป็นเรื่องที่น่าเสียดาย เนื้อหาหรือ
ข้อมูลส าคัญอีกมากท่ีไม่ได้รับการบันทึกเรียบเรียงเข้ากับหนังสือนี้ ดังนั้นแล้วผู้วิจารณ์เห็นว่า หากคราวต่อไปมี
การพิมพ์ใหม่ หรือปรับปรุงใหม่ ควรน าข้อมูล ที่สามารถเพ่ือเติมได้ ใส่เข้าไว้ด้วยกัน เพ่ือความสมบูรณ์ต่อไป 
 
บรรณานุกรม 
สุขพัฒน์ อนนท์จารย์. (2552). ปริศนาปรัชญาธรรม ในประเพณีบ าเพ็ญกุศลศพ. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์        
 ลูก ส.ธรรมภักดี.  
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



44  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 
 
 
 

 
 

จริยธรรมการตีพิมพ์บทความในวารสารวิจัยธรรมศึกษา 
ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 
 

วารสารวิจัยธรรมศึกษา ของศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ให้ความส าคัญกับการ
รักษามาตรฐานด้านจริยธรรมในการตีพิมพ์เผยแพร่บทความ ดังนั้น จึงก าหนดให้ทุกฝ่ายที่เกี่ยวข้องต้องปฏิบัติ
ตามหลักการและมาตรฐานด้านจริยธรรมในการตีพิมพ์อย่างเคร่งครัด ดังนี้   

 
บทบาทหน้าที่ของบรรณาธิการและกองบรรณาธิการในวารสารวิจัยธรรมศึกษา 

1. บรรณาธิการและกองบรรณาธิการมีหน้าที่พิจารณาและตรวจสอบบทความที่ส่งมาเพ่ือพิจารณา
ตีพิมพ์ในวารสารทุกบทความ โดยพิจารณาความสอดคล้องของเนื้อหาบทความกับเป้าหมายและขอบเขตของ
วารสาร รวมถึงตรวจสอบคุณภาพของบทความตามกระบวนการประเมินคุณภาพบทความก่อนการตีพิมพ์ 

2. บรรณาธิการและกองบรรณาธิการต้องใช้หลักการในพิจารณาบทความโดยอ้างอิงเหตุผลทางวิชาการ
เป็นหลัก และต้องไม่มีอคติต่อผู้นิพนธ์บทความและเนื้อหาบทความท่ีพิจารณาไม่ว่าจะด้วยกรณีใดๆ ทั้งสิ้น 

3. บรรณาธิการและกองบรรณาธิการต้องไม่มีส่วนได้ส่วนเสียกับผู้นิพนธ์บทความหรือผู้ทรงคุณวุฒิที่
ตรวจประเมินบทความ ไม่ว่าจะเป็นประโยชน์ในเชิงธุรกิจหรือในการน าไปเป็นผลงานทางวิชาการของตนเอง 

4. บรรณาธิการและกองบรรณาธิการต้องไม่ปิดกั้น เปลี่ยนแปลง หรือแทรกแซงข้อมูลที่ใช้แลกเปลี่ยน
ระหว่างผู้ทรงคุณวุฒิที่ตรวจประเมินบทความและผู้นิพนธ์บทความ 

5. บรรณาธิการและกองบรรณาธิการต้องปฏิบัติตามกระบวนการและขั้นตอนต่าง ๆ ของวารสารอย่าง
เคร่งครัด 

 
บทบาทหน้าของผู้นิพนธ์บทความในวารสารวิจัยธรรมศึกษา 

1. บทความท่ีผู้นิพนธ์ส่งมาเพ่ือพิจารณาตีพิมพ์ในวารสารต้องเป็นบทความที่ไม่เคยตีพิมพ์หรือเผยแพร่ที่
ใดมาก่อน 

2. ผู้นิพนธ์บทความต้องท าการอ้างอิงให้ถูกต้องทุกครั้งเมื่อน าผลงานของผู้อ่ืนมาน าเสนอหรืออ้างอิง
ประกอบในเนื้อหาบทความของตนเอง และต้องไม่คัดลอกผลงานของผู้อื่น 

3. หากผลงานทางวิชาการของผู้นิพนธ์เกี่ยวข้องกับการใช้สัตว์ ผู้ เข้าร่วม หรืออาสาสมัคร หรือ
ผลการวิจัยมีประเด็นที่เปราะบางต่อผู้ให้ข้อมูล ผู้นิพนธ์ควรด าเนินการตามหลักจริยธรรม ปฏิบัติตามกฎหมาย
และข้อบังคับที่เกี่ยวข้องอย่างเคร่งครัด รวมถึงต้องได้รับความยินยอมก่อนการด าเนินการเก็บรวบรวมข้อมูล
หรือแสดงเอกสารที่เกี่ยวข้อง เช่น หนังสือรับรองจากคณะกรรมการจริยธรมการวิจัยในมนุษย์ หรือในสัตว์ 
ทดลองประกอบด้วยทุกครั้ง 

4. ผู้นิพนธ์บทความต้องยินยอมโอนลิขสิทธิ์ให้แก่วารสารวิจัยธรรมศึกษาก่อนการตีพิมพ์ และไม่น า
ผลงานไปเผยแพร่หรือตีพิมพ์กับแหล่งอ่ืน ๆ หลังจากท่ีได้รับการตีพิมพ์กับวารสารวิจัยธรรมศึกษาแล้ว 

5. ชื่อผู้นิพนธ์ที่ปรากฏในบทความต้องเป็นผู้ที่มีส่วนในบทความนั้นๆ จริง 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   45 

บทบาทหน้าที่ของผู้ทรงคุณวุฒิท่ีประเมินบทความ 
1. ผู้ทรงคุณวุฒิที่ประเมินบทความต้องไม่มีส่วนได้ส่วนเสียกับผู้นิพนธ์บทความ การพิจารณาคุณภาพ

ของบทความต้องค านึงถึงคุณภาพของบทความเป็นหลัก และพิจารณาบนหลักการและเหตุผลทางวิชาการโดย
ปราศจากอคติหรือความขัดแย้งส่วนตัว 

2. ผู้ทรงคุณวุฒิที่ประเมินบทความต้องตระหนักว่าตนเองเป็นผู้มีความเชี่ยวชาญ มีความรู้ความเข้าใจใน
เนื้อหาของบทความท่ีรับประเมินอย่างแท้จริง 

3. ผู้ทรงคุณวุฒิที่ประเมินบทความต้องไม่แสวงหาประโยชน์จากบทความที่ตนเองได้ท าการประเมิน 
4. หากผู้ทรงคุณวุฒิที่ประเมินบทความได้ตรวจสอบแล้วพบว่าบทความที่รับประเมิน เป็นบทความที่

คัดลอกผลงานชิ้นอื่น ๆ ผู้ทรงคุณวุฒิประเมินบทความต้องแจ้งให้บรรณาธิการทราบทันที พร้อมแสดงหลักฐาน
ประกอบที่ชัดเจน 

5. ผู้ทรงคุณวุฒิที่ประเมินบทความต้องรักษาระยะเวลาประเมินตามกรอบเวลาประเมินที่ วารสารวิจัย
ธรรมศึกษาก าหนด รวมถึงไม่เปิดเผยข้อมูลของบทความให้ผู้ที่อ่ืนได้รับรู้ 



46  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 
 
 

 
การเตรียมต้นฉบับเพื่อการเสนอจัดพิมพ์ในวารสารวิจัยธรรมศึกษา 

ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 
 
 
1. ขนาดของต้นฉบับ  

พิมพ์หน้าเดียวบนกระดาษสั้นขนาด A4 โดยเว้นระยะระหว่างขอบกระดาษด้านบน 3.81 ซม. 
ด้านขวากับด้านล่าง 2.54 ซม. 

 
2. รูปแบบอักษรและการจัดวางต าแหน่ง  

ใช้รูปแบบอักษร TH Sarabun PSK พิมพ์ด้วยโปรแกรมไมโครซอฟท์เวิร์ด โดยใช้ขนาดและชนิดของ
ตัวอักษร รวมทั้งการวางต าแหน่งดังนี้  

2.1 ขนาดกระดาษ จัดพิมพ์บทความด้วยกระดาษ ขนาด A4 พร้อมระบุเลขหน้า ขนาด 16 ชนิดตัว
ธรรมดา ต าแหน่งชิดขอบกระดาษด้านขวาและซ้ายตามรูปแบบการจัดหนังสือทั่วไป 
  2.2 ชื่อเรื่อง (ภาษาไทย) ขนาด 18 ชนิดตัวหนา ต าแหน่งกึ่งกลางหน้ากระดาษ 
 2.3 ชื่อเรื่อง (ภาษาอังกฤษ) ตัวพิมพ์ใหญ่ ขนาด 14 ชนิดตัวหนา ตัวพิมพ์เล็ก ขนาด 16 ชนิดตัวหนา 
ต าแหน่งกึ่งกลางหน้ากระดาษ 
 2.4 ชื่อผู้เขียน ขนาด 16 ชนิดตัวธรรมดา ต าแหน่งชิดขอบกระดาษด้านขวา ใต้ชื่อเรื่อง โดยให้ใส่ทั้ง
ชื่อผู้เขียนภาษาไทยและภาษาอังกฤษ พร้อมระบุอีเมลด้วย 

2.5 ที่อยู่หรือหน่วยงานสังกัดของผู้เขียน ขนาด 16 ชนิดตัวหนา ต าแหน่งชิดขอบกระดาษด้านขวา 
ใต้ชื่อผู้เขียน โดยให้ใส่ที่อยู่หรือหน่วยงานทั้งชื่อภาษาไทยและภาษาอังกฤษ 

2.6 หัวข้อบทคัดย่อไทยและอังกฤษ ต าแหน่งชิดขอบกระดาษด้านซ้าย ใต้ที่อยู่หรือหน่วยงานสังกัด
ของผู้เขียน โดยหัวข้อบทคัดย่อไทยและหัวข้อบทคัดย่ออังกฤษ ขนาด 16 ชนิดตัวหนา ตัวพิมพ์ใหญ่ 

2.7 เนื้อหาบทคัดย่อภาษาไทยและภาษาอังกฤษ ขนาด 16 ชนิดตัวธรรมดา จัดพิมพ์ไม่ควรเกิน 3 
ย่อหน้า บรรทัดแรกเว้น 1 แท็บ (Tab) จากขอบกระดาษด้านซ้าย และพิมพ์ให้ชิดขอบทั้งสองด้าน 

2.8 หัวข้อของค าส าคัญ ภาษาไทย ขนาด 16 ชนิดตัวหนา ต าแหน่งชิดซ้ายหน้ากระดาษ ใต้
บทคัดย่อภาษาไทย และค าส าคัญนี้ไม่ควรเกิน 3 ศัพท์ ขนาด 16 ชนิดตัวธรรมดา 

2.9 หัวข้อของค าส าคัญ ภาษาอังกฤษ ขนาด 16 ชนิดตัวหนา ต าแหน่งชิดซ้ายหน้ากระดาษ ใต้
บทคัดย่อภาษาอังกฤษ และค าส าคัญนี้ไม่ควรเกิน 3 ศัพท์ ขนาด 16 ชนิดตัวธรรมดา 

2.10 หัวข้อเรื่อง ขนาด 16 ชนิดตัวหนา ต าแหน่งชิดขอบกระดาษด้านซ้าย ระบุหมายเลขข้อ 
2.11 หัวข้อย่อย ขนาด 16 ชนิดตัวหนา ระบุหมายเลขข้อย่อย โดยเรียงตามล าดับตามเลขหัวข้อเรื่อง

เป็นหลัก 
2.13 เนื้อหา ขนาด 16 ชนิดตัวธรรมดา และพิมพ์ให้ชิดขอบทั้งสองด้าน โดยบทความวิจัยและ

บทความวิชาการ ให้มีองค์ประกอบเริ่มตั้งแต่บทน าหรือความน า เนื้อหาหลัก วิเคราะห์และสรุป บรรณานุกรม 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   47 

ส่วนบทวิจารณ์หนังสือ ให้มีข้อมูลทางบรรณานุกรม ชื่อผู้วิจารณ์ บทวิจารณ์ ส าหรับงานสร้างสรรค์ประเภท
อ่ืนๆ ให้มีองค์ประกอบตามบทความวิจัยและบทความวิชาการ 

 
3. จ านวนหน้าต้นฉบับ  

เนื้อหาของบทความตั้งแต่หัวข้อเรื่องจนถึงบรรณานุกรมควรมีความยาวไม่ควรเกิน 15 หน้า กระดาษ 
ขนาด A4 

 
4. ช่องทางการส่งผลงาน  

4.1 ทางไปรษณีย์ ให้พิมพ์ผลงาน 1 ชุด และซีดีบันทึกผลงานในรูปไมโครซอฟต์เวิร์ด 1 แผ่น          
ส่งถึง พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม, ผศ.ดร. 137 วัดอาวุธวิกสิตาราม ถ.จรัญสนิทวงศ์ 72 แขวงบางพลัด      
เขตบางพลัด กรุงเทพฯ 10700 โทร. 086-086-4258 

4.2 ทาง Email โดยส่งไฟล์เวิร์ด ไปที่ maghavin9@yahoo.com 
4.3 ทาง website โดยส่งไฟล์เวิร์ดเข้าในระบบของวารสาร หลังจากนั้น ทางวารสารจะด าเนินการ

ตามล าดับจนกว่าจะมีการตีพิมพ์ผลงาน  
 

mailto:maghavin9@yahoo.com

