


 
 
 
 

วารสารวิจัยธรรมศกึษา  
JOURNAL OF DHAMMASUKSA RESEARCH 

 
ปีที่ 2 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562)  

Vol. 2 No. 1 (January – June 2019) 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
วัตถุประสงค ์

1. เพ่ือเป็นวารสารตีพิมพ์เผยแพร่บทความวิชาการ บทความวิจัย บทวิจารณ์หนังสือ และบทความ
วิชาการประเภทอ่ืนๆ  

2. เพ่ือเป็นสื่อแลกเปลี่ยนเรียนรู้เชิงวิชาการของนักวิจัยและนักวิชาการทั้งในประเทศไทยและ
ต่างประเทศ  

3. เพ่ือเป็นวารสารเสนอองค์ความรู้ที่เป็นประโยชน์ต่อการพัฒนามนุษย์ตามหลักการศึกษาเชิงพุทธ
ศาสนาและศาสตร์ต่างๆ  

4. เพ่ือพัฒนาวารสารให้เป็นไปตามเกณฑ์มาตรฐานการประกันคุณภาพการศึกษาและเป็นการส่งเสริม
การพัฒนาคุณภาพผลงานการวิจัยและบทความทางวิชาการทางพระพุทธศาสนาและศาสนาต่างๆ  รวมทั้ง
ปรัชญาให้เป็นไปตามเกณฑ์มาตรฐาน TCI 
 
 
 
เจ้าของ 

ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม (RESEARCH CENTER FOR DHAMMSUKSA 
PHRAPARIYATTIDHAMMA OF WATAWUTWIKASITARAM SCHOOL) กุฏิคุณแม่ขาลั้ง ห้อง 305 เลขที่  137 วัด
อาวุธวิกสิตาราม ถนนจรัญสนิทวงศ์ 71 บางพลัด กรุงเทพฯ 10700 โทร 0860864258 
 



ข  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ศูนยว์ิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) 

ที่ปรึกษา 
พระเทพปัญญามุนี  เจ้าอาวาส/เจ้าส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 
พระราชดิลก, ดร.  ประธานกรรมการบริหารการศึกษา 
พระศรีวินยาภรณ์, ดร.  เจ้าคณะแขวงบางพลัด 
พระมหาสมาน ธมฺมวชิโร  อาจารย์ใหญ่ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 
พระมหาฉัตรชัย สุฉตฺตชโย, ผศ.ดร. คณบดีคณะศึกษาศาสตร์ มหาวทิยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
พระมหาบุญนา ฐานวีโร, ดร. คณบดีคณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ผศ.ดร.เนตร หงษ์ไกรเลิศ  มหาวิทยาลัยมหิดล 
นาวาเอก ดร.นพดล บงกชกาญจน์ กรมยุทธศึกษาทหารเรือ 

บรรณาธิการวารสาร 
พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม, ผศ.ดร. 

กองบรรณาธิการวารสาร 
พระบุญฤทธิ์ อภิปุณฺโณ   มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ดร.มนัสวี ศรีนนท์   มหาวิทยาลัยมหิดล    
ดร.ธเนศ เกษศิลป์  มหาวิทยาลัยมหิดล  
ผศ.สุณี เวชประสิทธิ์   มหาวิทยาลัยนวมินทราธิราช  
พ.ต.ท.หญิง ปิยะนุช ศรีสรานุกรม โรงเรียนนายร้อยต ารวจ  
นายครรชิต มีซอง  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

ผู้ทรงคุณวุฒิประเมินบทความ 
รศ.ดร.กฤต ศรียะอาจ  คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
ผศ.ดร.คงสฤษฎ์ แพงทรัพย์ คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
นาวาเอก ดร.นพดล บงกชกาญจน์ กรมยุทธศึกษาทหารเรือ 
ดร.กฤตสุชิน พลเสน  บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ดร.ก าธร เพียเอีย   คณะศาสนาและปรัชญา มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย  
ดร.ทวี เลียวประโคน  คณะศาสนาและปรัชญา มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ดร.ประเวช วะทาแก้ว  คณะศาสนาและปรัชญา มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ดร.มนัสวี ศรีนนท์   สถาบันนวัตกรรมการเรียนรู้ มหาวิทยาลัยมหิดล   
ดร.เมธา หริมเทพาธิป  สาขาวิชาปรัชญาและจริยศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา 
ดร.พระมหาสมเจต หลวงกัน  นักวิชาการศูนย์วิจัยธรรมศึกษา 

ฝ่ายจัดรูปเล่ม/สมาชิกวารสาร 
นายอริย์ธัช เลิศอมรไชยกิจ นางคมนภัค กฤดากร ณ อยุธยา  
นางสาวพรทิพย์ พฤทธ์กิตติวงศ์ นางสาวณัฐปรียา วิจิตรฐะพันธุ์ 

พิมพ์ที่ 
จี คลาส (G CLASS) เลขที่ 26/19 ศาลายา พทุธมณฑล นครปฐม 73170 
โทร 028892223 โทรสาร 028893204 อีเมลล์ g_class@hotmail.com 

 
 
 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา ส านักเรยีนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  ค 

บทบรรณาธิการ 
 
 
 ปี พ.ศ. 2562 เป็นปีที่ 2 ของวารสารวิจัยธรรมศึกษา ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิ   
ตาราม กองบรรณาธิการได้ด าเนินการวารสารให้เป็นไปตามเกณฑ์มาตรฐาน TCI มาอย่างต่อเนื่อง โดยได้ตรวจ
ประเมินผลงานวิชาการจากผู้ทรงคุณวุฒิจากหลายหน่วยงานเช่นเคย ทั้งนี้ เพ่ือรักษามาตรฐานทางวิชาการ
นั่นเอง 

วารสารวิจัยธรรมศึกษาฉบับนี้ได้น าเสนอผลงานของนักวิชาการจากหน่วยงานต่างๆ ที่น่าสนใจดังนี้  
1. ข้ อยืนยันสาระส าคัญ ของอภิปรัชญ าเชน  (The Essential Testimony of the Jain 

Metaphysics) โดย พระจาตุรงค์ ชูศรี สรุปว่า อภิปรัชญาเชนมี 2 ประเด็น คือ 1) ทฤษฎีอเนกันตวาท ที่มี
ส าคัญมีอยู่ 2 ลักษณะคือ 1. ปรัชญาเกี่ยวกับความจริงที่รู้กันได้โดยสามัญส านึก 2.ปรัชญาเกี่ยวกับความจริงที่
รู้กันได้หลายแง่มุม โดยชี้ให้เห็นว่า อภิปรัชญาของเชนมีลักษณะเป็นพหุสัจนิยมหรือสัมพัทธนิยม และ 2) เชน
ถือว่า ทรัพยะหรือสสารหรือความจริงแท้มี 9 อย่าง แต่เมื่อประมวลความแล้วมีนัยเป็น 2 คือสสารและอสาร 

2. ธรรมะกับการท างาน : ท างานอย่างไรให้มีความสุข (Dharma and Work: How to Work 
Happily) โดย มนัสวี ศรีนนท์ และ พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม สรุปว่า ธรรมะกับการท างานนั้นเป็นไป
ด้วยกันได้ เพราะธรรมะช่วยท าให้งานที่ท าส าเร็จได้ พร้อมกันนี้ ธรรมะยังช่วยท าให้ผู้ท างานไม่เกิดความเบื่อ
หน่ายในงานและเกิดความปรารถนาที่จะท างานให้บรรลุตามเป้าหมายที่วางไว้ ส่วนการท างานให้มีความสุขนั้น
ต้องเป็นท างานที่ประกอบด้วยหลักอิทธิบาท 4 เมื่องานส าเร็จแล้ว ผู้ท างานย่อมเกิดความพอใจในงาน และเมื่อ
งานส าเร็จแล้วย่อมได้ประโยชน์และอานิสงส์ 
 3. ม อ ง มุ ม ใ ห ม่ เพื่ อ ค ว า ม เข้ า ใ จ จ า ร ว า ก  (Looking at a New Perspective for 
Understanding Carvaka) โดย อานนท์ อุ่นธง สรุปว่า แนวคิดของปรัชญาอินเดียทุกระบบล้วนถือเอา
ความหลุดพ้นเป็นจุดหมายสูงสุดของชีวิต ส่วนจารวากถือเอาความเพลิดเพลินทางกามารมณ์ ความสุขทาง
กามารมณ์ และความสนุกสนานเพลิดเพลิน เป็นอุดมคติของชีวิตและเป็นยอดของความปรารถนาของมนุษย์ 
โดยหากมนุษย์ไม่แสวงหาความสุขทางประสาทสัมผัสขณะเมื่อยังมีชีวิตอยู่ การเกิดมาเป็นมนุษย์จะมีประโยชน์
อะไร 

4. ม่ อ จื่ อ  : ผู้ ป รา รถน า โลกแ ห่ งภ ราด รภ าพ  (Mo Zhi : Who aspire the World of 
Fraternity) โดย พนมกร ค าวัง สรุปว่า ม่อจื่อเป็นนักปฏิบัตินิยม ชอบด ารงตนตามแบบวิถีปรัชญาแห่งตน 
และเขาชอบขวางกั้นกระแสวัฒนธรรมแบบเดิม แต่ก็ไม่สามารถท าได้ เพราะคนในสังคมมีความเชื่อบางอย่าง
ฝังรากมานาน ส่วนภราดรภาพในแบบของม่อจื่อนั้นคือการที่เขามีแนวคิดที่เป็นปฏิปักษ์ต่อการท าสงคราม
อย่างชัดเจน ถึงแม้ในยุคสมัยของเขานั้นจะหลีกเลี่ยงสงครามไม่ได้ก็ตาม ดังนั้น ม่อจื่อจึงอยากเห็นสงครามที่
ยุติธรรม และเขาเองก็ต่อต้านสงครามท่ีเป็นไปในลักษณะปลาใหญ่กินปลาเล็ก รัฐเข้มแข็งรังแกรัฐอ่อนแอ 

5. วัฒนธรรมองค์การที่ มีผลต่อการปฏิบัติงาน  (The Effect of Organization Culture to 
Working Performances) โดย จักรี ศรีจารุเมธีญาณ และ ชุติมา ศรีจารุเมธีญาณ สรุปว่า วัฒนธรรม
องค์การเน้นความสัมพันธ์ที่ส่งผลถึงระดับประสิทธิผลของการปฏิบัติงานภายในองค์การ เนื่องจากมีความเชื่อ
และค่านิยมของบุคลากรนั้นสามารถส่งผลได้จากการน าความเชื่อมั่นในระดับสูงภายในองค์การและความ
ไว้วางใจต่อพันธกิจ ค่านิยม และความเชื่อ ซึ่งส่งผลต่อการสร้างความร่วมมือระหว่างบุคลากรในองค์กา ร น า
ความเชื่อมั่น ความคิด ค่านิยมไปปฏิบัติตามกรอบแนวคิดที่องค์การได้วางไว้โดยเฉพาะความเชื่อและค่านิยม
หลักที่มีความสอดคล้องกับนโยบายและการปฏิบัติงานภายในองค์การ ซึ่งความสัมพันธ์ที่ท าให้เกิดการ



ง  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ศูนยว์ิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) 

ปฏิบัติงานต่อการสร้างประสิทธิผลในการท างานขององค์การ ได้แก่ การน าวิสัยทัศน์ ของผู้ก่อตั้งองค์การไปสู่
การปฏิบัติให้สามารถเกิดขึ้นได้จริง รวมถึงการสร้างและพัฒนาวัฒนธรรมข้ึนมาเพ่ือให้มีความแข็งแกร่ง  อันจะ
ส่งผลต่อพฤติกรรมการท างานของบุคลากรในองค์การนั้นๆที่แสดงออกมาให้ความสอดคล้องกับสิ่งที่องค์การได้
วางไว้อันจะน าไปสู่การปฏิบัติงานที่ได้ผล ท าให้องค์การมีการปฏิบัติงานได้ดีข้ึน 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา ส านักเรยีนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  จ 

สารบัญ 
 
 

เรื่อง            หน้า 
บทบรรณาธิการ           ค 
สารบัญ            จ 
ข้อยืนยันสาระส าคัญของอภิปรัชญาเชน        1  
(The Essential Testimony of the Jain Metaphysics)  

พระจาตุรงค์ ชูศรี  
ธรรมะกับการท างาน : ท างานอย่างไรให้มีความสุข       9 
(Dharma and Work: How to Work Happily)  

มนัสวี ศรีนนท์ และ พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม  
มองมุมใหม่เพื่อความเข้าใจจารวาก         14 
(Looking at a New Perspective for Understanding Carvaka)  

อานนท์ อุ่นธง  
ม่อจื่อ : ผู้ปรารถนาโลกแห่งภราดรภาพ         22 
(Mo Zhi : Who aspire the World of Fraternity)  

พนมกร ค าวัง  
วัฒนธรรมองค์การที่มีผลต่อการปฏิบัติงาน        29 
(The Effect of Organization Culture to Working Performances)  

จักรี ศรีจารุเมธีญาณ และ ชุติมา ศรีจารุเมธีญาณ 
จริยธรรมการตีพิมพ์บทความในวารสารวิจัยธรรมศึกษา      37 
ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 
การเตรียมต้นฉบับเพื่อการเสนอจัดพิมพ์ในวารสารวิจัยธรรมศึกษา     39 
ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 
 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   1 

ข้อยืนยันสาระส าคัญของอภิปรัชญาเชน 
The Essential Testimony of the Jain Metaphysics  

 
 

พระจาตุรงค์ ชูศรี 
Phra Jaturong Choosri 

วัดวิเศษการ กรุงเทพมหานคร 
Visejkarn Temple Bangkok 

Email: rong2553@yahoo.com 
วันที่รับบทความ (Received) : 2 มกราคม 2562 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 11 มีนาคม 2562 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 15 มีนาคม 2562 

 
 
บทคัดย่อ 

อภิปรัชญาเชนมี 2 ประเด็น คือ 1) ทฤษฎีอเนกันตวาท  ที่มีส าคัญมีอยู่ 2 ลักษณะคือ 1. ปรัชญา
เกี่ยวกับความจริงที่รู้กันได้โดยสามัญส านึก 2.ปรัชญาเกี่ยวกับความจริงที่รู้กันได้หลายแง่มุม โดยชี้ให้เห็นว่า 
อภิปรัชญาของเชนมีลักษณะเป็นพหุสัจนิยมหรือสัมพัทธนิยม และ 2) เชนถือว่า ทรัพยะหรือสสารหรือความ
จริงแท้มี 9 อย่าง แต่เมือ่ประมวลความแล้วมีนัยเป็น 2 คือสสารและอสาร 
ค าส าคัญ: อภิปรัชญา, สาระ, เชน 
 
Abstract 

The Metaphysic of Jainism has two main points, 1) Anekantavadha theory which has 
two characteristics there are; first the philosophy about the truth that we know by our 
common sense and, second is the pluralistic realism or relativistic realism. 2) Jainism views 
that there are 9 substances or the real truths but compiling as two parts there are matter 
and antimatter.  
Keywords: Metaphysic, Essential, Jain 
 
1. บทน า 

ปรัชญาอินเดียมุ่งแสวงหาความจริงเกี่ยวกับโลกและชีวิตเช่น เดียวกับปรัชญาตะวันตก แต่มีข้อ
แตกต่างกัน เช่นลักษณะของปรัชญาอินเดียมุ่งรู้แจ้งตนเอง เป็นปรัชญาชีวิต แต่ปรัชญาตะวันตกเพ่ือสนอง
ความอยากรู้ ทัศนะต่อโลก มองโลกในแง่ร้าย ปรัชญาตะวันตกมองโลกในแง่ดี (อดิศักดิ์ ทองบุญ, 2545 : 1-4.) 
เป็นต้น กลุ่มนักคิดในสมัยพุทธกาลจึงแบ่งออกเป็น 3 กลุ่มคือ กลุ่มประเพณีนิยม กลุ่มเหตุผลนิยมและกลุ่ม
ประสบการณ์นิยม (ประเวศ อินทองปาน, 2553 : 198-199) ปรัชญาเชนหรือไชนะได้ระบุนามศาสดาของเขา
ทั้ง 24 ท่านไว้ในคัมภีร์ของเขาและเรียกผู้เป็นศาสดาเหล่านี้ว่า   ตีรถังกร ความเชื่อต่างๆ ซึ่งเป็นที่ยอมรับนับ
ถือกันก็โดยผ่านศาสดาทั้ง 24 ท่านเหล่านี้ ครูคนแรกของลัทธิเชนคือ ฤษภเทวะ คนสุดท้ายคือ วรธมานหรือ
วรรธมาน หรือมหาวีระ ได้มีชีวิตอยู่ในศตวรรษที่หก ก่อนคริสตกาล รุ่นเดียวกับสมัยพระพุทธเจ้า พวกเชนได้



2   วารสารวิจัยธรรมศึกษา ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) 

ปฏิเสธพระเจ้าะผู้สร้าง ไม่มีความเชื่อพระเจ้าผู้สร้างแต่อย่างใด (สนั่น ไชยานุกุล, 2519 : 135-136) เชนได้
กล่าวถึงความพยายามที่ไร้ผล ความเพียรที่ไร้ผล 10 ประการ  (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 :  
14/8/11-12) 
 1. กรรมใดให้ผลในชาตินี้  กรรมนั้นท่านทั้งหลายเปลี่ยนไม่ได้ว่า  ‘จงให้ผลในชาติหน้า’ ด้วยความ
พยายาม หรือด้วยความเพียรนี้ 2. กรรมใดจะให้ผลในชาติหน้า  กรรมนั้นท่านทั้งหลายเปลี่ยนไม่ได้ว่า          
‘จงให้ผลในชาตินี้’ ด้วยความพยายาม หรือด้วยความเพียรนี้ 3. กรรมใดให้ผลเป็นสุข  กรรมนั้นท่านทั้งหลาย
เปลี่ยนไม่ได้ว่า  ‘จงให้ผลเป็นทุกข์’  ด้วยความพยายาม หรือด้วยความเพียรนี้  4 . กรรม ใด ให้ ผล เป็ นทุ กข์    
กรรมนั้นท่านทั้งหลายเปลี่ยนไม่ได้ว่า ‘จงให้ผลเป็นสุข’ ด้วยความพยายาม หรือด้วยความเพียรนี้ 5. กรรมใด
ให้ผลเสร็จสิ้นแล้ว  กรรมนั้นท่านทั้งหลายเปลี่ยนไม่ได้ว่า ‘จงอย่าให้ผลเสร็จสิ้น’ ด้วยความพยายาม หรือด้วย
ความเพียรนี้ 6. กรรมใดให้ผลยังไม่เสร็จสิ้น กรรมนั้นท่านทั้งหลายเปลี่ยนไม่ได้ว่า‘จงให้ผลเสร็จสิ้น’ ด้วยความ
พยายาม หรือด้วยความเพียรนี้ 7. กรรมใดให้ผลมาก กรรมนั้นท่านทั้งหลายเปลี่ยนไม่ได้ว่า ‘จงให้ผลน้อย’ 
ด้วยความพยายาม หรือด้วยความเพียรนี้ 8. กรรมใดให้ผลน้อย กรรมนั้นท่านทั้งหลายเปลี่ยนไม่ได้ว่า ‘จง
ให้ผลมาก’ ด้วยความพยายาม หรือด้วยความเพียรนี้ 9. กรรมใดให้ผล กรรมนั้นท่านทั้งหลายเปลี่ยนไม่ได้ว่า  
‘จงอย่าให้ผล’ด้วยความพยายาม หรือด้วยความเพียรนี้ และ 10. กรรมใดไม่ให้ผล กรรมนั้นท่านทั้งหลาย
เปลี่ยนไม่ได้ว่า  ‘จงให้ผล’ด้วยความพยายาม  หรือด้วยความเพียรนี้ 

อย่างไรก็ตาม ทรรศนะทางด้านปรัชญาของศาสดามหาวีระ หรือนิครนถ์ นาฎบุตร นั้นเป็นแนวคิดที่มี
อิทธิพลก่อนและหลังพุทธปรินิพพาน จนกระทั้งปัจจุบันที่ยังคงปรากฏมีอยู่ในดินแดนชมพูทวีป หรืออินเดียใน
ปัจจุบัน ในขณะที่พระพุทธศาสนานั้นได้สูญสิ้นรากฐานไปแล้ว หากยังปรากฏเพียงการฟ้ืนฟูพระพุทธศาสนา
จากประเทศอ่ืน ๆ เข้าไปเท่านั้น แต่อย่างไรก็ตามมิได้หมายความว่า ปรัชญาเชนไม่ได้รับผลกระทบจาก
กระบวนทัศน์ขององค์ความรู้ที่มีการเคลื่อนไหวอย่างรวดเร็วทั้งในด้านวิถีชีวิต และทัศนคติหรือความเชื่อ       
อันเกิดจากการติดต่อสื่อสารอย่างรวดเร็วในยุคปัจจุบัน (Contemporary) หากแต่ปรัชญาเชนนั้นในทางด้าน
อภิปรัชญามีลักษณะเป็นพหุสั จนิ ยม (Pluralistic reality) หรือสัมพัทธนิยม (Relativistic realism)       
ทฤษฎีอภิปรัชญาที่ส าคัญของเชนเรียกว่า ทฤษฎีอเนกันตวาท แปลโดยใจความว่าทฤษฎีว่าด้วยความมากมาย
แห่งสิ่งจริงแท้ (Reality) (สุนทร ณ รังสี, 2545 : 111)  

 
2. ข้อยืนยันสาระส าคัญของอภิปรัชญาเชน 

พระจาตุรงค์ อาจารสุโภ (ชูศรี) (2555) เสนอว่า อภิปรัชญาของเชน ผู้วิจัยได้แบ่งประเด็นใน
การศึกษาออกเป็น 2 ประเด็นคือ ทฤษฎีอเนกันตวาท  และทรรศนะเก่ียวกับทรัพย์ มีรายละเอียดดังต่อไปนี้  

2.1 ทฤษฎีอเนกันตวาท   
 ทรรศนะทางปรัชญาของเชน ก าหนดไว้ หลายลักษณะ ที่ส าคัญมีอยู่ 2 ลักษณะคือ 1. ปรัชญา
เกี่ยวกับความจริงที่รู้กันได้โดยสามัญส านึก (Common sense Realism) 2.ปรัชญาเกี่ยวกับความจริงที่รู้กันได้
หลายแง่มุม (Pluralism) (เสฐียร พันธรังษี, 2549 :  114-115) 

อภิปรัชญาของเชนมีลักษณะเป็นพหุสัจนิยม (Pluralistic realism) หรือ สัมพัทธนิยม (Relativistic 
realism) ทฤษฎีอภิปรัชญาที่ส าคัญของเชนเรียกว่า ทฤษฏีอเนกันตวาท แปลโดยความว่าทฤษฎีว่าด้วยความ
มากหลายแห่งสิ่งจริงแท้ (Reality) 

ปรัชญาเชนเรียกวัตถุ (Matter) ว่า ปุทคละ และ วิญญาณ (Spirit) ชีวะ ทั้งสองนี้ต่างเป็นสิ่งจริงแท้
โดยสภาพของมันเอง วัตถุประกอบขึ้นด้วยปรมาณูมากนับไม่ถ้วน ส่วนวิญญาณก็มีจ านวนมากมายนับไม่ถ้วน
เช่นกัน นอกจากจะถือว่าปรมาณูแต่ละปรมาณูก็มีแง่ต่างๆ นับไม่ถ้วนด้วยหรือกล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือแต่ละ



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   3 

ปรมาณูแต่ละชีวะต่างก็มีคุณลักษณะทั้งแง่บวกและแง่ลบของมันเองนับไม่ถ้วน เนื่องจากสิ่งแต่ละสิ่งไม่ว่าจะ
เป็นปรมาณูหรือชีวะต่างมีคุณลักษณะเฉพาะตนนับจ านวนไม่ได้นี่เอง ปรัชญาจึงกล่าวว่า เป็นไปไม่ได้ที่สามัญ
ชนอย่างเราๆ จะสามารถรู้คุณลักษณะทั้งหมดของสิ่งใดสิ่งหนึ่ง เราสามารถรู้ได้เพียงลักษณะบางอย่างของบาง
สิ่งเท่านั้น ผู้ที่สัพพัญญูเท่านั้นที่จะรู้คุณลักษณะของสิ่งใดสิ่งหนึ่งได้ทั้งหมด เพราะฉะนั้นปรัชญาเชนจึงกล่าวว่า 
“ผู้ที่รู้จักคุณลักษณะทั้งหมดของสิ่งใดสิ่งหนึ่ง ผู้นั้นย่อมได้ชื่อว่ารู้จักคุณลักษณะทุกอย่าง และผู้ใดรู้จัก
คุณลักษณะทุกอย่างของทุกสิ่ง ผู้นั้นย่อมได้ชื่อว่ารู้จักคุณลักษณะทั้งหมดของสิ่งใดสิ่งหนึ่ง” 

ตามทรรศนะปรัชญาเชน ความรู้ของมนุษย์เป็นสิ่งสัมพัทธ์ (Relative) และมีขอบเขตจ ากัด (Limited) 
การตัดสิน (Judgment) หรือการลงมติเกี่ยวกับสิ่งใดสิ่งหนึ่งของมนุษย์ จึงพลอยเป็นสิ่งสัมพัทธ์ และมีขอบเขต
จ ากัดนี่เองเรียกว่า ทฤษฎีสยาทวาท ดังกล่าวมาแล้ว ส่วนทฤษฎีที่ถือว่าสิ่งจริงแท้นี้มีคุณลักษณะของตนเองนับ
ไม่ถ้วน และแต่ละสิ่งของสิ่งจริงแท้นี้มีคุณลักษณะของตนเองนับไม่ถ้วน เรียกว่า ทฤษฎีอเนกันตวาท ตามความ
เป็นจริงทฤษฎีสยาทวาท และอเนกันตวาทนี้เป็นเพียง 2 แง่ของค าสอนเดียวกัน เหมือนด้าน 2 ด้านของ
เหรียญบาทอันเดียวกัน 

หลักค าสอนเกี่ยวกับสิ่งจริงแท้ของเชนก็เช่นเดียวกัน ด้านหนึ่งมองจากแง่อภิปรัชญา พูดถึงสิ่งแท้ว่า
เป็นสิ่งที่มีแง่ต่างๆ  หรือคุณลักษณะต่างๆ นับไม่ถ้วนเรียกว่า อเนกันตวาท อีกด้านหนึ่งมองจากแง่ญาณวิทยา
พูดถึงความรู้เกี่ยวกับสิ่งจริงแท้ว่า เราสามารถรู้ได้เพียงคุณลักษณะบางอย่างของมัน ไม่อาจรู้คุณลักษณะของ
มันได้หมดทุกแง่ เรียกว่า สยาทวาท การถือเอาแง่ใดแง่หนึ่งว่าเป็นความจริงทั้งหมดของสิ่งนั้น เป็นการถือด้วย
ความหลงผิดหรือเข้าใจผิด เรียกว่าเอกันตวาท ปรัชญาเชนถือว่าคุณลักษณะ หรือแง่ทั้งหมดของสิ่งหนึ่งย่อม
เป็นจริงเท่ากันจึงได้ชื่อว่า อเนกันตวาท (สุนทร ณ รังสี, 2545 : 111-112) 

เชนได้แสดงลักษณะของความจริงเป็น 7 ขั้น เรียกว่า สัปตภังคี หรือ “สูตรมีองค์ 7” ดังนี้ (วิจิตร    
เกิดวิสิษฐ์ (แปล), 2520 : 107) 

1. บางที, เป็น (สยาตฺ อสฺติ) 2. บางที, ไม่เป็น (สยาตฺ นสฺติ) 3. บางที, เป็นและไม่เป็น (สยาตฺ อสฺติ จ 
นสฺติ) 4. บางที, เป็นสิ่งที่ไม่อาจพรรณนามาได้ (สยาตฺ อวกฺตวยมฺ) 5. บางที, เป็นและเป็นสิ่งที่ไม่อาจพรรณนา
ได้ (สยาตฺ อสฺติ จ อวกฺตวยมฺ) 6. บางที,ไม่เป็นและเป็นสิ่งไม่อาจพรรณนาได้ (สยาตฺ นสฺติ จก อวกฺตวยมฺ) และ
7. บางท,ี เป็น, ไม่เป็นและเป็นสิ่งที่ไม่อาจพรรณนาได้ (สยาตฺ อสฺติ จ นสฺติ น อวกฺตวยมฺ) 

2.2 ทรรศนะเกี่ยวกับทรัพย์  
เชนถือว่า ทรัพยะ(Substance) หรือสสารหรือความจริงแท้มี 9 อย่างดังต่อไปนี้ 1. ชีวะหรือวิญญาณ 

2. อชีวะหรือสิ่งที่ไม่มีชีวิต 3. ปุณยะ บุญ 4. ปาปะ บาป 5. อาสรวะ หรือการไหลของอณูกรรมเข้าสู่วิญญาณ 
6. พันธะ หรือการติดข้องของวิญญาณ 7. สังวระ การส ารวมระวังไม่ให้กระแสกรรมใหม่ไหลเข้าสู่วิญญาณ      
8. นิรชา การท าลายกรรมเก่าให้หมดไป 9.โมกษะ การท าลายกรรมได้อย่างหมดสิ้นไม่ต้องติดข้องอยู่ใน
สังสารวัฏฏ์ต่อไป  

ความจริงแท้ทั้ง 9 นี้ หากย่อให้สั้นก็เหลือเพียง 2 อย่างคือ ชีวะกับอชีวะเท่านั้น กล่าวคือเรื่อง ปุณยะ 
ปาปะ อาสรวะ พันธะ สังวระ นิรชา และโมกษะ ทั้ง 7 อย่างนี้เป็นเรื่องของชีวะ ส่วน อชีวะก็เกี่ยวกับเรื่องวัตถุ 
ซึ่งเชนเรียกวา ปุทคละตลอดทั้ง ธรรมะ   อธรรมะ กาละและเทศะ ชีวะกับ อชีวะเกี่ยวกันกันอย่างแนบสนิท 
ดุจเดียวกับน้ านมซึ่งแทบแยกไม่ออกว่าตรงไหนเป็นน้ าตรงไหนเป็นนม ฉันนั้น (ฟ้ืน ดอกบัว, 2545 : 239)  

กล่าวโดยสรุปแล้ว สสารทั้งชีวะและอชีวะ มี 2 อย่าง คือ 
1. คุณสมบัติปฐมภูมิ (Primary quality) เป็นคุณสมบัติที่มีติดอยู่ในสสารตลอดไป ในท านองเดียวกัน 

สสารก็ต้องมีคุณสมบัติเหล่านี้ ถ้าไม่มีก็ไม่อาจเป็นสสารอย่างนั้นได้อีกต่อไป เช่น การกินที่ (Extension) เป็น



4   วารสารวิจัยธรรมศึกษา ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) 

คุณสมบัติปฐมภูมิของวัตถุส่วนสัมปชัญญะ (Consciousness) ก็เป็นคุณสมบัติปฐมภูมิของชีวะ ก็คุณสมบัติ
ปฐมภูมิซึ่งติดอยู่กับสสารตลอดไป เชนเรียกว่า คุณะ 

2. คุณสมบัติทุติยภูมิ  (Secondary quality) คุณสมบัติประเภทนี้มีอยู่ชั่วคราว ไม่ถาวรอย่าง
คุณสมบัติปฐมภูมิ และแม้จะหายไปก็ไม่ได้ท าให้ความมีอยู่ของสสารกระทบกระเทือนไปด้วย อย่างสีของใบไม้
เปลี่ยนไปเรื่อยๆ แต่ใบ้ไม้ก็ยังคงอยู่ ส่วนในกรณีของชีวะก็ได้แก่ อารมณ์ต่างๆ ความรัก ความชัง ความดีใจ 
และความเสียใจ เป็นต้น คุณสมบัติทุตยภูมิ เชนเรียกว่า ปรยายะหรือปรยยะ ก็การที่เราเห็นว่ามีการ
เปลี่ยนแปลงของสิ่งต่างๆ ในโลก (ฟ้ืน ดอกบัว, 2545 : 245) 

2.2.1 ชีวะหรือวิญญาณ 
สิ่งที่เรียกว่า ชีวะ ในปรัชญาเชนมีความหมายเท่ากับอาตมันหรือชีวาตมันในปรัชญาอุปนิษัทหรือปุ

รุษะในปรัชญาสางขยะ เป็นสิ่งเดียวกับสิ่งที่ในภาษาไทย เรียกว่า วิญญาณ  
ปรัชญาเชนได้แบ่งชีวะออกเป็น 2 ชนิด คือ ชีวะที่หลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิดในวัฏสงสารแล้ว

เรียกว่า มุกตชีวะ และชีวะที่ยังไม่หลุดพ้นยังคงท่องเที่ยวเวียนว่ายตายเกิดอยู่เรียกว่า พัทธชีวะ ส าหรับชีวะที่
ยังติดข้องอยู่ในวัฏสงสารนี้เชนยังแบ่งย่อยออกเป็น 2 ประเภท คือประเภทที่เคลื่อนไหวได้เรียกว่า ตรสะ     
และประเภทที่เคลื่อนไหวไม่ได้เรียกว่า สถารวะ(สุนทร ณ รังสี , 2545 : 116) ทรรศนะสิ่งที่มีชีวิตของเชนและ
สิ่งที่ปราศจากชีวิตเป็นผู้สร้างโลกนี้ (Loka) แต่เทศะ (Space) เป็นที่เดียวเท่านั้น ที่ปราศจากชีวิตที่เรียกว่า 
มิใช่โลก (Aloka) สิ่งที่มีชีวิต และสิ่งที่ปราศจากชีวิต เป็นการอธิบายโดยอ้างถึง 1. ทรัพย์ (Substance)        
2. เทศะ (Space) 3. กาละ (Time) 4. วิวัฒนาการ (Development) สิ่งที่ปราศจากชีวิต คือ 1. ยึดรูปแบบ 
( Possessing form)  2 . ไ ร้ รู ป แ บ บ  ( Formless) ( Hermann Jacobi, Jaina Sutras, Part I,  
http://www.sacred-texts.com/jai/sbe45/sbe4538.htm, เข้าถึงข้อมูลเมื่อวันที่ 28 เมษายน 2561) 

วิญญาณหรือชีวะ เป็นทรัพย์ที่มีความรู้ ความรู้เป็นลักษณะอันส าคัญของวิญญาณ และความรู้นี้
ปรากฎอยู่ภายในวิญญาณ และความรู้นี้ปรากฏอยู่ภายในวิญญาณเสมอ แม้ว่าลักษณะและขอบเขตของความรู้      
จะแตกต่างกันออกไปก็ตาม ถ้าว่าตามทฤษฎีแล้ว วิญญาณทุกดวงอาจพูดได้ว่าเป็นกระแสสืบต่อกันไปอย่างไม่
หยุดยั้ง ตามล าดับชั้นของความรู้ มาตรฐานความรู้ขั้นสูงสุดของวิญญาณนั้น จะมีแก่วิญญาณที่สมบูรณ์แล้ว
เท่านั้น วิญญาณที่ไม่สมบูรณ์ ซึ่งมีอยู่ในรูปร่างของ ดิน น้ า ลม  ไฟ หรือพวกผักหญ้า ชีวิต และ วิญญาณที่
อาศัยอยู่ในรูปร่างดังกล่าว ดูเหมือนว่าไม่ปรากฏ บรรดารูปร่างทั้งหลาย แต่ความเป็นจริงแล้ว  วิญญาณชนิดที่
รู้สึกได้ทางผัสสะยังคงปรากฏอยู่ ในบรรดาสิ่งเหล่านี้  เพียงแต่ ความรู้สึกของมันอยู่ในแบบที่ อ่อนมาก          
ทั้งนี้ก็เนื่องด้วยอิทธิพลของกรรมเก่าเข้ามาขัดขวางไว้  มิให้วิญญาณเจริญขึ้นมาได้ บรรดาประเภทวิญญาณท่ีมี
ประสาทรับความรูสึกได้ทั้งสองทาง จนกระทั่งได้ห้าทางได้แก่หนอน มด จ าพวกผึ้งแมลงและคน กรรมเก่าของ
บรรดาสัตว์เหล่านี้ยังมีอิทธิพลอยู่แต่เข้าขัดขวางได้บ้าง หากแต่ยังไม่เต็มที่กรรมดีและกรรมชั่วทั้งสองคอยหา
ช่องทางที่จะให้ผลอยู่เสมอ (สนั่น ไชยานุกุล, 2519 : 173) 

ข้อพิสูจน์ว่ามีชีพอยู่จริง (อดิศักดิ์ ทองบุญ, 2532 : 37-38) 
1. ข้อพิสูจน์ทางประจักษประมาณ นักปราชญ์เชนกล่าวว่า การมีอยู่ของชีพ สามารถพิสูจน์ได้ทาง

ประสบการณ์ตรงหรือทางประจักษประมาณที่ขัดแย้งไม่ได้ หรือเมื่อเราได้พบสิ่งใดสิ่งหนึ่ง เราก็รู้ว่า เราได้พบ
เห็นสิ่งนั้นจริง ๆ การรู้สึกเป็นข้อพิสูจน์ว่า มีชีพอยู่ในตัวเราจริง ๆ 

2. ข้อพิสูจน์ทางอนุมานประมาณ นักปราชญ์เชนสามารถพิสูจน์ความมีอยู่ของชีพได้อีกทางหนึ่ง คือ
การอนุมานการเคลื่อนไหวของร่างกาย เพราะร่างกายไม่สามารถเคลื่อนไหวได้ ดังนั้นสิ่งที่ท าให้เคลื่อนไหวได้
จึงเป็นชีพที่มีอยู่ในร่างกาย เพราะล าพังวัตถุธาตุ  4 ไม่สามารถท าให้เคลื่อนได้หากปราศจากชีพ 

 

http://www.sacred-texts.com/jai/sbe45/sbe4538.htm,%20เข้าถึงข้อมูลเมื่อวันที่%2028


วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   5 

2.2.2 อชีวะหรือสิ่งที่ไม่มีชีวิต 
โลกที่อยู่นี้ ประกอบด้วยวัตถุธาตุต่างๆ ที่วิญญาณยึดครองอยู่และวัตถุธาตุอ่ืนๆทั้งในน้ าก็มีสิ่งที่มีชีวิต

( Hermann Jacobi, Jaina Sutras, Part I, http://www.sacred-texts.com/jai/sbe45/sbe4538.htm, 
เข้าถึงข้อมูลเมื่อวันที่ 28 เมษายน 2561) ก็ได้สร้างสิ่งแวดล้อมขึ้นมา แต่นอกจากวัตถุธาตุนี้แล้ว ยังมีเทศะ   
กาละ และภาวะของการเคลื่อนไหวและการหยุดนิ่งอีกด้วย ถ้าปราศจากสิ่งดังกล่าวนี้แล้ว โลกและเหตุการณ์
ของโลกก็ไม่สามารถอธิบายได้อย่างเต็มที่ คือ  

2.2.2.1 วัตถุ หรือ ปุทคล (Matter) 
ในปรัชญาของเชนนั้น เรียกวัตถุ (Matter) ว่า บุทคล ค าว่าบุทคลนั้น ถ้าจะว่ากันโดยศัพท์แล้ว 

หมายความว่า สิ่งซึ่งสามารถรวมตัวเข้ากันได้ และแตกสลายออกไปได้ วัตถุธาตุทั้งหลายนั้นสามารถรวมตัวมัน
เองเข้ากันเป็นกลุ่มก้อน เพ่ือก่อสัดส่วนให้โตขึ้นๆ เป็นล าดับ และในท านองเดียวกันมันก็สามารถสลายตัวมัน
เองให้เล็กลงๆ โดยล าดับด้วยเหมือนกัน ส่วนเล็กที่สุดของวัตถุธาตุนั้น สามารถแบ่งแยกออกไปได้อีก        
เรียก อณู (Atom)  อณูสองตัวหรือมากกว่าสองตัวอาจรวมตัวเข้ากันเป็นสังขารหรือขันธ์ (สังขตะหรือสกันธ) 
ร่างกายของเราและวัตถุธาตุ แห่งธรรมชาติทั้งสองนี้ ก็เป็นขันธ์ของปรมาณูวัตถุ ใจ (มน) การพูดและการ
หายใจ ทั้งหมดนี้ก็เป็นผลของการผลิตผลของวัตถุเหมือนกัน 

วัตถุธาตุ (บุทคล) มีคุณสมบัติ 4 อย่างคือ ทางผัสสะ ทางรส ทางกลิ่นและทางสี พวกปรมาณูทั้งหลาย
ก็ดี พวกผลิตผลของปรมาณูท้ังหลายก็ดี ขันธ์ของปรมาณูทั้งหลายก็ดี ย่อมมีคุณสมบัติประจ าตนอยู่ 4 ประการ
นี้ คุณสมบัติเสียง นั้น หาใช่ว่าเป็นคุณสมบัติเดิมของปรมาณูเหมือนอย่างคุณสมบัติทั้ง 4 ดังกล่าวแล้วนั้นไม่ 
เพราะพวกนักปรัชญาในลัทธิอ่ืน ๆ ก็ยอมรับว่าเสียง ไม่ใช่คุณสมบัติที่เกิดขึ้นมาภายหลัง พวกเชนนี้ชี้ให้เห็นว่า 
เสียง ตามมาหลัง แสง ส่วนความร้อน เงา ความมืด ความเป็นเอกภาพ ความไม่เป็นเอกภาพ ความสุขุม     
ความหยาบและแบบทั้งหมดเหล่านี้ผลิดตขึ้นมาภายหลัง โดยการเปลี่ยนรูปของวัตถุ และเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นมา
โดยบังเอิญ (สนั่น ไชยานุกุล, 2519 : 180-181) 

2.2.2.2 อากาศ หรือเทศะ (Space)  
เทศะ (Space) หรืออากาศมี 2 อย่างคือ 1.โลกากาศ ได้แก่ท่ีว่างในโลกซึ่งเป็นที่อยู่หรือที่ตั้งของสรรพ

สัตว์และสรรพสิ่ง ชาวเชนเชื่อว่าตรงยอดหรือที่สุดของโลกากาศเป็นวิมานเรียกว่า สุทธิศิลา ซึ่งเป็นที่อยู่ของ
บรรดาชีวะที่บรรลุโมกษะ เสวยทิพย์สุขชัวนิรันดร 2.อโลกากาศ ได้แก่ที่ว่างซึ่งอยู่นอกโลก ที่ทางวิทยาศาสตร์
เรียกว่า อวกาศ เป็นที่ว่างออกไปอย่างไม่มีที่สิ้นสุด ก็เทศะไม่อาจรับรู้ได้ด้วยประสาทสัมผัสแต่จะรู้ได้ด้วยการ
อนุมาน กล่าวคือ ตราบที่ยังไม่มีสสารที่กินที่มีน้ าหนักอยู่ก็แสดงว่ามีเทศะเพราะถ้าไม่มีเทศะสิ่งที่เป็นอัสติกาย
จะตั้งอยู่ได้อย่างไร (ฟ้ืน ดอกบัว, 2554 : 243) 

หน้าที่ของเทศะก็คือ ให้ที่ว่างวัตถุที่กินเนื้อที่ มีน้ าหนักเทศะคือที่ว่างส าหรับ ทั้งหลายได้อาศัย 
วิญญาณ วัตถุธรรม และอธรรมการขยายตัวของวัตถุ ทั้งหมดเหล่านี้ อยู่ในอากาศหรือเทศะ แม้ว่าเทศะจะเป็น
สิ่งที่ไม่สามารถสัมผัสได้ทางอินทรีย์ก็ตาม แต่ก็ย่อมเป็นที่รู้กันว่า ที่อยู่ของอากาศนั้น เราสามารถรู้ได้โดยอาศัย
การอนุมาน ดังนี้คือ กล่าวคือ  วัตถุทั้งหลายซึ่งกินเนื้อที่และมีน้ าหนักนั้น สามารถจะกินเนื้อที่นั้นจะเป็น
ลักษณะแท้ของวัตถุบางอย่างก็ตามและกล่าวได้ว่า ไม่มีวัตถุใดๆ จะขาดลักษณะอันนั้น กล่าวคือ อากาศ
สามารถจัดหาพ้ืนที่เอาไว้เพ่ือวัตถุ ดังนั้น วัตถุทั้งหลายจึงต้องกา อากาศ (Space) เพราะเป็นสิ่งที่จ าเป็น
ส าหรับวัตถ ุ(สนั่น ไชยานุกุล, 2519 : 181-182)  

2.2.2.3 กาละ (Time) 
แนวคิดเรื่อง “กาละ” ท่านอุมาสวามี กล่าวไว้มีความหมายว่า กาละนั้น คือสิ่งที่ท าให้เกิดมีสันตติ     

ท าให้เกิดมีการเปลี่ยนรูปเปลี่ยนร่าง ท าให้เกิดมีการเคลื่อนไหว ท าให้เกิดมีความใหม่และความเก่าของวัตถุธาตุ

http://www.sacred-texts.com/jai/sbe45/sbe4538.htm,%20เข้าถึงข้อมูลเมื่อวันที่%2028
http://www.sacred-texts.com/jai/sbe45/sbe4538.htm,%20เข้าถึงข้อมูลเมื่อวันที่%2028


6   วารสารวิจัยธรรมศึกษา ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) 

ทั้งหลาย กาละ ก็เป็นเช่นเดียวกับอากาศ (Space) คือว่าเราอนุมานได้ แม้ว่าเราจะไม่สามารถสัมผัสได้ทาง
อินทรีย์ก็ตาม เราสามารถอนุมานกาละได้ ในฐานะที่เป็นสิ่งจ าเป็น ถ้าหากปราศจากกาละเสียแล้ว วัตถุธาตุ
ทั้งหลายก็ไม่สามารถจะมีคุณลักษณะดังกล่าวไว้ นั้นก็ได้ ถึงแม้จะเป็นความจริงว่า กาละอย่างเดียวเท่านั้น     
ไม่สามารถจะเป็นสาเหตุให้สิ่งหนึ่งมีคุณลักษณะต่างๆได้ แต่ถ้าปราศจากกาละเสียแล้ว สรรพสิ่งก็ไม่สามารถ
ทรงอยู่หรือสืบต่อกันไปได้ ส่วนอันตรฐานนั้น หมายความถึงช่วงเวลาที่วัตถุทรงตัวหรือสืบต่ออยู่ได้ การเปลี่ยน
รูปหรือการเปลี่ยนของสถานะก็เช่นเดียวกัน เราไม่สามารถจะเข้าใจได้เลย หากปราศจากกาละเสี ยแล้ว 
ตัวอย่างเช่น ผลมะม่วงผลหนึ่งจะเขียวแล้วก็เหลืองเปลี่ยนมาเป็นล าดับ ตามความแตกต่างของกาละ ถ้าเราไม่
สมมติความแตกต่างของกาละเสียแล้ว เราก็ไม่สามารถจะเข้าใจสิ่งต่าง ๆ ได้ว่ามันมีคุณลักษณะอย่างไร     
เพราะไม่สามารถเปรียบเทียบกันได้ ในท านองเดียวกัน การเคลื่ อนไหวซึ่งหมายถึงสมมติฐานของสถานะที่
เกิดข้ึนตามล าดับของวัตถุชิ้นหนึ่ง ซึ่งเราสามารถคิดนึกได้ โดยอาศัยการสมมติถึงกาละเพียงอย่างเดียว  

ประการสุดท้าย คือความแตกต่างระหว่างความใหม่และความเก่า เช้าและสาย สิ่งเหล่านี้เราไม่
สามารถอธิบายได้เลย หากเราไม่อ้างอิงกาละ เพราะฉะนั้นสิ่งดังกล่าวนี้นับว่าเป็นพ้ืนฐานที่ท าให้เราอนุมานว่า 
กาละนั้นมีอยู่ ทรงอยู่ เหตุผลจึงมีว่า ท าไมไม่นับกาละว่าเป็นอัสติกาย (Astikaya) ส าหรับเหตุผลอันนี้ก็คือ     
กาละ เป็นธาตุอันหนึ่งซึ่งไม่สามารถจะแบ่งแยกออกไปได้ เพราะขณะเดียวกันและอย่างเดียวกัน  อาจปรากฏ
อยู่ในที่ทั่วไปในโลก   กาละไม่เหมือนกับวัตถุธาตุชนิดอ่ืนๆ ทั้งสิ้น ที่เราเรียกว่า อัสติกาย (Astikaya) เพราะว่า 
กาละปราศจากพ้ืนที่และความกินเนื้อที่ใดๆ ในอากาศ  

บางครั้งพวกเชนได้แยกแยะให้เห็นความแตกต่างระหว่าง กาละแท้ (ปารมารถิกกาละ) และกาลเทียม 
(วฺยาวหาริกกาล) เรียกว่า สมัย การสืบต่อหรือระหว่าง (วรฺตนา) เป็นเครื่องหมายของการแท้ แต่ในทางตรงกัน
ข้าม การเปลี่ยนแปลงทุกๆ ชนิดนั้น เป็นเครื่องหมายของ กาละเทียม กาละอย่างหลังที่เราเรียกว่า สมัย        
นี้ยังแบ่งแยกออกเป็นขณะ เป็นชั่วโมง เป็นต้น ตามที่เราสมมติกันขึ้น และแล้วได้แบ่งแยกออกเป็นเบื้องต้น
และเบื้องปลายแต่ กาละแท้นั้นไม่มีรูปร่างใดๆ และเป็นสภาพทรงอยู่ชั่วนิรันดร ส่วนกาละเทียมมีข้ึน ก็โดยการ
สมมติและจ ากัดขอบเขตของกาละ และความแตกต่างกันของเวลา โดยถือกาละแท้เป็นมาตรฐาน  

ท่านคุณรัตน์ได้ให้ข้อสังเกตไว้ว่า กาละเป็นธาตุที่แตกต่างกันออกไปต่างๆหากแต่ยอมถือเอา           
กาละ นั้นว่า เป็นแบบ (ปริยาย) ของธาตุอื่นๆ ทั้งปวง (สนั่น ไชยานุกุล, 2519 : 183-185) 

2.2.2.4 ธรรมและอธรรม 
ธรรม คือการเคลื่อนไหว การเคลื่อนที่ ไม่ได้หมายถึงคุณธรรม ความดีอย่างที่เข้ากันโดยทั่วไป 

กล่าวคือ คนและสัตว์เคลื่อนไหวไปไหนมาไหนได้ก็เพราะมีธรรมะคอยช่วยเหลือ 
อธรรม คือ การหยุดนิ่ง ซึ่งตรงกันข้ามกับธรรมการที่คนและสัตว์ตลอดทั้งสิ่งที่เคลื่อนไหวได้ กลับหยุด

นิ่งได้ก็เพราะอธรรมะ ศาสนาเชนถือว่า ธรรมเองไม่ได้เคลื่อนไหว แต่มันก็ช่วยให้เกิดการเคลื่อนไหว (ฟ้ืน 
ดอกบัว, 2554 : 244)  

ธาตุทั้งสอง เป็นเช่นเดียวกับอากาศและกาละ คือ สามารถจะพิสูจน์ให้เห็นได้ว่า ธาตุทั้งสองอย่างนี้มี
อยู่ทั้งนี้ก็โดยการอนุมาน การเคลื่อนที่และการหยุดอยู่กับที่ เป็นมาตรฐานเบื้องต้นของการอนุมาน พวกเชนใช้
วิธีโต้เถียงให้เห็นว่าธาตุทั้งสองนี้เปรียบดุจการเคลื่อนไหวไปมาของปลาในล าน้ า แม้ว่าตัวปลาเองจะเริ่มต้นว่าย
ก่อนก็ตาม แต่ถ้าหากว่าไม่มีน้ าอยู่ก่อนแล้ว การว่ายของปลาก็ไม่สามารถจะมีได้เลย เพราะฉะนั้น               
น้ า จึงเป็นสิ่งที่จ าเป็นส าหรับ การว่าย ของปลาฉันใด การเคลื่อนไหวของวิญญาณหรือของวัตถุธาตุอ่ืนๆ         
ก็ฉันนั้น คือว่า สิ่งดังกล่าวนี้ยังต้องการสิ่งช่วยเหลือบางอย่าง หากปราศจากสิ่งช่วยเหลือบางอย่างเสียแล้ว    
การเคลื่อนไหวของ วิญญาณ ก็ไม่สามารถจะเป็นไปได้ เพราะการเคลื่อนไหวเป็นสิ่งที่จ าเป็นและเป็นธาตุชนิด
หนึ่ ง ซึ่งเราขนานนามให้ว่า “ธรรม” ธรรมนั้นให้การช่วยเหลือแก่วัตถุที่ เคลื่อนที่ ได้ ให้ เคลื่อนไปได้               



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   7 

แต่ไม่สามารถจะท าให้วัตถุซึ่งไม่สามารถเคลื่อนที่ได้ให้เคลื่อนไปได้ แต่ไม่สามารถจะท าให้วัตถุซึ่งไม่สามารถ
เคลื่อนที่ได้ให้เคลื่อนไปได้ ดุจดังน้ าไม่สามารถจะท าให้สิ่งที่ไม่ใช่ปลาว่ายได ้

ส่วนอธรรมนั้นมีลักษณะตรงกันข้ามกับธรรม คือว่าเป็นธาตุชนิดหนึ่งซึ่งได้เข้ามาช่วยเหลือให้วัตถุนั้น
หยุดอยู่กับที่  มันเป็นประดุจดังว่าร่มได้ช่วยเหลือให้คนเดินทางหยุดพักผ่อน หรือดุจดังพ้ืนแผ่นดิน                 
ที่คอยช่วยเหลือสิ่งต่างๆ บนพ้ืนที่ให้หยุดอยู่กับที่  ฉะนั้นอย่างไรก็ตาม  อธรรมหาได้ท า ให้การเคลื่อนไหว    
ของสิ่งเคลื่อนที่ได้ทั้งหลายหยุดอยู่กับที่ 

ธาตุทั้งสองคือ ธรรม และอธรรม แม้ว่าจะมีลักษณะแตกต่างอยู่ตรงกันข้ามก็ตาม แต่ก็ยังมีลักษณะ
คล้ายคลึงกัน ตรงที่ว่าธาตุทั้งสองนี้เป็นสภาพทรงอยู่ชั่วนิรันดร ไม่มีรูปร่าง ไม่เคลื่อนไหวและทั้งสองธาตุนี้แผ่
ไปทั่วในอากาศโลกท้ังปวงในฐานะที่ธาตุสองอย่างคือ การเคลื่อนที่ และการหยุดอยู่กับที่ เป็นสภาพอกัตตา คือ 
ไม่ใช่กัตตา เพราะฉะนั้นค าว่า ธรรม  และอธรรม ทั้งสองนี้จึงใช้ในความหมายเฉพาะ หาได้ใช้ในความหมาย
เกี่ยวกับศลีธรรมดังที่เราเข้าใจกันไม่      

เมื่อกล่าวถึงสภาพทั้ง 4 อย่างเหล่านี้คือ อากาศ กาละ ธรรม และอธรรม เราควรสังเกตไว้ในที่นี้ว่า 
สภาพทั้ง 4 นี้เป็นสภาพที่มีเหตุผลอันจ าเป็นทั้งหมด มีสถานะเฉพาะตัวของมันเอง ตัวการณ (การณ) (Casual 
Conditions)  อาจจะแยกแยะออกไปให้เห็นความแตกต่าง เป็น 3 ประเภทใหญ่ๆ คือ 1.ตัวกัตตา เช่นนายช่าง
หม้อ 2. ตัวการณ คือเครื่องมือท าหม้อ 3.วัตถุส าหรับท าหม้อ 

อากาศ กาละเป็นต้น ควรนับว่าเป็นตัวการณะ คือ เครื่องมือส าหรับท าหม้อ แต่สภาพทั้งหมดนี้       
เราควรจะแยกแยะออกไปให้เห็นว่ามันแตกต่างไปจากสภาพธรรมดาดังที่เราเข้าใจ มันเป็นสิ่งที่รู้ได้โดยการ
อนุมานและเป็นอกัตตาภาวะมากกว่าเครื่องอุปกรณ์ที่เราใช้ธรรมดา  

ดังนั้นท่านคุณรัตน์ จึงได้ตั้งชื่อพิเศษของเครื่องปั้นหม้อของช่างหม้อ ซึ่งอาจจะอ้างได้ว่าเครื่องมือชนิด
นี้ที่มีความส าพันธ์กันกับหม้อฉันใด อากาศและกาละก็เป็นสภาพจ าเป็นชนิดส าคัญในท านองเดียวกันฉันนั้น
(สนั่น ไชยานุกุล, 2519 : 185-187.)  ธรรมและอธรรมของเชน  จึงเป็นเสมือนความสัมพันธ์ที่ไม่สามารถแยก
ออกจากกันได้ การยืนยันของสิ่งใดสิ่งหนึ่งจึงไม่เพียงยืนยันความมีอยู่ของสิ่งนั้น ๆ อย่างเป็นเอกเทศ หากแต่ยัง
เป็นการปฏิเสธฐานะและความเป็นสิ่งอื่นในเวลาเดียวกันด้วย 

 
3. บทสรุป 

ข้อยืนยันสาระส าคัญของอภิปรัชญาเชนผู้เขียนได้เสนอใน 2 ประเด็น คือ 
1) ทฤษฎีอเนกันตวาท  โดยชี้ให้เห็นว่า ปรัชญาของเชน ก าหนดไว้ หลายลักษณะ ที่ส าคัญมีอยู่ 2 

ลักษณะคือ 1. ปรัชญาเกี่ยวกับความจริงที่รู้กันได้โดยสามัญส านึก และ 2.ปรัชญาเกี่ยวกับความจริงที่รู้กันได้
หลายแง่มุม โดยชี้ให้ เห็นว่า อภิปรัชญาของเชนมีลักษณะเป็นพหุสัจนิยม (Pluralistic realism) หรือ       
สัมพัทธนิยม (Relativistic realism) ทฤษฎีอภิปรัชญาที่ส าคัญของเชนเรียกว่า ทฤษฏีอเนกันตวาท แปลโดย
ความว่าทฤษฎีว่าด้วยความมากหลายแห่งสิ่งจริงแท้ (Reality)  

2) เชนถือว่า ทรัพยะ(Substance) หรือสสารหรือความจริงแท้มี 9 อย่างดังต่อไปนี้ 1. ชีวะหรือ
วิญญาณ 2. อชีวะหรือสิ่งที่ไม่มีชีวิต 3. ปุณยะ บุญ 4. ปาปะ บาป 5. อาสรวะ หรือการไหลของอณูกรรมเข้าสู่
วิญญาณ 6. พันธะ หรือการติดข้องของวิญญาณ 7. สังวระ การส ารวมระวังไม่ให้กระแสกรรมใหม่ไหลเข้าสู่
วิญญาณ 8. นิรชา การท าลายกรรมเก่าให้หมดไป 9.โมกษะ การท าลายกรรมได้อย่างหมดสิ้นไม่ต้องติดข้องอยู่
ในสังสารวัฏฏ์ต่อไป กล่าวได้ว่าทรัพยะมีนัยเป็นไปในเชิงสสารและอสารก็ได้ 

 
 



8   วารสารวิจัยธรรมศึกษา ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) 

บรรณานุกรม  
ประเวศ อินทองปาน. (2553). พุทธปรัชญาในพระไตรปิฎก.  พิมพ์ครั้งที่ 3. ภาควิชาปรัชญาและศาสนา 

คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์.  
พระจาตุรงค์ อาจารสุโภ(ชูศรี). (2555). อภิปรัชญาของเชนเป็นทวินิยมหรือไม่. สารนิพนธ์ บัณฑิตวิทยาลัย 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
ฟ้ืน ดอกบัว. (แปล). (2554). ศาสนาทั้งหลายนับถืออะไร. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ:  ศยาม. 
________. (2545). ปวงปรัชญาอินเดีย. กรุงเทพฯ:  ศยาม. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพฯ:  โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วิจิตร เกิดวิสิษฐิ์. (แปล). (2520). ปรัชญาอินเดียสังเขป.  กรุงเทพฯ:  ไทยวัฒนาพานิช.   
สนั่น ไชยานุกุล. (2519). ปรัชญาอินเดีย. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ:  โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
เสถียร พันธรังษี. (2549). ศาสนาเปรียบเทียบ. พิมพ์ครั้งที่ 10. กรุงเทพฯ:  สุขภาพใจ. 
สมัคร บุราวาศ. (2554). ปรัชญาพราหมณ์. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ:  ศยาม. 
สุนทร ณ รังสี. (2545). ปรัชญาอินเดีย ประวัติลัทธิ. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ:  จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  
อดิศักดิ์ ทองบุญ. (2545). ปรัชญาอินเดียร่วมสมัย. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร:  ราชบัณฑิตยสถาน.  
________. (2532). ปรัชญาอินเดีย. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ:  อมรินทร์พริ้นติ้ง กรุ๊พ จ ากัด.  
Hermann Jacobi. Jaina Sutras, Part I. (อ อ น ไ ล น์ ) .  http://www.sacred-

texts.com/jai/sbe45/sbe4538.htm. เข้าถึงข้อมูลเมื่อวันที่ 28 เมษายน 2561. 
Hermann Jacobi. Jaina Sutras, Part I. (อ อ น ไ ล น์ ) .  http://www.sacred-

texts.com/jai/sbe45/sbe4538.htm. เข้าถึงข้อมูลเมื่อวันที่ 28 เมษายน 2561. 

http://www.sacred-texts.com/jai/sbe45/sbe4538.htm.%20เข้าถึงข้อมูลเมื่อวันที่%2028%20เมษายน%202561
http://www.sacred-texts.com/jai/sbe45/sbe4538.htm.%20เข้าถึงข้อมูลเมื่อวันที่%2028%20เมษายน%202561
http://www.sacred-texts.com/jai/sbe45/sbe4538.htm.%20เข้าถึงข้อมูลเมื่อวันที่%2028
http://www.sacred-texts.com/jai/sbe45/sbe4538.htm.%20เข้าถึงข้อมูลเมื่อวันที่%2028


วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   9 

ธรรมะกับการท างาน : ท างานอย่างไรให้มีความสุข 
Dharma and Work: How to Work Happily 

 
 

มนัสวี ศรีนนท์ 
Manatsawee Srinont 

สถาบันนวัตกรรมการเรียนรู้ มหาวิทยาลัยมหิดล 
Institute for Innovative Learning, Mahidol University 

พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม 
Phramaha Maghavin Purisuttamo 

ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 
Research Center for Dhammasuksa  

Phrapariyattidhamma of Watawutwikasitaram 
E-mail : maghavin9@hotmail.com 

วันที่รับบทความ (Received) : 2 มกราคม 2562 
วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 25 มกราคม 2562 

วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 26 มกราคม 2562 
 
 
บทคัดย่อ 

บทความเรื่องนี้มีวัตถุประสงค์ดังนี้ 1) เพ่ือศึกษาเกี่ยวกับธรรมะกับการท างาน 2) เพ่ือศึกษาเกี่ยวกับ
การท างานให้มีความสุข ผลการศึกษา พบว่า ธรรมะกับการท างานนั้นเป็นไปด้วยกันได้ เพราะธรรมะช่วยท า
ให้งานที่ท าส าเร็จได้ พร้อมกันนี้ ธรรมะยังช่วยท าให้ผู้ท างานไม่เกิดความเบื่อหน่ายในงานและเกิดความ
ปรารถนาที่จะท างานให้บรรลุตามเป้าหมายที่วางไว้ ส่วนการท างานให้มีความสุขนั้นต้องเป็นท างานที่
ประกอบด้วยหลักอิทธิบาท 4 เมื่องานส าเร็จแล้ว ผู้ท างานย่อมเกิดความพอใจในงาน และเมื่องานส าเร็จแล้ว
ย่อมได้ประโยชน์และอานิสงส์ 
ค าส าคัญ : ธรรมะ, การท างาน, ความสุข 
 
Abstract  

The purposes of this article were: 1) to study Dharma and works 2) to study the 
happiness of work. The results of the study showed that Dharma and work are going 
together because Dharma encourages people to get the work done. In the same way, 
Dharma also inspired the workers interested in the work and desire to achieve the goals. For 
the happiness of working, people should consist of the 4 major principles. When the job is 
completed, the workers will be satisfied with the result and get benefits from the success of 
the work.  
Keywords: Dharma, Work, Happiness 
 



10  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

1. บทน า 
 มีงานวิจัยและหนังสืออยู่หลายเล่มที่ระบุถึงความสุขกับการท างานว่าเกิดขึ้นจากปัจจัยหลายอย่าง    
แต่เท่าที่ประมวลได้ก็มีอยู่ 2 ประการ คือ ปัจจัยภายนอกและปัจจัยภายใน ปัจจัยภายนอก ได้แก่ องคาพยพ
ทุกอย่างที่ผู้ท างานเข้าไปมีส่วนเกี่ยวข้องด้วย เช่น เจ้านาย ลูกน้อง เพ่ือนร่วมงาน หรือบรรยากาศการท างาน
ในหน่วยงาน เป็นต้น และปัจจัยภายใน ได้แก่ ความรู้ความเข้าใจ ทัศนคติ หรือระบบความคิด เช่น ความรู้สึก
ในภายในหรือในจิตใจของผู้ท างาน เป็นต้น ดังนั้น การท างานที่แต่ละบุคคลท าอยู่จึงเป็นปัจจัยแห่งความสุข
และความทุกข์ของผู้ท าได้ตลอดเวลา ดังจะเห็นได้จากที่การงานหนึ่งๆ คนหนึ่งเกิดความสุขในการท า แต่อีก  
คนหนึ่งเกิดความรู้สึกเบื่อหน่ายเป็นที่สุด เรียกว่างานเดียวกัน แต่ความรู้สึกในงานกลับแตกต่างกันอย่างสิ้นเชิง  
  จึงเป็นที่น่าสนใจยิ่งนัก เก่ียวกับการท างานให้มีความสุข โดยเป็นความสุขอย่างมีธรรมะประกอบหรือมี
ความสุขอย่างสมเหตุสมผลและเป็นความสุขที่สามารถอธิบายได้บนพ้ืนฐานแห่งจิตวิญญาณแห่งตน ซึ่งไม่ใช่
ความสุขประเภทที่ต้องฝืนยิ้มเวลาเข้าสังคม เพราะหากไม่ยิ้มก็กังวลว่าจะเข้ากับคนอ่ืนในหน่วยงานไม่ได้หรือ
กลัวคนอ่ืนจะคิดว่าตนไม่มีความสุข ความสุขแบบฝืนๆ นี้จึงเป็นได้แค่สุขแบบจอมปลอมหรือสุขที่แสน        
จะทรมานเป็นอย่างยิ่ง ดังนั้น เพ่ือให้เกิดความสุขที่แท้จริงกับงานที่ทุกคนท า จึงน ามาสู่การน าเสนอเนื้อหา
เกี่ยวกับการท างานให้มีความสุขกายสุขใจบนพ้ืนฐานแห่งธรรมะเป็นล าดับไป  
 
2. ธรรมะกับการท างานเป็นอย่างไร 
 มีค าถามที่ควรจะตอบเป็นเบื้องต้นในที่นี้ก่อน คือ ธรรมะกับการท างานควรมีลักษณะเชื่อมโยงกัน
อย่างไร ส าหรับการที่จะตอบค าถามนี้ได้ดีนั้น ในเบื้องต้นต้องท าความเข้าใจร่วมกันในค าว่า “ธรรมะ” ก่อน 
โดยธรรมะนี้มีหลายคนคิดว่าไม่จ าเป็นส าหรับการท างานก็มี เพราะมองว่ามีหลายคนที่ไม่รู้จักธรรมะเลย       
แต่ก็สามารถท างานได้ดีจนเป็นที่ยอมรับก็มี ประเด็นนี้ ผู้เขียนมองว่าการให้มุมมองต่อธรรมะในลักษณะเช่นนี้
เป็นการมองที่คับแคบเกินไป ซึ่งเป็นการมองธรรมะแค่เป็นหลักการที่แต่ละศาสนาสอนเท่านั้น แต่ในความเป็น
จริงแล้ว ธรรมะนี้คือหลักการหรือเหตุผลที่มีอยู่แล้วตามธรรมชาติ เช่น อะไรคือดี อะไรคือชั่ว ท าดีย่อมได้ดี  
ท าชั่วย่อมได้ชั่ว เป็นต้น ปรากฏการณ์เหล่านี้ล้วนมีอยู่แล้วในธรรมชาติ เรียกว่าไม่จ าเป็นต้องเรียกร้องให้คนมา
ตัดสิน เพราะธรรมะหรือธรรมชาติจะตัดสินเอง ส่วนที่บางคนมองไม่เห็นความจริงข้อนี้ย่อมเป็นเพราะขาดการ
สังเกตพิจารณานั่นเอง ดังนั้น ธรรมะกับการท างานจึงสามารถไปด้วยกันได้อย่างแน่นอน เพราะธรรมะจะช่วย
ให้คนท างานอยู่กับงานที่แสนจะน่าเบื่อหน่ายได้อย่างปกติสุขและธรรมะจะช่วยท าให้คนท างานเกิดความคิด
สร้างสรรค์ในงานที่ท าได้อย่างมหัศจรรย์จนท าให้เกิดความสุขข้ึนในงานได้เหมือนกัน  
  สรุปแล้ว การท างานยังจ าเป็นต้องมีและใช้ธรรมะเคียงคู่อยู่เสมอ เพราะธรรมะจะช่วยท าให้คนท างาน
ไม่จมปลักอยู่กับความทุกข์ท่ีเกิดขึ้นจากการท างานและธรรมะยังช่วยท าให้คนท างานไม่เกิดความรู้สึกว่างเปล่า 
ไร้ค่า เปล่าเปลี่ยว ซึมเศร้าได้ ดังนั้น จึงเชื่อได้ว่าธรรมะและการท างานไม่มีทางตัดขาดจากกัน จะมีก็แต่         
ผู้ท างานเท่านั้นที่จะสนใจน าธรรมะที่มีอยู่แล้วในธรรมชาติมาบูรณาการใช้อย่างจริงจังมากน้อยเพียงใด        
หากสนใจน าธรรมะมาประยุกต์ใช้ในการท างานอย่างจริงจังแล้ว งานที่ท านั้นถึงแม้จะมี พ้ืนที่ให้ท าน้อย     
หรือไม่น่าสนใจเลย มิหน าซ้ ายังน่าเบื่อหน่ายอีกด้วย ก็จะหมดสิ้นไป จะเหลืออยู่ก็เพียงงานที่น่าท า น่าสนใจ 
และน าความสุขมาให้แก่ตนเองได้เสมอ  
 
3. ท างานให้มีความสุขเป็นไปได้อย่างไร 

การท างานให้ประสบความส าเร็จนั้นจัดว่าเป็นเรื่องยากอยู่แล้ว แต่การท างานให้มีความสุขนั้นนับว่า
เป็นเรื่องที่ยากยิ่งกว่า เพราะในหลายๆ ครั้งที่แต่ละคนประสบพบเจอนั้นมักจะพูดกันอยู่เสมอว่าความส าเร็จใน



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   11 

งานนั้นไม่ยากเท่าไร เพียงแค่ท างานด้วยความขยันและอดทนเท่านั้น แต่การท างานให้มีความสุขนั้น ไม่ใช่ว่า
เมื่อท างานส าเร็จแล้วจะมีความสุขเสมอไป มิจ าเป็นต้องกล่าวถึงความสุขจะเกิดขึ้นได้จากการท างานล้มเหลว
เลย ยิ่งไม่มีทางจะเกิดขึ้นได้อย่างแน่นอน ดังนั้น ในที่นี้ จึงขอเสนอแนวทางการท างานให้มีความสุขด้วยการ
ท างานที่ไม่คั่งค้าง ซึ่งนับว่าเป็นการท างานที่เป็นมงคลชีวิตหนึ่งประการในบรรดามงคลชีวิตสามสิบแปด
ประการ โดยการท างานที่จะมีความสุขได้นั้นพิจารณาได้จากความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้องในประเด็นต่างๆ ดังนี้  

สาเหตุที่ท าให้งานคั่งค้าง 
หลายคนอาจจะทราบแล้วหรือไม่ทราบเลยก็มีว่างานที่ตนเองท านั้นเกิดความคั่งค้างหรืออากูล    

เพราะสาเหตุอะไร แต่ก็เป็นที่ทราบกันดีว่าการท างานนั้นจะเป็นไปในทิศทางใดล้วนมาจากเข็มทิศที่ตนเองตั้ง
ไว้ทั้งนั้น  ท านองเดียวกันกับการเดินทางไปยังสถานที่แห่งใดแห่งหนึ่ง ถ้าปราศจากการมีเป้าหมายแล้ว    
โอกาสที่จะไปถึงยังจุดที่คาดไว้ก็ยาก ดังนั้น เมื่อประมวลแล้ว สาเหตุที่ท าให้งานที่ท าไม่ส าเร็จตามเป้าหมายนั้น
มักเกิดจากเหตุปัจจัยดังนี้ 

1. ไม่คิดวางแผน ได้แก่ การท างานอย่างไม่มีเป้าหมายหรือตัวบ่งชี้ความส าเร็จในงานที่ชัดเจน ซึ่งการ
ท างานในลักษณะเช่นนี้ไม่ใช่ไม่ท าอะไรเลย เพียงแต่เป็นการท างานโดยไม่มีกรอบงานที่เป็นรูปธรรม เป็นการ
ขยันท างานเป็นอย่างมากอยู่เหมือนกัน แต่ผลลัพธ์ที่เกิดขึ้นไม่สอดคล้องกับก าลังกายและก าลังใจที่ทุ่มลงไปกับ
งานเท่านั้น หรือถ้าเป็นความส าเร็จก็เป็นความส าเร็จที่เกิดขึ้นโดยบังเอิญหรือมิได้เป็นไปตามแผนที่วางไว้
นั่นเอง 

2. ไม่ลงมือท า ได้แก่ การท างานจะส าเร็จหรือไม่ส าเร็จนั้น ตัวบ่งชี้ที่ส าคัญเป็นอย่างยิ่งคือการลงมือ
ปฏิบัติหรือเริ่มท างานนั่นเอง ไม่ใช่คิดวางแผนเสียดิบดี แต่ไม่ลงมือท าอะไรเลย ซึ่งไม่มีทางที่ความส าเร็จจะ
เกิดขึ้นได้ ดังนั้น การงานที่คั่งค้างนั้นล้วนมาจากการไม่ลงมือท า การผัดวันประกันพรุ่ง และการคิดรอแต่ฤกษ์
ยาม ในที่สุด การงานก็พอกพูนกลายเป็นดินพอกหางหมู  

3. ไม่หม่ันตรวจสอบ ได้แก่ การท างานที่ไม่เกิดความส าเร็จและเกิดอากูลนั้น นอกจากมาจากแผนที่
ไม่ดีและไม่ลงมือปฏิบัติแล้ว การไม่หมั่นตรวจสอบภาระงานอยู่เสมอก็เป็นอีกหนึ่งสาเหตุที่ท าให้งานไม่ส าเร็จ
และท าให้งานไม่คืบหน้า เปรียบได้กับการท างานที่ขยัน แต่เป็นการขยันที่ไม่เสมอต้นเสมอปลาย ในที่สุด      
งานที่ท าก็พอกพูนขึ้นไปเรื่อยๆ จนทับถมผู้ท างานเอง 

4. ไม่รอบคอบจัดการ ได้แก่ การท างานที่ขาดเครื่องมือในการด าเนินการทุกอย่าง จึงเป็นไปได้สูงที่
งานที่ท าจะไม่คืบหน้าและคั่งค้างไปเรื่อยๆ ดังนั้น ประเด็นสุดท้ายนี้จึงเป็นสาเหตุให้การงานไม่มีทางประสบ
ความส าเร็จได้ เรียกว่าเป็นการท างานที่ตัวบ่งชี้ด้านกาลเวลา บุคคล และสถานที่ไม่สนับสนุนกันและกัน      
งานก็ไม่ออกดอกออกผล  

วิธีการท างานให้ส าเร็จ 
เป็นที่ยอมรับกันเป็นส่วนใหญ่แล้วว่าความส าเร็จที่เกิดขึ้นในงานสามารถเป็นปัจจัยให้เกิดความสุขกับ

คนที่ท างานและคนรอบข้างได้ ดังนั้น การท างานถ้าประสงค์จะให้เกิดความสุขจึงต้องเป็นการท างานที่มีวิธีการ
บริหารจัดการงานที่ชัดเจนและเป็นรูปธรรมที่สามารถตรวจสอบได้ ดังที่พระพุทธเจ้าได้ทรงแสดงอิทธิบาท 4 
(ที.ปา. 11/231/233) ซึ่งเป็นคุณธรรมจริยธรรมที่น าไปสู่ความส าเร็จในการท างานดังนี้ 

1. ฉันทะ คือ ความรัก ความพอใจ และความเต็มใจ เป็นลักษณะของผู้ท างานที่จะมีความสุขในงานที่
ท า เพราะฉันทะนี้ย่อมท าให้งานที่ท าถึงแม้จะมีความยุ่งยาก ยุ่งเหยิง ไม่น่าสนใจ เป็นที่ดูถูกดูแคลนของคนอ่ืน           
กลับกลายเป็นงานที่ง่าย เบาสบาย น่าสนใจ และเป็นบ่อเกิดแห่งความสุขได้ 

2. วิริยะ คือ ความพากเพียรและความขยันขันแข็ง เป็นพฤติกรรมที่เกิดขึ้นกับผู้ท างานที่มีโอกาสจะ
ประสบความส าเร็จและความสุขได้ เพราะงานใดๆ ที่ท ากันอยู่นี้ไม่มีงานใดเลยที่ง่าย สะดวกสบาย ท านิดเดียว 



12  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

แต่ได้ก าไรมหาศาล ดังนั้น วิริยะจึงเป็นหลักการที่จะช่วยให้ผู้ท างานไม่ย่อท้อ สนุกในงาน มองงานเป็นสิ่งท้า
ทาย ยิ่งท ายิ่งเพลิดเพลิน จนในที่สุด งานก็บันดาลสุขให้กับผู้ท าได้อย่างง่ายดาย เปรียบได้กับที่หลายๆ คนเจอ
คนที่ท างานอยู่ท่ามกลางแสงแดดและสายฝน แต่ก็ยังยิ้มและหัวเราะได้ นี้คืออิทธิพลของวิริยะที่เป็นบ่อเกิด
แห่งความสุขแน่นอน 

3. จิตตะ คือ ความเอาใจใส่ ความตั้งใจท า และความสนใจ ลักษณะการท างานแบบนี้เป็นการท างาน
อย่างมีใจ มีความมุ่งมั่น หากเกิดอุปสรรคในงานก็ยังรักษาจุดยืนหรืออุดมการณ์ไว้อย่างไม่ยอมแพ้ เรียกว่าเป็น
การท างานอย่างมีจิตว่าง ไม่ยอมให้สิ่งที่เป็นปัญหาในงานมาบั่นทอนก าลังใจ จนในที่สุด ผู้ท างานก็จะเกิดความ
ภาคภูมิใจและเกิดความสุขในการท างานได้ 

4. วิมังสา คือ การพิจารณาตรวจสอบและการสร้างความเข้าใจในงานที่ท า การท างานจะเกิดความสุข
ได้นั้นต้องใช้ปัญญาเป็นเครื่องมือในการพิจารณาไตร่ตรอง เพราะการท างานต้องประสบพบเจอกับปัญหาและ
อุปสรรคต่างๆ ดังนั้น การใช้วิมังสาซึ่งเป็นคุณลักษณะแห่งปัญญาในการท างานย่อมท าให้เกิดความเข้าใจสภาพ
ความเป็นจริงในงานได้ เรียกว่าเมื่องานที่ท าบันดาลสุขให้ก็เข้าใจและเมื่องานที่ท าถึงแม้ท าเต็มที่แล้ว แต่ก็ไม่
เป็นไปตามเป้าหมายที่วางไว้ก็ไม่เกิดความทุกข์ระทมใจมากเกินไป เมื่อเกิดความรู้สึกเช่นนี้ในผู้ท างานเท่ากับ
ผู้ท างานได้มีภูมิต้านทานต่อความทุกข์ ซึ่งก็คือเกิดความสุขในงานนั่นเอง 

อุปสรรคที่ท าให้งานไม่ส าเร็จ 
การท างานที่จะประสบความส าเร็จจนเกิดความสุขได้นั้นต้องเกิดขึ้นบนพ้ืนฐานแห่งการงดเว้นจาก

ความเกียจคร้านด้วยข้ออ้าง 6 ประการ (ที.ปา. 11/184/165) ตามที่พระพุทธองค์ทรงสอนไว้ โดยความสุขที่
จะเกิดขึ้นในผู้ท างานได้นั้นต้องเกิดขึ้นจากผู้ท างานต้องไม่อ้างหรือหาเหตุปัจจัยภายในตนและปัจจัยภายนอก
ตนมาเป็นเงื่อนไขให้หยุดการท างานหรือขาดงาน เพราะปัจจัยทั้งสองด้านนี้จะท าให้ผู้ท างานหมดโอกาสพัฒนา
งานให้ก้าวหน้าจนน าความสุขมาให้แก่ตนเองได้ กล่าวคือเหตุปัจจัยในตน คือ อ้างว่า หนาวนัก แล้วไม่ท างาน 
อ้างว่า ร้อนนัก แล้วไม่ท างาน อ้างว่า หิวนัก แล้วไม่ท างาน และอ้างว่า กระหายนัก แล้วไม่ท างาน ส่วน เหตุ
ปัจจัยภายนอกตน คือ อ้างว่า เวลาเย็นแล้ว แล้วไม่ท างาน และอ้างว่า เวลาเช้านัก แล้วไม่ท างาน 

อานิสงส์ของท างานส าเร็จ 
เมื่องานที่ท าเกิดความส าเร็จแล้ว สิ่งที่จะเกิดขึ้นตามมาแก่ผู้ท างานนั้นคือความสุขกายสุขใจ โดย

ความสุขที่จะเกิดขึ้นนี้สามารถแบ่งได้เป็นสองส่วน คือ สุขในโลกนี้ ได้แก่ ตนเองเกิดความสุข เพราะตนเองไม่
เป็นภาระให้กับคนอ่ืนและยังสามารถยืนด้วยล าแข้งของตนเองได้ เรียกว่าเกิดความภาคภูมิใจในตนเอง 
ตลอดจนเป็นที่อาศัยของคนอ่ืนได้ด้วย ซึ่งก็ถือว่าเป็นความสุขที่เกิดขึ้นจากการท างานเหมือนกัน เรียกว่าเป็น
ร่มโพธิ์ร่มไทรให้คนอ่ืนได้อาศัย และสุขในโลกหน้า ได้แก่ เมื่อตนเองท างานส าเร็จจนเกิดความสุข เพราะเกิด
ความภาคภูมิใจในตนเองและรู้สึกมีคุณค่าต่อสังคมแล้ว ย่อมได้ชื่อว่าเป็นผู้ตั้งตนอยู่ในความประมาทและยัง
เป็นเหตุปัจจัยสร้างคุณงามความดีต่อไปเรื่อยๆ จึงนับว่าการท างานให้มีความสุขนั้นเป็นเรื่ องส าคัญมากที่สุด 
เพราะความสุขที่เกิดขึ้นในการท างานจะช่วยท าให้ชีวิตในชาตินี้และชาติต่อไปเป็นเครื่องมือน าไปสู่ความสุข
สูงสุดคือนิพพานได้เหมือนกัน 

 
บรรณานุกรม 
กรมการศาสนา. (2525). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับหลวง. กรุงเทพฯ : การศาสนา. 
พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทธิ). (2533). มงคล 38. กรุงเทพฯ : พระนครการพิมพ์. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2533). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   13 

พระสมชาย ฐานวุฑฺโฒ. (2545). มงคลชีวิต ฉบับทางก้าวหน้า. กรุงเทพฯ : บริษัทฐานการพิมพ์ จ ากัด. 
พระพรหมคุณ าภรณ์  (ป .อ . ปยุตฺ โต ) . (2561). พจนานุ กรมพุ ทธศาสตร์  ฉบั บประมวลธรรม . 

http://www.84000.org/tipitaka/dic/index_dd.php. เข้าถึงข้อมูลเมื่อวันที่ 8 เมษายน 2561. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



14  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

มองมมุใหม่เพ่ือความเข้าใจจารวาก 
Looking at a New Perspective for Understanding Carvaka 

 
 

อานนท์ อุ่นธง  
Arnon Unthong 

นักศึกษาปริญญาโท สาขาวิชาพุทธศาสนาและปรัชญา 
M.A. Student, Department of Buddhism and Philosophy 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Graduate School Mahamakut Buddhist University 

E-mail : arenon_007@hotmail.com 
วันที่รับบทความ (Received) : 25 มกราคม 2562 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 2 มีนาคม 2562 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 5 มีนาคม 2562 

 
 
บทคัดย่อ 
 แนวคิดของปรัชญาอินเดียทุกระบบล้วนถือเอาความหลุดพ้นเป็นจุดหมายสูงสุดของชีวิต ส่วนจารวาก
ถือเอาความเพลิดเพลินทางกามารมณ์ ความสุขทางกามารมณ์ และความสนุกสนานเพลิดเพลิน เป็นอุดมคติ
ของชีวิตและเป็นยอดของความปรารถนาของมนุษย์ โดยหากมนุษย์ไม่แสวงหาความสุขทางประสาทสัมผัส
ขณะเมื่อยังมีชีวิตอยู่ การเกิดมาเป็นมนุษย์จะมีประโยชน์อะไร 
ค าส าคัญ: มอง, ความเข้าใจ, จารวาก 
 
Abstract 
 All Indian philosophical concepts hold that the liberation from passion as the 
ultimate destination of life. Carvaka attaints on pleasures, happiness, and carnal desire is the 
ideal of life. According to the concept of Carvaka claimed that if humans do not seek 
sensory happiness while still alive what is the benefit of being a human.  
Keywords: Looking, Understanding, Carvaka 
 
1. บทน า 
 ปรัชญาจารวากเป็นปรัชญาที่ส าคัญของอินเดียปรัชญาหนึ่ง จัดได้ว่าเป็นสสารนิยมอินเดียแบบโบราณ 
และมีมหาชนจ านวนมากชื่นชอบ เป็นปรัชญาที่เกิดร่วมสมัยกับพระพุทธเจ้า มีท่าทีแนวคิดที่แตกต่างจาก
ปรัชญาและศาสนาในอินเดียสมัยนั้น ปรัชญาอินเดียทุกส านักศาสดาผู้สอนจะมีคัมภีร์เป็นของตนให้ได้ศึกษา 
แต่ลัทธิจารวากไม่มีคัมภีร์ไว้ให้ได้ศึกษา เพราะฉะนั้น แนวคิดของลัทธิจารวากนี้ เราได้ศึกษาผ่านจากปรัชญา
ศาสนาอ่ืน ๆ ที่ได้บันทึกลัทธิจารวากไว้ การที่ลัทธิอ่ืนหรือศาสนาอ่ืนบันทึกเรื่องราวของลัทธิจารวากไว้เราก็
ต้องมีวิจารณญาณในการพิจารณา เพราะคนอ่ืนที่พูดถึงนั้นคือศัตรู และลัทธิจารวากไม่ได้พูดถึงตัวเขาเอง    
แต่เป็นคนอ่ืนที่พูดถึงเขา เวลาศัตรูพูดถึงศัตรูก็อาจจะมีอคติอยู่บ้าง  มีข้อน่าสังเกตว่าปรัชญาศาสนาในอินเดีย 

mailto:arenon_007@hotmail.com


วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   15 

เวลาศาสนา ก พูดถึงศาสนา ข มักจะพูดไม่ค่อยดี แต่ก็มีข้อน่าสนใจว่าเวลาพระพุทธเจ้าท่านพูดถึงศาสนาอ่ืน
ท่านจะค่อนข้างพูดไว้กลาง ๆ คือ ถ้าศาสนา ก พูดไว้อย่างนี้ ท่านก็จะบอกว่าท่านไม่ได้คิดอย่างนี้เท่านั้นเอง 
นั่นก็อาจจะเป็นเพราะด้วยบุคลิกลักษณะของพระพุทธเจ้า  
 ดังนั้น เราจะมาท าการศึกษาดูว่าลัทธิที่มหาชนจ านวนมากชื่นชอบ เป็นเพราะเหตุใด เป็นแนวคิดที่มี
อิทธิพลมากน้อยเพียงใดต่อคนอินเดีย และต่อปรัชญาและศาสนาของคนอินเดียในสมัยนั้น แม้เวลาจะล่วงเลย
มากว่า สองพันห้าร้อยปี แต่ครั้งหนึ่งลัทธิจารวากเคยมีตัวตนอยู่จริง ๆ  
 บทความนี้ได้ศึกษาปรัชญาจารวากโดยมีวัตถุประสงค์ ดังนี้ 1) เพ่ือศึกษาประวัติและความเป็นมาของ
ปรัชญาจารวาก 2) เพ่ือศึกษาแนวคิดที่ปรากฏในปรัชญาจารวาก 3) เพ่ือวิเคราะห์แนวคิดในปรัชญาจารวาก 
บทความนี้เป็นเชิงคุณภาพด้วยการศึกษาข้อมูลจากพระไตรปิฎก หนังสือ และเอกสารทางวิชาการ และ
น าเสนอด้วยวิธีพรรณนาวิเคราะห์ต่อไป 
 
2. ประวัติและความเป็นมาของปรัชญาจารวาก 
 ปรัชญาจารวากเป็นปรัชญาอินเดียสสารนิยมโบราณของอินเดีย ค าว่า จารวาก  มาจากค าว่า จารุ     
ที่แปลว่าสวยงามถ้าเกี่ยวข้องกับการเห็น และสวยงามถ้าเกี่ยวข้องกับการได้ยิน วาก แปลว่า ค าพูดค าจา     
เมื่อรวมกันจึงเป็น จารวาก หมายถึงส านักท่ีพูดแล้วฟังดูดี ฟังดูเข้าท่า และก็ให้เข้าใจว่าเป็นลัทธิที่เกิดร่วมสมัย
เดียวกับพระพุทธเจ้า ข้อมูลในการศึกษาปรัชญาจารวากนี้มีสองส่วนด้วยกันคือ น ามาจากคัมภีร์ในศาสนา
พราหมณ์ฮินดู ชื่อสรรพทัศนะสังคหะ เป็นคัมภีร์ที่รวบรวมแนวคิดของปรัชญาและศาสนาร่วมสมัยของผู้แต่ง
คัมภีร์เล่มนี้รู้จัก แล้วก็เอามาเขียนถึงและโต้แย้งในแง่มุมของศาสนาฮินดู ในคัมภีร์เล่มนี้นอกจากพูดถึงจารวาก
แล้วก็ยังพูดถึง ศาสนาเชน ศาสนาพุทธ ด้วย และเวลาพูดถึงศาสนาเหล่านี้เขาก็จะโต้แย้งว่า ในค าสอนของ
ศาสนาเหล่านี้มีจุดอ่อนอย่างนั้นอย่างนี้ ซึ่งอันนี้ก็เป็นลักษณะการเขียนงานทางปรัชญาอินเดียสมัยนั้น        
เป็นคัมภีร์ที่น่าจะแต่งหลังสมัยพุทธกาลแต่เนื้อหาก็พูดย้อนไปถึงสมัยพุทธกาล โต้แย้งชี้ให้เห็นจุดอ่อนในหลัก
ค าสอนทั้งของศาสนาเชน ศาสนาพราหมณ์ ฮินดู และพุทธศาสนา  
 เนื้อหาที่พูดถึงจารวากอยู่ในสูตร ๆ หนึ่งเรียกว่า พฤหัสบดีสูตร ค าว่าสูตรในอินเดียใช้เป็นค ากลาง ๆ 
หมายถึงข้อเขียนในทางปรัชญาและศาสนา ในพระสูตรบอกว่าเป็นการแสดงแนวคิดของเจ้าลัทธิจารวาก      
แต่ในพระสูตรไม่ได้บอกว่าเจ้าลัทธินั้นคือใคร ในคัมภีร์ของศาสนาพุทธไม่ได้มีการกล่าวถึงพฤหัสบดีสูตร        
แต่มีการกล่าวถึงเจ้าลัทธิจารวากชื่อ อชิตะ เกสกัมพล ในพระสูตรชื่อ สามัญญผลสูตร ส่วนในพฤหัสบดีสูตร
เนื้อหาก็คล้าย ๆ กับในพระไตรปิฎกของศาสนาพุทธ แต่ในพระไตรปิฎกจะกล่าวถึงไว้ชัดเจนกว่า ดังนั้น          
ในส่วนของการศึกษาปรัชญาจารวากนี้ จึงได้ท าการศึกษาผ่านจากพระไตรปิฎกของพระพุทธศาสนา  
 
3. แนวคิดทางอภิปรัชญาในปรัชญาจารวาก  
 ปรัชญาจารวากแม้จะมีความคิดเห็นรุนแรงไปในทางวัตถุนิยมจัด แต่ก็ยังเป็นประโยชน์ต่อระบบ
ปรัชญาอีกหลายระบบที่ไม่บัญญัติหรือวางกฎเกณฑ์ในการบูชาเทพเจ้าในค าสอนที่เหลื่อเชื่อจนเกินไป จะถือว่า
จารวากได้เป็นกระจกเงาอย่างดีแก่หลายระบบของปรัชญาอินเดียก็ได้ ทัศนะของปรัชญาจารวากสรุปได้ดังนี้ 
 1) ยืนยันว่าสรรพสิ่งเกิดจากการรวมตัวของธาตุ 4 
 2) ปฏิเสธการมีอยู่ของโลกหน้าและตัวตนหรืออาตมัน 
 3) ปฏิเสธการมีอยู่ของพระเป็นเจ้า 
 
 



16  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

4. แนวคิดทางญาณวิทยาในปรัชญาจารวาก 
          ส านักปรัชญาจารวากเชื่อว่าความรู้แท้มีอยู่อย่างเดียวคือ ประจักษประมาณ  (Perception) ประจักษ
ประมาณ คือ ประมาณหรือที่มาของความรู้ขั้นประจักษ์ หมายถึง ความรู้ตรง ได้แก่ ความรู้ที่ได้จากประสาท
สัมผัส หรืออินทรีย์ 6 คือ ตาเห็นรูป หูได้ยินเสียง จมูกได้กลิ่น ลิ้นลิ้มรส กายรู้ สึกสัมผัส และใจรู้อารมณ์ 
ความรู้ที่เกิดจากแหล่งความรู้ดังกล่าวนี้ เราเชื่อแน่ว่าเรารู้เองเป็นความรู้ตรง เพราะความรู้ สิ่งที่รู้ กับผู้รู้
สัมพันธ์กันโดยตรง อาการที่โยคีบุคคลมีสมาธิแน่วแน่ จิตอันเป็นสมาธินั้นสัมผัสกับอารมณ์จิตเกิดความรู้ขึ้น 
ความรู้นั้นถือว่าเป็นความรู้แท้อีกชนิดหนึ่งเหมือนกัน 
 
5. แนวคิดทางจริยศาสตร์ของปรัชญาจารวาก 
          จริยศาสตร์คือศาสตร์ทางศีลธรรม มีลักษณะสอดคล้องกับแนวความคิดทางอภิปรัชญาของลัทธินี้     
ซึ่งเป็นความคิดแบบวัตถุนิยมค าสอนของจารวากมีความสุขทางเนื้อหนังเป็นจุดหมายปลายทาง คติชีวิตของ
จารวากคือการ กิน ดื่ม และรื่นเริงส าราญ คตินี้สอดคล้องกับทรรศนะของจารวากที่ว่าไม่มีโลกหน้า ไม่มีการ
เกิดใหม่หลังจากตายแล้ว มนุษย์ทุกคนเกิดหนเดียว ตายหนเดียว คนดีคนชั่วมีจุดสุดท้ายของชีวิตอย่างเดียวกัน
นั่นคือจบลงด้วยความตาย ฉะนั้นมนุษย์จึงควรรีบตักตวงแสวงหาความสุขเสียให้เต็มที่ตั้งแต่เวลาที่ยังมีชีวิตอยู่ 
กินให้เป็นสุข ดื่มให้เป็นสุข และสนุกเสียให้อ่ิม ตายแล้วก็สิ้นสุดกันจะกินดื่มสนุกสนานอะไรไม่ได้อีกปรัชญา
จารวากได้กล่าวว่า จุดมุ่งหมายเพียงอย่างเดียวของมนุษย์ก็คือ การได้ความสุขทางประสาทสัมผัสจนพอใจท่าน
ไม่ควรกล่าวว่า ความสุขไร้ความหมายเพราะมีความทุกข์เจือปนอยู่ เราน่าจะฉลาดเพียงพอที่จะหาความสุขที่
บริสุทธิ์เท่าที่จะหามาได้และหลีกเลี่ยงความทุกข์ที่จะตามมา ดุจดังคนที่อยากกินปลา ก็ต้องน าปลามาทั้งตัว
พร้อมทั้งครีบและก้างของมันแล้วเลือกกินส่วนที่พอใจ หรือดุจคนที่อยากกินข้าวก็ต้องน าข้าวมาทั้งรวงและฟาง 
เลือกสรรส่วนที่กินได้จนพอใจ จงอย่าให้การกลัวความทุกข์มาขัดขวางการหาความสุข  
 ปรัชญาจารวากปฏิเสธเรื่องกรรมและผลแห่งกรรมอย่างที่เชื่อถือกันในระบบอ่ืนๆของปรัชญาอินเดีย 
การกระท าที่ดีส าหรับปรัชญาจารวากคือการกระท าที่สามารถน าความสนุกสนานเพลิดเพลินมาให้ได้มากที่สุด 
การกระท าที่ไม่ดี ได้แก่ การกระท าที่ก่อให้เกิดความเจ็บปวดและความไม่สบายแก่ร่างกายและจิตใจซึ่งควร
หลีกเลี่ยงให้ห่างไกล พวกปรัชญาจารวากถือจุดมุ่งหมายของชีวิตมีเพียงอรรถะและกามะที่จ าเป็นแก่ชีวิต 
นอกนั้นเป็นสิ่งไม่จ าเป็น ซึ่งหมายเอาว่าคนเราควรแสวงหาทรัพย์ เพราะทรัพย์สมบัติท าให้สามารถแสวงหา
ความสนุกสนานเพลิดเพลินในชีวิตได้เต็มที่ ความสุขทางเนื้อหนังหรือความสุขทางกามารมณ์เป็นความสุข
สูงสุด คุณธรรมไม่เป็นสิ่งจ าเป็นส าหรับชีวิต เพราะคนดีคนชั่วก็จบลงด้วยความตายเท่ากัน โมกษะหรือความ
หลุดพ้นจากทุกข์ก็ไม่จ าเป็นที่ต้องรีบแสวงหา ผู้ที่ทนทุกข์ทรมานหรือสละความสุขทางโลกียวิสัยเพ่ือแสวงหา
ความหลุดพ้น ได้ชื่อว่าคนโง่ตามทรรศนะของจารวาก เพราะความตายคือโมกษะหรือความหลุดพ้นที่ทุกคนมี
โอกาสบรรลุถึงได้เท่ากันโดยไม่ต้องแสวงหา บุคคลจึงควรแสวงหาความสนุกสนานเพลิดเพลินให้เต็มอ่ิมเสีย
ตั้งแต่ยังมีชีวิตอยู่ ตั้งแต่เวลาที่ความตายยังไม่มาถึงดังกล่าวนี้คือ อุดมคติซึ่ งเป็นสิ่งก าหนดแนวทางแห่งจริย
ศาสตร์ของปรัชญาจารวาก 
 ลัทธิปรัชญาอินเดียทั่วไปถือว่าธรรม 4 ประการเป็นจุดหมายสูงสุดของชีวิตเรียกว่า ปุรุษารถะ หรือ
ประโยชน์ของบุคคล คือ 
 1) อรรถะ การแสวงหาความเจริญก้าวหน้าให้แก่ชีวิตในด้านต่าง ๆ เช่น การศึกษาเล่าเรียน เพ่ือพร้อม
ที่จะประกอบอาชีพและโลกธรรมอ่ืนๆ 
 2) กามะ การแสวงหาความสุขตามโลกียวิสัย เช่น การประกอบอาชีพและการแต่งงาน เพ่ือสร้างความ
มั่นคงให้แก่ตัวและครอบครัว 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   17 

 3) ธรรมะ การปฏิบัติธรรมเพ่ือยกระดับจิตใจให้สูงขึ้นจะได้เข้าใจความจริงของชีวิตแล้วจะได้หาแก่น
สารให้แก่ชีวิต เพื่อเตรียมตัวเดินทางไปสู่โลกหน้า 
 4) โมกษะ การออกบ าเพ็ญพรตเพ่ือบรรลุโมกษะอันเป็นจุดหมายสูงสุดของชีวิต จะได้ไม่ต้องมาเวียน
ว่ายตายเกิดให้เป็นทุกข์อีกต่อไป  
           จารวากเห็นด้วยเพียง 2 ประการแรกเท่านั้น ส่วนธรรมะและโมกษะได้ปฏิเสธโดยสิ้นเชิง 
 
6. วิเคราะห์แนวคิดในปรัชญาจารวาก 
        ในพระไตรปิฎกกล่าวไว้ว่า  สมัยนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้าประทับอยู่ ณ สวนอัมพวันของหมอชีวกโกมาร
ภัจจ์ พร้อมด้วยภิกษุ 1,250 รูป เป็นวันขึ้น 15 ค่ าเดือน 4 พระเจ้าอชาตศัตรูประทับอยู่บนปราสาทนั่งชมดอก
โกมุทบาน ดอกโกมุทเป็นดอกบัวชนิดหนึ่งที่บานในเวลากลางคืน เข้าใจว่าพระเจ้าอชาตศัตรูคงจะสร้างสระน้ า
และปลูกดอกบัวไว้บนปราสาท ขณะนั้นพระเจ้าอชาตศัตรูได้เปล่งอุทานกับข้าราชบริพารว่าเป็นคืนที่
พระจันทร์เต็มดวงงดงามมาก รู้สึกอ่ิมอกอ่ิมใจ พาให้จิตใจสงบ โล่ง และต้องการที่จะเข้าไปพบสมณะหรือ
พราหมณ์ที่ใดที่หนึ่งจึงได้ตรัสกับเหล่าข้าราชบริพารให้แนะน า คนแรกบอกให้ไปพบท่านปูรณะกัสสปะ คนที่
สองบอกให้ไปพบท่านมักขลิโคศาล และต่อมาตามล าดับคืออชิตะ เกสกัมพล, ปกุธะ กัจจายนะ, สัญชัย เวลัฏฐ
บุตร, นิครนถ์ นาฏบุตร, ซึ่งทั้งหมดนี้ก็เป็นคนที่พระเจ้าอชาตศรัตรูเคยไปสนทนามาแล้วด้วยทั้งสิ้น จึงทรงนิ่ง
และไม่แสดงอาการใด ครั้นพระองค์เหลือบไปเห็นหมอชีวกโกมารภัจจ์นั่งสงบนิ่งอยู่จึงได้เอ่ยถาม ชีวกโกมาร
ภัจจ์เป็นแพทย์หลวงประจ าพระองค์ได้ทูลกับพระเจ้าอชาตศัตรูว่า พระผู้มีพระภาคเจ้าได้ประทับอยู่ในสวน
อัมพวันของตนพร้อมภิกษุ 1250 รูป พระเจ้าอชาตศัตรูไม่เคยพบพระพุทธเจ้ามาก่อน ก็เลยอาศัยคืนนั้นไปพบ
พระพุทธเจ้าที่สวนอัมพวันของหมอชีวกโกมารภัจจ์ 
 ในพระสูตรกล่าวว่าเมื่อพระเจ้าอชาตศัตรูไปพบพระพุทธเจ้า ก็ได้สนทนากับพระพุทธเจ้าและได้เล่าให้
พระพุทธเจ้าฟังว่าก่อนที่จะมาพบพระพุทธเจ้านั้นได้ไปพบใครมาบ้างแล้ว และในพระสูตรก็กล่าวไว้อย่าง
ละเอียดถึงแนวคิดของครูทั้ง 6 ว่าเขาคิดหรือสอนกันอย่างไร รวมถึงแนวคิดของ อชิตะ เกสกัมพล เจ้าลัทธิ
จารวากด้วยว่ามีแนวคิดอย่างไร โดยผ่านทางการเล่าของพระเจ้าอชาตศัตรูที่ได้เล่าถวายพระพุทธเจ้าใน
พระไตรปิฎกบันทึกแนวคิดของ อชิตะ เกสกัมพลไว้ว่า  
 ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ สมัยหนึ่ง ณ กรุงราชคฤห์นี้ หม่อมฉันเข้าไปหาครูอชิตะ เกสกัมพล ถึงที่อยู่      
ได้กล่าวว่า ท่านอชิตะ ศิลปศาสตร์เป็นอันมากเหล่านี้ คือพลช้าง พลม้า พลรบ พลธนู พนักงานเชิญธง 
พนักงานจัดกระบวนทัพ พนักงานจัดส่งเสบียง พวกอุคคราชบุตร พลอาสา ขุนพล พลกล้า พลสวมเกราะหนัง 
พวกบุตรทาส ช่างท าขนม ช่างกัลบก พนักงานเครื่องสรง พวกพ่อครัว ช่างดอกไม้ ช่างย้อม ช่างหูก ช่างจัก
สาน ช่างหม้อ นักค านวณ พวกนับคะแนน (นักการบัญชี) หรือศิลปศาสตร์เป็นอันมาก แม้อย่างอ่ืนใดที่มีคติ
เหมือนอย่างนี้ คนเหล่านั้น ย่อมอาศัยผลแห่งศิลปศาสตร์ที่เห็นประจักษ์ เลี้ยงชีพในปัจจุบันด้วยผลแห่งศิลป
ศาสตร์นั้น เขาย่อมบ ารุงตน มารดาบิดา บุตรภริยา มิตร อ ามาตย์ ให้เป็นสุขอ่ิมหน าส าราญ บ าเพ็ญทักษิณา
ทานอันมีผลอย่างสูง เป็นไปเพ่ือให้ได้อารมณ์ดี มีสุขเป็นผล ให้เกิดในสวรรค์ในสมณพราหมณ์ทั้งหลาย ฉันใด 
ท่านอาจบัญญัติสามัญผลที่เห็นประจักษ์ในปัจจุบัน เหมือนอย่างนั้นได้หรือไม่  
 เมื่อหม่อมฉันกล่าวอย่างนี้ ครูอชิตะ เกสกัมพล ได้กล่าวค านี้กะหม่อมฉันว่าดูกรมหาบพิตร ทานไม่มี
ผล การบูชาไม่มีผล การเซ่นสรวงไม่มีผล ผลวิบากแห่งกรรมที่ท าดีท าชั่วไม่มี โลกนี้ไม่มี โลกหน้าไม่มี มารดา
บิดาไม่มี สัตว์ผู้เกิดผุดขึ้นไม่มี สมณพราหมณ์ผู้ด าเนินชอบ ปฏิบัติชอบ ซึ่งกระท าโลกนี้และโลกหน้าให้แจ้งด้วย
ปัญญาอันยิ่งเอง แล้วสอนผู้อ่ืนให้รู้แจ้ง ไม่มีในโลก คนเรานี้ เป็นแต่ประชุมมหาภูตทั้งสี่ เมื่อท ากาลกิริยา      
ธาตุดินไปตามธาตุดิน ธาตุน้ าไปตามธาตุน้ า ธาตุไฟไปตามธาตุไฟ ธาตุลมไปตามธาตุลม อินทรีย์ทั้งหลายย่อม



18  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

เลื่อนลอยไปในอากาศ คนทั้งหลายมีเตียงเป็นที่ 5 จะหามเขาไป ร่างกายปรากฏอยู่แค่ป่าช้า กลายเป็นกระดูก
มีสีดุจสีนกพิราบ การเซ่นสรวงมีเถ้าเป็นที่สุด ทานนี้ คนเขลาบัญญัติไว้ ค าของคนบางพวกพูดว่า มีผล ๆ      
ล้วนเป็นค าเปล่า ค าเท็จ ค าเพ้อ เพราะกายสลาย ทั้งพาลทั้งบัณฑิตย่อมขาดสูญพินาศสิ้น เบื้องหน้ าแต่ตาย
ย่อมไม่เกิด ดังนี้  
 ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ เมื่อหม่อมฉันถามถึงสามัญผลที่เห็นประจักษ์ ครูอชิตะ เกสกัมพล กลับตอบถึง
ความขาดสูญ ฉะนี้ ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญหม่อมฉันถามถึงสามัญผลที่เห็นประจักษ์ ครูอชิตะ เกสกัมพล      
กลับตอบถึงความขาดสูญ เปรียบเหมือนเขาถามถึงมะม่วง ตอบขนุนส ามะลอ หรือเขาถามถึงขนุนส ามะลอ 
ตอบมะม่วง ฉะนั้นหม่อมฉันมีความด าริว่า ไฉน คนอย่างเรา จะพึงมุ่งรุกรานสมณะหรือพราหมณ์ผู้อยู่ในราช
อาณาเขตดังนี้ แล้วไม่ยินดี ไม่คัดค้านภาษิตของครูอชิตะ เกสกัมพล ไม่พอใจ แต่ก็มิได้เปล่งวาจาแสดงความไม่
พอใจ ไม่เชื่อถือ ไม่ใส่ใจถึงวาจานั้น ลุกจากที่นั่งหลีกไป 
 จากพระสูตรอธิบายได้ว่า พระเจ้าอชาตศรัตรูถามอชิตะ เกสกัมพลประเด็นแรกว่า ตัวท่านก็เป็น
นักบวชตั้งลัทธิมาเพ่ือสอนคน อะไรคือผลสูงสุด ที่จะพึงได้จากการที่ท่านตั้งลัทธิแบบนี้ขึ้นมา หรือถ้าจะให้
เข้าใจง่าย ๆ ก็คือถ้าจะมาสมัครเป็นลูกศิษย์แก่ท่าน ท่านจะมีอะไรดี ๆ ให้บ้าง ค าว่าดี ๆ ในภาษาบาลีใช้ค าว่า 
สามญฺญฃผล หลังจากถูกตั้งค าถาม อชิตะ เกสกัมพลตอบว่า ปรัชญาและศาสนาทั้งหลายในอินเดียยกเว้น
ส านักเรา สอนเหมือนกันหมดคือ 1) ในตัวมนุษย์มีของสองสิ่งประกอบกันเข้าและกายเป็นคน สิ่งหนึ่งก็คือ 
สสาร ค าว่า สสาร มีองค์ประกอบ 4  อย่าง คือ ดิน น้ า ไฟ ลม เป็นธาตุ ร่างกายของมนุษย์ประกอบด้วยธาตุ
ทั้ง 4 รวมเรียกว่า สสาร 2) นอกจากสสารในตัวมนุษย์ยังมีอีกสิ่งหนึ่งในบางศาสนาเช่น ศาสนาพราหมณ์
เรียกว่า อาตมัน ศาสนาเชนเรียกว่า ชีว สิ่งนี้ไม่ใช่สสาร เพราะมีสิ่งนี้อยู่ในตัวคน ท าให้คนมีความคิด มีอารมณ์ 
ความรู้สึก พูดได้ คิดได้ ร้องไห้ได้ หัวเราะได้ อิจฉาริษยาได้ มุมานะได้  
 ทั้งสองประเด็นที่กล่าวมานั้น อชิตะ เกสกัมพลบอกว่า ปรัชญาและศาสนาทั้งหลายในอินเดียกล่าว
เหมือนกันหมดซึ่งต่างจากส านักของตน ส านักของตนกล่าวว่า ไม่ได้กล่าวไว้ดังเช่นนั้น ส านักของข้าพเจ้าตั้งข้อ
สงสัยว่าสิ่งที่ศาสนาทั้งหลายของอินเดียเชื่อว่ามีอยู่คือ วิญญาณ มันอยู่ที่ไหน ส าหรับส านักเรา อะไรก็แล้วแต่ที่
ตรวจสอบไม่ได้ด้วยประสาทสัมผัส มองไม่เห็น จับต้องไม่ได้ ตรวจสอบด้วย ตา หู จมูก ลิ้น และกายไม่ได้      
การที่จะเชื่อว่าสิ่งนั้นมีอยู่ก็ไม่มีเหตุผล ถ้าเราจะส่องกระจกดูตัวเราสิ่งที่มันจับต้องได้มันคือ สสาร ความคิด 
อารมณ์ความรู้สึก เป็นสิ่งที่มองไม่เห็น แต่ว่ามันต้องมาจากสสาร ถ้าจะบอกว่าความคิดมาจากวิญญาณ        
แต่ว่าวิญญาณมันมองไม่เห็น ตรวจสอบไม่ได้ ถ้าจะบอกว่าวิญญาณเป็นต้นตอของความคิดก็ไม่มีเหตุผล 
 ดังนั้น สิ่งแรกเลยที่อชิตะ เกสกัมพลประกาศกับพระเจ้าอชาตศัตรูก็คือ ไม่มีวิญญาณอย่างที่ศาสนา
ทั้งหลายสอน มนุษย์ประกอบมาจากธาตุทั้ง 4 คือ ดิน น้ า ไฟ ลม สิ่งที่มาประกอบให้เป็นมนุษย์มันก่อให้เกิด
คุณสมบัติคือ การคิดได้ มีอารมณ์ความรู้สึกได้ พูดได้ ท านั้น ท านี้ได้ และคุณสมบัติอันนี้ซึ่งมันเป็นคุณสมบัติ
ของสสารมันละเอียดอ่อน มันเลยลวงให้คนจ านวนมากในอินเดียคิดว่ามีจิตหรือวิญญาณจริง ๆ ส่วนที่ปรากฏ
เป็นสิ่งมีชีวิต เป็นสัตว์ ต้นไม้ ภูเขา ความละเอียดอ่อนของสสารก็ต่างกัน ดังนั้น คุณสมบัติจึงต่างกันไปด้วย 
 ประเด็นต่อมา คือ เมื่อมนุษย์ประกอบขึ้นจากธาตุทั้ง 4 แล้วการประกอบขึ้นจากธาตุทั้ง 4 เช่น      
พระเจ้าอชาตศรัตรู ผู้ที่ประกอบธาตุทั้ง 4 ก็คือ พ่อแม่ของท่าน ก็แปลว่าชาติที่แล้วของท่านไม่มี เพราะท่านมา
จากเนื้อตัวของพ่อแม่ท่าน เมื่อร่างกายมีแต่สสารล้วน ๆ เมื่อตายไปชาติหน้าก็ไม่มี อันนี้คือการประกาศครั้งที่ 
2 ต่อพระเจ้าอชาตศัตรูว่า ชาตินี้ไม่มี ชาติหน้าก็ไม่มี มีแต่ชาติปัจจุบัน เหตุที่สอนแบบนี้เพราะจะได้โยงมาถึง
เรื่องของจริยศาสตร์ หลักการใช้ชีวิต ว่าถ้ามองชีวิตอย่างนี้แล้วจะใช้ชีวิตอย่างไร  
 หลักจริยศาสตร์ของลัทธิจารวากนี้เริ่มต้นโดยให้หลักกว้าง ๆ ไว้คือ เราอย่ามอบชีวิต หรือวันเวลาใน
ชีวิตเรา ให้กับสิ่งซึ่งเราตรวจสอบไม่ได้ว่ามีอยู่จริงหรือไม่ เช่น กรณีชาวพุทธไปท าบุญ แล้วเชื่อว่าเพ่ือจะได้ไป



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   19 

เกิดในสวรรค์ ถ้าใช้ทฤษฎีของ อชิตะ เกสกัมพล ต้องถามว่า เราแน่ใจได้อย่างไรว่าสวรรค์มีจริง ถ้าไม่แน่ใจแล้ว
ยังใช้ชีวิตเราท ากิจกรรมเพ่ือให้ได้สิ่งนี้มา หรือเพ่ือได้ไปอยู่ในที่นั้นที่เรียกว่าสวรรค์ ถือว่ามันเป็นกิจกรรมที่ไม่
ฉลาด เพราะอชิตะ เกสกัมพล คิดแบบนี้ จึงได้ตั้งค าถามกลับพระเจ้าอชาตศรัตรูว่า เวลาที่ ท่านไปหาศาสดา
ของศาสนาทั้งหลาย เช่น ศาสนา ก บอกว่าสร้างโลก รวมทั้งสร้างท่านมา ดังนั้น ให้หมั่นท าความดี เพื่อว่าพระ
เจ้าที่สร้างท่านมาจะได้ชอบใจท่าน เวลาท่านตายพระเจ้าก็จะได้เอาท่านไปอยู่ด้วย ถามจริง ๆ มั่นใจได้อย่างไร
ว่า พระเจ้ามีจริง สวรรค์ของพระเจ้ามีจริงแล้วเวลาท่านตายก็จะเหลือบางส่วนคือวิญญาณเพ่ือไปอยู่กับพระ
เจ้า ท่านมีหลักฐานอะไรสนับสนุนความเชื่อนี้ จากค าถามนี้ประมาณว่า พระเจ้าอชาตศัตรูหาหลักฐานมา
โต้แย้งได้หรือไม่ ถ้ายังหาไม่ได้แล้วยังท ากิจกรรมอุทิศชีวิตเพ่ือสิ่งเหล่านี้อยู่ มันก็แปลว่าไม่ฉลาด ดินแดนที่
ศาสนาทั้งหลายสอนอยู่ในขณะนั้น เช่น ดินแดนของพระเจ้า นิพพานของศาสนาพุทธหรือสิทธศิลาในศาสนา
เชน ตามทัศนะของ อชิตะ เกสกัมพล ถือว่าตรวจสอบไม่ได้ เมื่อตรวจสอบไม่ได้ การที่จะอุทิศชีวิตเพ่ือสิ่ง
เหล่านั้น เป็นการใช้ชีวิตที่ไม่ฉลาด  ตรงกันข้ามสิ่งที่ประจักษ์กับทุกคนว่ามีแน่ ๆ ในชีวิตนี้ก็คือความสุข ท่านได้
วิเคราะห์ว่าความสุขในชีวิตคน มันก็มีตั้งแต่ท่ีมันหยาบ ๆ เป็นความสุขทางกาย ไล่ไปจนถึงความสุขสูงสุดที่เป็น
ความสุข ก็เป็นความสุขทางวัตถุอยู่ แต่ว่ามันละเอียด เช่น สุขจากการมีครอบครัวดี ๆ มีมิตรสหายที่ดี สุขอัน
เกิดจากการอ่านหนังสือดี ๆ สุขจากการได้เสพงานศิลปะ ซึ่งทั้งหมดมันเป็นเรื่องที่จับต้องได้ อชิตะ เกสกัมพล 
บอกกับพระเจ้าอชาตศตัรูว่าท าไมท่านไม่ใช้ชีวิตหาของที่มันจับต้องได้เล่านี้ 
 ดังนั้น ทัศนะทางจริยศาสตร์ของลัทธิจารวากก็คือควรใช้ชีวิตแสวงหาสิ่งที่จับต้องได้ และสิ่งที่จับต้อง
ได้ก็อยู่ในโลกนี้ อย่าไปคาดหวังว่าจะได้ความสุขกับการไปอยู่กับพระเจ้า สุขจากการไปอยู่ในนิพพาน หรือสุข
จากการได้ไปอยู่ในสิทธศิลา สุขแบบนั้นมันเป็นสุขลม ๆ แล้ง ๆ ดังนั้นควรจะหาความสุขแบบที่จับต้องได้ 
เนื้อหาตอนหนึ่งในสรรพทัศนะสังคหะที่ อชิตะ เกสกัมพลพูดถึงศาสนาอ่ืนที่วิจารณ์แนวคิดแบบสุขนิยมของ
ลัทธิจารวาก บอกว่าศาสนาทั้งหลายมักบอกว่าความสุขในโลกนี้ไม่ใช่สุขล้วน ๆ มันมีทุกข์เจืออยู่ เช่น สุขจาก
การมีสามีดี ภรรยาดี ลูกดี มันไม่ใช่สุขล้วน ๆ มันมีทุกข์อยู่ วันหนึ่งที่ลูก ภรรยา หรือสามีเจ็บไม่สบายหรือตาย
นั่นแหละคุณจะเป็นทุกข์  
 ดังนั้น พอศาสนาทั้งหลาย มองว่าสุขทั้งหลายในโลกนี้ ไม่ใช่สุขล้วน ๆ มันมีทุกข์เจืออยู่ ศาสนา
ทั้งหลายก็มีแนวโน้มที่จะสอนว่า ดังนั้นอย่าไปสร้างครอบครัว อย่าไปคิดหวังว่าจะสร้างสวรรค์บนโลกนี้     
เพราะมันไม่มีหรอก เนื่องจากเพราะมันมีทุกข์เจืออยู่ แนวคิดนี้ในทัศนะของ อชิตะ เกสกัมพล บอกว่าเป็น
แนวคิดที่ประหลาด และเพ่ือที่จะแสดงแนวคิดที่ประหลาด ท่านได้ตั้งค าถามว่า เรากินปลาใช่ไหม และในปลา
ก็มีก้าง ศาสนาทั้งหลายในทัศนะของ อชิตะ เกสกัมพล เหมือนกับคนที่บอกว่าอย่ากินปลาเพราะปลามีก้าง
เดี๋ยวก้างจะติดคอ ฉันใดก็ฉันนั้น อย่ามีภรรยา สามี อย่ามีลูก เพราะว่า ในภรรยา สามี และลูก มันมีสภาวะ
ของทุกข์แฝงอยู่ เวลาที่คนเหล่านี้เจ็บป่วยหรือตายคุณจะร้องไห้เสียใจ ดังนั้น อย่ามี ให้ไปบวชอยู่เดี่ยว ๆ  
แนวคิดนี้เป็นแนวคิดที่ตลก ในทัศนะของอชิตะ เกสกัมพล คนฉลาดเขาย่อมรู้ว่าในตัวปลามีก้างอยู่ และเวลา
จะกินปลาก็ให้เอาก้างออกก่อนแล้วกินแต่เนื้อมัน เช่นกัน ศาสนาทั้งหลายบอกว่าเหล้าเป็นของซึ่งกินแล้วมันท า
ให้ท าลายสติสัมปชัญญะ กินแล้วเมา อชิตะ เกสกัมพลก็บอกว่าอันนี้ก็พูดแต่ในด้านไม่ดีของเหล้า เหมือนกับ
ก้างในปลา ในทัศนะของข้าพเจ้า เหล้ามันมีข้อดีเยอะ ดังนั้นจงเลือกกินแต่พอ ๆ ดี คัดเอาส่วนที่เป็นโทษของ
เหล้าออก อย่ากินมาก จนครองสติไม่อยู่ ให้กินแต่พอดี แล้วเวลาคุยกับเพ่ือนมันจะคุยกันสนุก  
 ศาสนาทั้งหลายมีภาพลักษณ์ที่ไม่ดี ต่อความสุขในโลกนี้ แล้วก็ให้ภาพลักษณ์ท่ีผิด ๆ ว่า เราอย่าหาสุข
เลยในโลกนี้เพราะมันมีทุกข์แฝงอยู่  ให้ไปหาสุขในโลกหน้า อย่ามาหาสุขในโลกนี้ ซึ่งอันนี้ตรงกันข้ามกับ
แนวคิดของ อชิตะ เกสกัมพล  



20  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 ทุกอย่างในจักรวาลรวมทั้งมนุษย์ด้วยมาจากสสารล้วน คุณสมบัติพิเศษคือ ความคิด ความอ่าน 
อารมณ์ ความรู้สึก ในมนุษย์ในสัตว์หรือแม้แต่ในพืชเป็นผลมาจากวิวัฒนาการที่พอเหมาะพอดีของสสารคือ   
ดิน น้ า ลม ไฟ ที่มาประกอบเป็นสิ่งเหล่านี้ขึ้นมา ชาติที่แล้วไม่มี ชาติหน้าไม่มี ดังนั้นอย่าไปอุทิศชีวิตให้กับสิ่ง
ซึ่งศาสนาทั้งหลายสอนว่าท่านจะได้พบในชาติหน้า การลงทุนกับสิ่งเหล่านี้เป็นการลงทุนที่ไม่ฉลาด อะไรคือ
การลงทุนที่ฉลาด ก็คือการหาความสุขในโลกนี้ซึ่งเป็นสิ่งที่จับต้องได้ แต่ส านักนี้ก็บอกว่าสุขมันมีตั้งแต่หยาบไป
ถึงละเอียดให้ค่อย ๆ ใช้ชีวิตไต่จากหยาบไปหาละเอียด  
 ถ้ามองกันตามปรัชญาสังคมแนวคิดนี้ก็มองการใช้ชีวิตแบบโลก ๆ การบริหารจัดการเพ่ือให้คุณภาพ
ชีวิตของมนุษย์มีความใกล้เคียงกันก็จะท าให้คุณภาพชีวิตของคนดีขึ้น การมีความสุขแบบประณีตเป็นความสุข
ระดับสูงตามทัศนะของลัทธิจากรวาก การมีเพ่ือน มีครอบครัว การฉลาดในการใช้จ่าย หาเงินมาได้แล้วไม่ใช้
จ่ายซื้อหาความสุข ถือว่าเป็นคนโง่ในทัศนะจารวาก ต้องรู้จักท างาน แน่นอนว่าก่อนท างานก็ต้องเรียนหนังสือ 
มีความรู้จะได้หาเงินได้พอสมควร รู้จักไปเที่ยว ไปดูของแปลก ๆ ใหม่ ๆ ซื้อหนังสืออ่าน เหล่านี้เป็นต้น  
 ในส่วนของเนื้อหาตอนท้าย ๆ ที่ค่อนข้างจะแรงของอชิตะ เกสกัมพล พูดกับพระเจ้าอชาตศัตรู เนื้อหา
ส่วนที่ 3 นี้เป็นการวิจารณ์ศาสนาร่วมสมัย ซึ่งในที่นี้ก็หมายถึง ศาสนาพราหมณ์ ฮินดู ศาสนาพุทธ และศาสนา
เชน คือศาสนาทั้งหลายถึงจะสอนต่างกันแต่เนื้อหามันเหมือนกันคือปฏิเสธว่าโลกนี้ไม่ใช่บ้านของเรา ที่เราจะ
หาความสุขอันถาวร ตามทัศนะของอชิตะ เกสกัมพลแล้ว โลกนี้มันจริง โลกหน้าต่างหากที่ไม่มี เป็นมายา ถ้า
คิดจะสร้างสวรรค์ต้องสร้างที่โลกนี้ ไม่ใช่คิดไปสร้างในโลกหน้า และประเด็นที่สองที่ศาสนาทั้งหลายมี
เหมือนกันก็คือมักจะบอกว่า มนุษย์เรามีข้อจ ากัดในการท าความดี สังเกตว่าในศาสนาจะมีนักบวช และคณะ
นักบวชนี้ ก็จะแวดล้อมศาสดาของศาสนา เช่น ศาสนาพุทธ มีพระพุทธเจ้าและก็มีพระภิกษุสงฆ์ ในศาสนาเชน
ก็เป็นแบบนี้ ส่วนในศาสนาพราหมณ์ก็มีคนท าหน้าที่สอนศาสนาคนเป็นนักบวช ศาสนาเหล่านี้จะสอนว่า  
ปัจเจกบุคคลมีความสามารถที่จะท าความดี เพ่ือที่จะบรรลุ ดินแดนของพระเจ้า เพ่ือจะบรรลุพระนิพพาน หรือ
เพ่ือที่จะบรรลุได้ไปอยู่ในสิทธศิลา ตรงกันข้าม ความดีที่ปัจเจกบุคคลท าโดยผ่านทางเอเย่นต์ คือตัวกลาง คือ
นักบวชในศาสนา จะมีพลังสูงสุด เหมือนในพระไตรปิฎกมีค าสอนว่า ถ้าเรามีข้าวหนึ่งจาน ถ้าเราเอาข้าวจานนี้
ไปให้แม่หมากินมันได้บุญน้อยกว่าถวายพระ แต่ถ้าถวายพระที่เป็นปุถุชน ก็ยังได้บุญน้อยกว่าถวายพระที่เป็น
โสดาบัน และก็ไล่ไปตามล าดับจนถึงพระอรหันต์ และก็ยังได้บุญน้อยกว่าการถวายแด่พระสัมมาสัมพุทธเจ้า 
 อันนี้เป็นข้อสังเกตของอชิตะ เกสกัมพล ว่าศาสนาทั้งหลายจะสอนตรงกันเลยว่า คุณท าความดีด้วยตัว
คุณเองเพ่ือจะไปสวรรค์ เพ่ือจะไปนิพพาน เพ่ือจะไปสิทธศิลาได้จ ากัด ถ้าคุณอยากจะไปสวรรค์คุณก็ต้อง
ท าบุญผ่านนักบวชในศาสนาพราหมณ์ ฮินดู ถ้าจะไปนิพพานก็ต้องท าบุญผ่านนักบวชในศาสนาพุทธ ถ้าจะไป
อยู่ในสิทธศิลาก็ต้องท าบุญผ่านนักบวชในศาสนาเชน ค าถามของอชิตะ เกสกัมพลก็คือว่า หมายถึงถามพระเจ้า
อชาตศัตรูว่า ท่ านไม่สงสัยระบบนี้หรือว่า มันเป็นระบบที่พวกนักบวช สร้างขึ้น เพ่ือหาประโยชน์           
ศาสนาทั้งหลายในอินเดียสมัยนั้น เป็นฝีมือการสร้างของคนฉลาดจ านวนน้อยนิดเพ่ือเอาเปรียบมหาชนที่โง่ 
ศาสนาทั้งหลายเป็นสิ่งที่คนฉลาดจ านวนไม่มากสร้างขึ้นเพ่ือเอาเปรียบ โดยบอกว่ามันมีที่แห่งหนึ่งที่จะได้ไปอยู่
เป็นอมตะหลังความตาย แต่จะไปอยู่เองที่นั่นไม่ได้ คุณต้องผ่านมาทางเรา ต้องบริจาคทรัพย์ให้กับเรา      
ท าบุญผ่านเราคุณถึงจะได้ไปอยู่ที่นั่น ระบบนี้เป็นระบบที่ตัวท่านอชิตะ เกสกัมพลรับไม่ได้ และก็ถามพระเจ้ า
อชาตศรัตรูว่าท่านรับได้หรือ 
 ตามเรื่องคัมภีร์เล่าว่า พระเจ้าอชาตศัตรูตอนนั้นมีปัญหาทางด้านจิตใจคือพระเจ้าอชาตศัตรูได้เป็น
กษัตริย์ด้วยการปฏิวัติโค่นล้มพ่อของตัวเอง โดยการจับพ่อคือพระเจ้าพิมพิสารไปขังคุกคือไม่ฆ่าทันที          
แต่ทรมาน แล้วก็ตั้งตัวเป็นกษัตริย์ มีอยู่วันหนึ่ง ตอนนั้นพ่อก็ยังอยู่ในคุก มเหสีของพระเจ้าอชาตศัตรู     
คลอดพระโอรส พระเจ้าอชาตศัตรูอยู่ในห้องฟังข่าวว่ามเหสีจะประสูติโอรสเมื่อใด มันเป็นเวลาตอนกลางคืน 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   21 

พอมีเสียงเคาะประตู พระเจ้าอชาติศัตรูเปิดประตูออกและมีคนสนิทมาทูลว่าพระมเหสีประสูติพระโอรสก็คือ
ลูกชาย ความรู้สึกว่าตัวเองได้ลูกชาย มันท าให้พระเจ้าอชาตศัตรูเกิดปิติ ขนลุก ทันใดนั้น พระเจ้าอชาตศัตรูก็
คิดว่าตอนที่พ่อเราได้ข่าวว่าได้เราซึ่งเป็นลูกชาย ท่านก็คงรู้สึกอย่างนี้ ก็ท าให้คิดถึงพ่อที่อยู่ในคุกตอนนั้น ก็เลย
รีบไปที่คุกเพ่ือที่จะไปสั่งปล่อยพ่อของตัวเอง ปรากฏว่าพ่อได้ตายแล้ว ซึ่งอันนี้แหละที่มันเป็นปมในใจของพระ
เจ้าอชาตศัตรู คือรู้สึกส านึกรักพ่อ ในวันที่ตัวเองเป็นพ่อ แต่มันก็สายไปแล้ว และพระเจ้าอชาตศัตรูก็พยายาม
ไปหาคนมาปลอบใจเรื่องนี้ ซึ่งอันที่จริงก็หวังว่าจะได้ค าปลอบใจจาก อชิตะ เกสกัมพล แต่ก็ไม่ได้อะไรเลย และ
นี้ก็เป็นเหตุผลว่าท าไมพระเจ้าอชาตศัตรูไม่สมัครเป็นลูกศิษย์ ประกาศตัว หรือปวารณาตัวว่าเป็นลูกศิษย์ของ 
อชิตะ เกสกัมพล และพอไปหาอาจารย์ท่านอ่ืน ๆ ก็พูดไม่ตรงใจ จนกระทั่งได้มาพบพระพุทธเจ้า ค าตอบเรื่อง
สามัญญผลของพระพุทธเจ้าเป็นที่คลายความทุกข์ในใจของพระเจ้าอชาตศัตรูมากที่สุด แต่หลังจากพระเจ้า
อชาตศัตรูกลับไปแล้ว พระพุทธเจ้าได้ตรัสกับภิกษุทั้งหลายว่า ถ้าพระเจ้าอชาตศัตรูไม่ได้ท าอนันตริยกรรมคือ
ฆ่าพ่อของตัวเอง วันนี้  คงจะได้บรรลุโสดาบันเป็นแน่ คือคนท าอนันตริยกรรมในศาสนาพุทธถือว่าจะไม่ได้
บรรลุถึงมรรคผลนิพพานในชาตินั้น ในท้ายที่สุด พระไตรปิฎกได้บันทึกไว้ว่า พระเจ้าอชาตศัตรูได้ประกาศตน
เป็นพุทธมามกะ  
 ประเด็นที่เราที่เราทราบว่า อชิตะ เกสกัมพลพูดหรือว่าสอนไว้อย่างไรก็มาจากการสนทนากันของพระ
เจ้าอชาตศตัรูกับพระพุทธเจ้าที่ได้บันทึกไว้ในพระไตรปิฎก  
 สรุปได้ว่า แนวคิดของลัทธิจารวากสรุปลงได้ 3 ทางคือ 1) อภิปรัชญา เชื่อว่า สิ่งที่มีอยู่จริงมีอย่าง
เดียวเท่านั้นคือ วัตถุธาตุ นอกนั้นไม่มีจริง ด้วยเหตุนี้จึงเรียกปรัชญาของส านักนี้ว่าสสารนิยม 2) ญาณวิทยา 
จารวากถือว่า ความรู้ที่เกิดจากประสาทสัมผัสได้เท่านั้นที่มีอยู่จริง เป็นความรู้ที่ถูกต้อง ปฏิเสธการอนุมาน 
ปฏิเสธคัมภีร์ ปฏิเสธค าบอกเล่า และแม้การคิดหาเหตุผลในจารวากก็ไม่ยอมรับ 3) จริยศาสตร์ ปรัชญาอินเดีย
ทุกระบบ นอกจากจารวากล้วนถือความหลุดพ้นหรือโมกษะเป็นจุดหมายสูงสุดของชีวิต และได้ว่างเป้ าหมาย
ของชีวิตไว้ 4 อย่าง แต่จารวากเห็นด้วยแค่ 2 อย่างคือ อรรถะหรือเห็นประโยชน์ คือ ทรัพย์ ยศ บริการ และ
กามะ คือความเพลิดเพลินทางกามารมณ์ ความสุขทางกามารมณ์ และความสนุกสนานเพลิดเพลินคือ อุดมคติ
ของชีวิต และจุดสุดยอดของความปรารถนาของมนุษย์ ถ้ามนุษย์เราไม่แสวงหาความสุข ทางประสาทสัมผัส 
ในขณะเมื่อยังมีชีวิตอยู่ จะมีประโยชน์อะไรกับการเกิดมาเป็นมนุษย์ กามสุขเป็นสิ่งมีค่าสูงสุด แม้จะเจือด้วยทุก
ก็ยังน่าปรารถนา 
 

บรรณานุกรม 
กรมการศาสนา. (2514). พระไตรปิฎก ฉบับหลวง. กรุงเทพฯ : กรมการศาสนาจัดพิมพ์.  
บุญม ีแก้วแท่น. (2541). ปรัชญา. กรุงเทพฯ : โอ.เอส.พริ้นติ้ง เฮ้าส์. 
พระครูปลัดสุวัฒนพุทธคุณ จนฺทาโภ. (2555). ศึกษาวิเคราะห์ปรัชญาจารวาก. กรุงเทพฯ : มหาจุฬาลงกร

ราชวิทยาลัย. 
พระครูโฆสิตพุทธิศาสตร์. (2551). ปรัชญาอินเดีย. กรุงเทพฯ : ประยูรสาส์นไทย การพิมพ์.  
สุนทร ณ รังษี . (2545). ปรัชญาอินเดียประวัติและลัทธิ . พิมพ์ครั้งที่  3. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์แห่ง

จุฬาลงกรณม์หาวิทยาลัย. 
สมภาร พรมทา. (2558). ปรัชญาจารวาก. https://www.youtube.com/watch?v=isHhFnGQw2Y. เข้า

ข้อมูลเมื่อวันที่ 5 ธันวาคม 2560. 
ฟ้ืน ดอกบัว. (2545). ปวงปรัชญาอินเดีย. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์ศยาม. 
วิธาน สุชีวคุปต์. (2558). อภิปรัชญา. พิมพ์ครั้งที่ 10. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามค าแหง. 
อดิ ศั ก ดิ์  ท องบุ ญ . (2546 ). ปรัชญ า อิน เดี ย . พิ ม พ์ ค รั้ งที่  3 . ก รุ ง เท พ ฯ : ร าชบั ณ ฑิ ต ยสถาน .



22  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

ม่อจื่อ : ผู้ปรารถนาโลกแห่งภราดรภาพ 
Mo Zhi : Who aspire the World of Fraternity 

 
 

พนมกร ค าวัง 
Phanomkorn Khamwang 

นักวิชาการอิสระ 
Independent Academician 

E-mail : pana_222@yahoo.com 
วันที่รับบทความ (Received) : 3 มกราคม 2562 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 25 มกราคม 2562 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 2 กุมภาพันธ์ 2562 

 
 
บทคัดย่อ 

ม่อจื่อเป็นนักปฏิบัตินิยม ชอบด ารงตนตามแบบวิถีปรัชญาแห่งตน และเขาชอบขวางกั้นกระแส
วัฒนธรรมแบบเดิม แต่ก็ไม่สามารถท าได้ เพราะคนในสังคมมีความเชื่อบางอย่างฝังรากมานาน ส่วนภราดร
ภาพในแบบของม่อจื่อนั้นคือการที่เขามีแนวคิดที่เป็นปฏิปักษ์ต่อการท าสงครามอย่างชัดเจน ถึงแม้ในยุคสมัย
ของเขานั้นจะหลีกเลี่ยงสงครามไม่ได้ก็ตาม ดังนั้น ม่อจื่อจึงอยากเห็นสงครามที่ยุติธรรม และเขาเองก็ต่อต้าน
สงครามทีเ่ป็นไปในลักษณะปลาใหญ่กินปลาเล็ก รัฐเข้มแข็งรังแกรัฐอ่อนแอ 
ค าส าคัญ: ม่อจื่อ, โลก, ภราดรภาพ 
 
Abstract 

Mo Zhi is a practitioner. He likes to live in the way of his philosophy and deterring 
the traditional culture but it not accessible because people in society have deep-rooted 
beliefs for a long time. Moreover, his ideal of fraternity is antagonistic to the war, even 
though in his living time he could not avoid war. However, Mo Zhi although wants to see a 
fair war. And he was against the war that seems like a big fish eats a little fish as same as 
with a strong state occupy a weak state. 
Keywords: Mo Zhi, the world, fraternity 
 
1. บทน า  

ก่อนที่จะท าความเข้าใจต่อประเด็นค าถาม หรือประเด็นของบทความนี้ควรต้องพิจารณาใน
ความหมายโดยรวมของค าว่า ภราดรภาพ เสียก่อน พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถานให้ความหมายของค า
ว่าภราดรภาพไว้ว่า ความเป็นฉันพ่ีน้อง พจนานุกรมฉบับอ่ืนๆ ก็ได้ให้ความหมายในท านองเดียวกัน        
ดังนั้นโดยบริบทแห่งอุดมคติ หรือโดยความเข้าใจ เราจึงมีทัศนะไปในทิศทางที่ว่า  ภราดรภาพ คือความเสมอ
เหมือนกัน ความรักกัน ความสามัคคีสมานฉันท์ ความเป็นน้ าหนึ่งใจเดียวกัน  



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   23 

อุดมคติของโลกแห่งภราดรภาพ จึงเป็นโลกแห่งเสรีภาพ เสมอภาค ภราดรภาพ ที่บุคคลอันเป็น
ปัจเจกชนพึงควรมี พึงได้รับ พึงยอมรับ มีเสรีที่จะคิด มีเสรีที่จะเชื่อหรือศรัทธา มีเสรีที่จะส่งสารรับสาร มีเสรีที่
จะศึกษาเล่าเรียน มีเสรีที่จะด ารงชีวิต มีความเสมอภาคเท่าเทียมตามกติกาของสังคมที่ตกลงร่วมกัน มีความรัก
ต่อเพ่ือนมนุษย์เฉกเช่นเป็นพี่น้องของตน     

ในทางการเมืองการปกครอง พ้ืนฐานความคิดเช่นนี้แม้จะเป็นไปได้  แต่หากว่ามีมากเกินไปหรือ
แพร่หลายเกินไป หรือมีคนน าไปตีความหรือน าไปใช้อย่างเกินเลยขอบเขตกฎหมาย ย่อมกลายเป็นความ
วุ่นวาย หรือกลายเป็นรากฐานความคิดกบฏ  โลกแห่งภราดรภาพจึงเป็นโลกที่ผู้คนปรารถนา แต่สามารถเกิด
ได้จริงหรือไม่ ยังต้องมีอีกหลายองค์ประกอบอันเป็นเหตุปัจจัยมาส่งเสริมควบคู่  ทั้งภาครัฐผู้ปกครอง ความรู้
ของผู้คนในสังคม วิธีคิดโดยรวมของสังคม จารีต วัฒนธรรม  หากเปรียบเทียบกับยุคสมัยปัจจุบัน ภราดรภาพก็
เหมือนสังคมนิยมประชาธิปไตย Social democracy   แตกต่างกันที่เป็นประชาธิปไตยในบริบทของสังคม
นิยมแบบใดเท่านั้น   

ในช่วงการปฏิวัติของฝรั่งเศส ค.ศ.1789-1799 เสรีภาพ เสมอภาค ภราดรภาพ หรือความตาย 
กลายเป็นค าขวัญที่ชาวฝรั่งเศสใช้ปลุกใจในครั้งนั้น  และต่อมากลายเป็นค าขวัญประจ าชาติ  ความคิดเสรีนิยม 
ปัจเจกชนนิยมแบบนี้ถูกปลูกฝังและเผยแพร่อย่างกว้างขวาง แม้แต่เหตุการณ์การเปลี่ยนแปลงการปกครองใน
ประเทศไทย ก็เริ่มจากคนหนุ่มผู้ไปศึกษาเล่าเรียนในฝรั่งเศสนี้เช่นกัน ตะกอนความคิดบางส่วนยังตกค้างและ
กลั่นกรองออกมาเป็นแนวคิดทางการเมือง เช่นแนวคิด ภราดรภาพนิยม Solidarisme ของอาจารย์ปรีดี     
พนมยงค์   

ความน่าสนใจ คือ ภราดรภาพนิยมในแบบของอาจารย์ปรีดี พนมยงค์ ซึ่งได้รับอิทธิพลโดยตรงมาจาก
ฝรั่งเศส เหมือนหรือแตกต่างจากปรัชญาภราดรภาพของม่อจื่อหรือไม่  ทั้งท่ีอยู่กันคนละทิศละทาง และห่างกัน
ด้วยช่วงเวลา ดังจะสามารถพิจารณาได้จากหลักการของ ภราดรภาพนิยม Solidarisme 

  
2. หลักการของภราดรภาพนิยม (Solidarisme) 

ลัทธิโซลิดาริสม์เริ่มต้นที่ ศาสตราจารย์ชาร์ลส์ จิ๊ด ซึ่งเป็นศาสตราจารย์ทางด้านเศรษฐศาสตร์
การเมือง แต่นอกแวดวงของมหาวิทยาลัยก็มีอีกคนหนึ่งซึ่งเรียกตัวเองว่าเป็น  Radical คือเลอง บูชัวร์
Soridarisme ในความหมายของชาร์ลส์ จิ๊ด มองว่า มนุษย์ในสังคมมีความเป็นอยู่ร่วมกัน โดยเปรียบเทียบกับ
องคาพยพของสิ่งมีชีวิตที่ท างานประสานสอดคล้องกัน เพ่ือการเป็นอยู่ของชีวิตนั้นเอง 

เลอง บูชัวร์ นักการเมืองคนส าคัญในสมัยสาธารณรัฐที่  3 เป็นนักทฤษฎีที่จัดระบบความคิด           
เป็นผู้ขยายความให้เป็นแบบแผนมากขึ้น เลอง บูชัวร์พยายามให้ค าอธิบายกับ Soridarisme ให้ชัดเจนขึ้นทั้ง
ในแง่ทฤษฎีและแนวทางปฏิบัติทางการเมืองและเลอง บูชัวร์ก็ใช้หลักคิด Soridarisme ในการท างาน 

สาระส าคัญของเลอง บูชัวร์ อยู่ตรงที่ว่า มนุษย์เกิดมามีเสรีภาพ แต่เสรีภาพนี้ต้องค านึงถึงคนอ่ืนด้วย 
หมายความว่ามนุษย์เกิดมามีเสรีก็จริง แต่มนุษย์นั้นผูกพัน มีหน้าที่ที่จะต้องปฏิบัติต่อเพ่ือนร่วมโลกของตนเอง
ด้วยในขณะเดียวกัน นั่นคือมนุษย์เกิดมาไม่ได้มีแค่เสรีภาพแต่มีหน้าที่ตามมาด้วย หน้าที่นี้เองที่เลอง บูชัวร์     
ได้น ามาใช้เป็นแก่นในการอธิบายลัทธิ Soridarisme ในเรื่องพันธะของมนุษย์ในทางสังคม 

พันธะในทางสังคมของเลอง บูชัวร์ ประเด็นส าคัญอยู่ที่ว่ามนุษย์นั้น นอกจากจะเป็นผู้มีสติปัญญาท า
ความเข้าใจธรรมชาติ รับรู้ สร้างองค์ความรู้ได้ด้วยสติปัญญาแล้ว อีกประการหนึ่งคือ มนุษย์ยังเป็นผู้มีจิตส านึก 
ความเป็นผู้มีสติปัญญาและความเป็นผู้มีจิตส านึก 2 ประการนี้เป็นองค์ประกอบพ้ืนฐานให้เลอง บูชัวร์พัฒนา
ความคิดเรื่อง Soridarisme ขึ้น คือ 1. มนุษย์ต้องใช้ความรู้ และ 2 มนุษย์ต้องค านึงถึงหลักศีลธรรม  



24  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

ตามที่กล่าวมานี้จึงเป็นจุดส าคัญที่ท าให้ความคิดแบบ Soridarisme มีน้ าหนักขึ้น เพราะในขณะนั้น
เป็นช่วงเวลาที่มีการโต้แย้งกันระหว่างความคิดแบบเสรีนิยมกับความคิดแบบสังคมนิยม และ Soridarisme    
อยู่ตรงทางสายกลางของสองแนวคิดท่ีสุดโต่งนี้ 

เลอง บูชัวร์ บอกว่าสิ่งที่ส าคัญที่สุดในการเข้ามารวมอยู่ในรัฐนั้น คือการต้องค านึงถึงความสัมพันธ์
ระหว่างมนุษย์ด้วยกันเอง รัฐนั้นเป็นอุปกรณ์อันหนึ่งในการช่วยให้สังคมก้าวต่อไปข้างหน้า แต่สิ่งที่ส าคัญในรัฐ
ก็คือความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ต่อมนุษย์ด้วยกันเอง 

การมองเห็นความส าคัญของความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ด้วยกันเอง เกิดจากการที่มองเห็นว่า
ความสัมพันธ์ที่เห็นได้ชัดจนที่สุดคือเรื่องการแบ่งงานกันท า การที่มนุษย์แบ่งงานกันท าในสังคมนั้น สันนิษฐาน
ได้ว่าเป็นการแบ่งงานกันเพ่ือที่จะช่วยเหลือซึ่งกันและกัน เพราะฉะนั้นหลักอีกประการที่ส าคัญของ 
Soridarisme ก็คือ การที่เราจะต้องช่วยเหลือเพ่ือนมนุษย์ในสังคมให้พ้นจากความเสี่ยงภัยต่างๆ ที่ชีวิตมนุษย์
แต่ละคนต้องประสบ 

หลักอีกประการหนึ่งของ Soridarisme คือ หลักเรื่องการเข้ามารวมกัน หรือเข้ามาช่วยกันท าหน้าที่
ท างานให้กับสังคม แต่ก็มีปัญหาว่าเมื่อเราวางความคิดเพ่ือช่วยเหลือผู้อ่ืนแล้ว เราจะนึกถึงรูปแบบอย่างไรได้
บ้ าง ซึ่ งก็ เป็นที่ ถกเถียงในหมู่ Soridarisme เช่น ชาร์ลส์  จิ๊ด  มองว่าน่ าจะน ารูปแบบสหกรณ์ มาใช้               
แต่ Soridarisme คนอ่ืนๆ อาจจะมองว่าอาจจะเป็นการกระจายอ านาจไปสู่องค์กรย่อยๆ เพ่ือรวมกลุ่มกันท า
หน้าที่ทางเศรษฐกิจ ท าหน้าที่ทางสังคมและการเมือง  

ต่อข้อถามที่ว่า ความต้องการภราดรภาพเพ่ิงมาปรากฏมีในช่วงปฏิวัติฝรั่งเศสหรือค าตอบเราสามารถ
ระบุได้เลยว่า “ไม่” สังคมดีงามเช่นนี้เป็นสังคมที่แลดูแล้วน่าจะสงบสุข นั่นย่อมอยู่ในความต้องการของชนทุก
เพศทุกวัยทุกสังคม แต่จะปรากฏได้จริงหรือเป็นเพียงอุดมคติเท่านั้นเอง  ในสังคมหัวเซี่ยหรือชาวจีนโบราณ 
แนวคิดภราดรภาพได้รับการรณรงค์โดยม่อจื่ออยูช่วงหนึ่งของหน้าประวัติศาสตร์  

ในสังคมจีนยุคโบราณท่ีผู้คนยังคงอยู่ภายใต้ระบอบชนชั้นศักดินาอันเข้มข้น แบ่งแยกศักดิ์และสิทธิ์กัน
อย่างชัดเจน ม่อจื่อ หรือม่อจื๊อ บั๊คจื๊อ (พ.ศ.74-153) เป็นผู้หนึ่งที่ต่อต้านระบอบศักดินา ต่อต้านสงคราม 
ปรารถนาให้ผู้คนรักสมานปรองดองกัน  ปรัชญาม่อจื่อได้ก าเนิดขึ้นในยุคนี้ ต่อมาอีกห้าร้อยปีจึงเริ่มแพร่หลาย
และมีอิทธิพลต่อสังคมจีน ตลอดชีวิตม่อจื่อเผยแพร่แนวคิดภราดรภาพ แต่ม่อจื่อไม่มีโอกาสได้เห็นได้สัมผัสโลก
แห่งอุดมคติของตน เพราะยุคสมัยนั้นประวัติศาสตร์จีนเรียกว่ายุคชุนชิว (ใบไม้ผลิ ใบไม้ร่วง) เป็นยุคของการ
รบพุ่ง ทั้งปีจะด าเนินการรบ ตั้งแต่ฤดูใบไม้ผลิถึงใบไม้ร่วง หยุดพักแค่ช่วงหนาวจัดเท่านั้น สังคมแห่งสงคราม 
สังคมแห่งการปกครองแบบนี้แม้จะเกิดปรัชญาร้อยส านัก (เหลาจื่อ ขงจื่อ เป็นต้น) แต่จะหวังโลกแห่งภราดร
ภาพ คงเป็นเรื่องท่ีเกิดได้ยากยิ่ง   
 
3. ม่อจื่อคือใคร 

ม่อจื่อ  (Mo Tzu) (พ.ศ. 74-พ.ศ. 153) ต าราภาษาไทยนิยมเรียกว่าบั๊คจื๊อ (ม่อเจีย คือชื่อเรียกส านัก
ปรัชญา) เป็นนักปรัชญาชาวจีน นับได้ว่าเป็นคู่แข่งผู้หนึ่งของขงจื๊อ หลักค าสอนของม่อจื่ออยู่ในหนังสือที่มีชื่อ
เดียวกับชื่อของเขา คือ ม่อจื่อ ประกอบด้วยข้อเขียน 53 บท เป็นทั้งข้อเขียนของเขาเองและที่สานุศิษย์ช่วยกัน
เรียบเรียงต่อเติม และมามีอิทธิพลเหนือชาวจีนหลังจากท่ีเขาตายไปแล้วประมาณ 500 ปี 

ม่อจื่อ มีชื่อจริงว่า มั่ว ตี๋ สถานที่เกิดไม่แน่นอน บ้างก็ว่ามาจากแคว้นสุ้ง (ปัจจุบันอยู่ระหว่างมณฑลเห
อหนานและมณฑลซานตง) บ้างก็ว่ามาจากแคว้นเดียวกับขงจื๊อ คือมาจากแคว้นหลู่ 

แนวความคิดของม่อจื่อเป็นปฏิปักษ์อย่างรุนแรงต่อแนวความคิดของขงจื๊ออย่างเห็นได้ชัด ถึงแม้ว่า
ความต้องการที่เหมือนกันคือ เพ่ือปรับปรุงให้สังคมดีขึ้น แต่ม่อจื่อไม่นิยมวิธีการของขงจื๊อ โดยโจมตีว่า       



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   25 

"เป็นวิธีการที่ไม่ได้ผลและเสียเวลา" ม่อจื่อเน้นถึง ประโยชน์และความใช้ได้ของขนบธรรมเนียมประเพณี
มากกว่าจะต้องยึดถือตามขงจื๊อทั้งหมด เชื่อในความเป็นไปของโลกหน้า สนับสนุนให้มนุษย์มีความรักซึ่งกัน
และกัน เขาเชื่อว่าความรักโดยไม่จ ากัดเชื้อชาติ วรรณะ ชนชั้น หรือความยากดีมีจน ประณามการท าสงคราม 

ความแตกต่างระหว่างแนวความคิดของขงจื๊อกับม่อจื่อนี้  ท าให้ขงจื๊อได้ รับขนานนามว่า               
"เป็นนักประมวลขนบธรรมเนียมประเพณีที่ดีมาใช้" แต่ม่อจื่อเป็น "นักวิจารณ์ นักติชม" นอกจากนี้ม่อจื่อยัง
ได้รับการยกย่องว่าเป็นผู้น าความรู้ทางด้านตรรกวิทยาเข้ามาใช้ในจีนเป็นคนแรก  เกี่ยวกับต าแหน่งผู้ปกครอง
ม่อจื่อมีความเห็นว่า "ผู้ปกครองควรได้ต าแหน่งเพราะความดีและความสามารถส่วนตัวมากกว่าได้มาโดยการ
สืบต าแหน่ง ถ้าผู้ปกครองไม่มีความสามารถก็ควรจะยกต าแหน่งนี้ให้ที่ปรึกษาจะดีกว่า" 

ม่อจื่อ จัดเป็นนักปรัชญาทางปฏิบัตินิยม pragmatism เพราะไม่เพียงแค่คิดหลักการ เผยแพร่
หลักการ การแสดงออกหลายๆอย่างของม่อจื่อยังแสดงให้เห็นถึงความมุ่งมาดปรารถนาที่จะท าให้ได้จริงตาม
แนวคิดของตน เช่นการจัดตั้งกองก าลังรักษาสันติภาพเป็นต้น   

ม่อจื่อศึกษาปรัชญาสองปีกของสังคมจีนอย่างปรุโปร่ง นั่นคือ ปรัชญาขงจื่อ และปรัชญาเหลาจื่อ 
ม่อจื่อมีชีวิตอยู่หลังจากที่ เหลาจื่อและขงจื่อเสียชีวิตไปแล้ว จึงไม่แปลกที่เขาจะน าเอาข้อดีมาใช้และช าแหละ
จุดด้อยอย่างรุนแรง จนพัฒนามาเป็นแนวคิดปรัชญาของตนเอง     

หากจะประมวลแนวคิดม่อจื่อ สามารถสรุปได้จากข้อความท่ีว่าม่อจื่อกล่าวว่า “อันว่าพิธีรีตองคือสิ่งใด
กันแน่ เหตุใดฆ่าคนผู้หนึ่งมีโทษถึงประหาร ส่วนผู้ท าสงครามรุกรานสังหารผู้คนนับพันนับหมื่น กลับได้รับการ
ปูนบ าเหน็จแซ่ซ้องสดุดี เหตุใดการลักขโมยไก่สุนัขและข้าวของผู้อ่ืนจึงถูกตราหน้าว่าเป็นโจร ส่วนชาติรัฐที่
ปล้นชิงตีเมืองผู้อ่ืน กลับเรียกขานว่ายอดขุนพล เหตุใดราษฎรจึงต้องประหยัดกินประหยัดใช้ จนถึงกับต้องหิว
โหยเหน็บหนาวจนตาย เพ่ือบ ารุงความฟุ้งเฟ้อฟุ่มเฟือยของผู้ปกครองรัฐ เหตุใดอ านาจการปกครองต้องเป็น
ของตระกูลใดตระกูลหนึ่งไปชั่วลูกชั่วหลาน ต่อให้ลูกหลานป่าเถื่อนดุร้ายเพียงไหนก็ตาม  เหตุใดคนสูงศักดิ์
เสียชีวิต ต้องกวาดต้อนคนเป็นๆไปร่วมกลบฝัง เหตุใดการจัดพิธีศพหนึ่งครั้ง เป็นเหตุให้ครอบครัวมั่งมีถึงกับขัด
สน ครอบครัวธรรมดาต้องกู้หนี้ยืมสิน เหตุใดคนผู้หนึ่งเสียชีวิต ลูกหลานต้องเสแสร้งโศกาอาดูร ไว้ทุกข์สามปี 
พิธีรีตองทั้งหลายทั้งปวงนี้.. เพ่ืออะไร”  

ม่อจื่อต่อต้านแนวคิดจารีตนิยมแบบขงจื่ออย่างหนัก เพราะเห็นว่าคร่ าครึและจ ากัดสิทธิผู้คนในสังคม  
ทั้งส่งเสริมชนชั้นศักดินาจนเกินงาม ในประเทศไทยม่อจื่ออาจไม่เป็นที่รู้จักอย่างกว้างขวาง แต่ในสังคมจีน
แนวคิดม่อจื่อมีอิทธิพลสูงมาก เป็นแนวความคิดส่วนหนึ่งของการปฏิวัติโดยประชาราษฎร์ในจีนมาทุกยุคสมัย 
กบฏคิ้วแดง กบฏโพกผ้าเหลือง กบฏไท่ผิง ลัทธิบัวขาว  แนวคิดสังคมนิยมในแบบชาวจีนอย่างปัจจุบันนี้        
ก็พอจะสังเกตเห็นร่องรอยปรัชญาม่อจื่อเช่นกัน 
 
4. ทัศนะทางปรัชญาของม่อจื่อเป็นอย่างไร 

อาจารย์เสถียร โพธินันทะ ได้สรุปทัศนะทางปรัชญาของม่อจื่อไว้ 7 ประการ ดังนี้ แผ่ความรักร่วมกัน      
มีผลประโยชน์สัมพันธ์กัน ปฏิปักษ์ต่อสงคราม บูชายกย่องบัณฑิต ท าตามผู้น า เจตนารมณ์แห่งพระเจ้า        
ไม่เชื่อโชคชะตา คัดค้านดนตรี  
 อาจารย์ฟ้ืน ดอกบัว ก็ได้สรุปทัศนะทางปรัชญาของม่อจื่อไว้ในท านองเดียวกัน แต่ได้ขยายเพ่ิมมากข้ึน  
เจริญเมตตา บ าเพ็ญประโยชน์แก่มนุษยชาติทั้งมวล เชื่อถือเทพเจ้า เลิกแบ่งชนชั้นวรรณะ และเลิกความ
หรูหราฟุ่มเฟือย เลิกล้มประเพณีที่สิ้นเปลือง ไม่เชื่อพรหมลิขิต คัดค้านดนตรี ส่งเสริมให้เพ่ิมประชากร    
ปลูกฝังความรักความเมตตาอย่างสากล ยกย่องบัณฑิต ท าตามผู้น า ปฏิปักษ์ต่อสงคราม ตั้งกองก าลังรักษา
สันติภาพ 



26  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

5. สังคมภารดรภาพแบบม่อจื่อเป็นอย่างไร 
 เมื่อพิจารณาจากทัศนะทางปรัชญาทั้งมวลของม่อจื่อ ผนวกกับการพิจารณาถึงสภาพแวดล้อม       
การใช้ชีวิต บริบททางสังคม เศรษฐกิจ การเมือง ในยุคสมัยนั้น จะเห็นถึงสายโซ่ทางความคิด ที่คล้องกันทีละ
เปลาะ จนฉายภาพสังคมอุดมคติของม่อจื่อออกมาได้ทั้งเส้น   
 ภารดรภาพจะมีได้อย่างไร หากผู้คนยังแบ่งเขาแบ่งเรา แบ่งว่าตนเป็นชนชั้นสูง ศักดินาสืบต่อมาชั่วลูก
ชั่วหลาน ส่วนคนในปกครองนอกเหนือสายเลือดก็นับเป็นข้าทาสบริวาร มีสุภาษิตจีนโบราณบทหนึ่งกล่าวว่า 
“สิบพ่อค้า ไม่เท่าหนึ่งพญาเลี้ยง” ที่หยามหมิ่นอาชีพค้าขายเช่นนี้ เพราะในสังคมจีนโบราณมีการแบ่งล าดับ
ความส าคัญสูงต่ าของอาชีพไว้ชัดเจน อาชีพพ่อค้าแม้จะมีความส าคัญด้านเศรษฐกิจ แต่กลับต่ าต้อยในแง่ศักดิ
นาทางสังคม  แม้ขงจื่อและสานุศิษย์จะให้ความส าคัญและรณรงค์ความรักเมตตาเสมอภาค  เช่น  ในบทหลี่อ
วิ้นต้าถงเพียน (จริยาน าพาสู่สันติภาพ) มีวรรคหนึ่งกล่าวว่า “อ่ีจี๋เหยินจือเหล่า  เคารพผู้ชราอื่นดุจผู้ชราในบ้าน
ตน” แต่ในความเป็นจริง ความแตกแยกทางชนชั้นของจีนเป็นเรื่องที่เด่นชัดมาก ม่อจื่อเองก็ได้รับการ
สันนิษฐานว่าจะมาจากชนชั้นกรรมกร หรือไม่ก็พวกทาส เพราะค าว่า ม่อ สามารถสืบค้นได้ถึงลักษณะของการ
สักรอยที่ใบหน้า อันเป็นการยืนยันชนชั้นแรงงานและทาส ม่อจื่อ จึงต่อต้านการแบ่งชนชั้นอย่างหนัก เผยแพร่
แนวคิดละเลิกการแบ่งชนชั้นวรรณะ เพราะเมื่อผู้คนอยู่ในชั้นวรรณะที่แตกต่าง การกินอยู่หลับนอน การใช้ชีวิต 
ย่ อมมี ค วามแตกต่ าง ก็ เ พ่ื อแสด งให้ เห็ น ถึ งล าดั บ ชั้ น ว่ าตนนั้ น ตั้ งอยู่  ณ  ชนชั้ น ใด  ศั กดิ น าใด                        
แต่ในขณะเดียวกันชนชั้นปกครองย่อมหวงแหนซึ่งอ านาจของตน ก็จะรณรงค์ให้เห็นความส าคัญของการแบ่ง
ชนชั้น สุดท้ายย่อมหนีความวุ่นวายหรือการกดขี่คนต่างชนชั้นไปไม่พ้นนั่นเอง   
 อีกประการหนึ่ง เพ่ือแสดงถึงฐานะของตน จึ งไม่สามารถหลีกเลี่ยงความหรูหราฟุ่มเฟือยไปได้        
เช่นเสื้อผ้าอาภรณ์ เมื่อชนชั้นสูงนุ่งห่มแบบใด ชนชั้นล่างก็อยากใส่แบบนั้นบ้างเพ่ือให้แลดูว่าตนมีฐานะทาง
สังคมที่ดี แม้จะขัดสนก็ยังอาจดิ้นรนให้ได้มาซึ่งอาภรณ์นั้น อาภรณ์ที่แบ่งชนชั้นของจีน ถึงขนาดมีกฎที่ว่า      
ผ้าชนิดใด สีใด ลวดลายใด ชนชั้นใดใช้ได้หรือไม่ได้ หากละเมิดแม้เพียงการนุ่งห่มก็มีโทษทัณฑ์ตามกฎหมาย   
 ในกรณีนี้ ก็ยังมีทั้ งอาหารการกิน และการใช้ชีวิตด้านต่างๆ นี่ เองคือสิ่ งที่ ม่อจื่อ เรือกกว่า             
ความฟุ่มเฟือย สังคมจะอยู่อย่างปรองดองสมานฉันท์เป็นไปในทิศทางเดียวกันได้อย่างไร  เมื่อคนกลุ่มหนึ่งกิน
ทิ้งกินขว้าง ส่วนคนอีกกลุ่ม อดอยากหิวโหยนอนหนาวตายข้างถนน  
 เมื่อชนชั้นปกครองเสียชีวิตการจัดพิธีศพที่ยิ่งใหญ่ก็ยิ่งสิ้นเปลือง การก่อสร้างสุสานขนาดใหญ่ใช้ทรัพย์
มากมาย แรงงานและระยะเวลาก็มากเกินจ าเป็น ทั้งที่ สุสานเหล่านี้ไม่ได้ช่วยจรรโลงให้ผู้คนอ่ิมท้องได้เลย 
ประเพณีชนิดนี้เองที่ม่อจื่อกล่าวว่าสิ้นเปลืองไร้ประโยชน์ อีกทั้งพิธีศพบางทีอาจขัดต่อสามัญส านึกทางศีลธรรม
เพราะมีการร่วมกลบฝังข้าทาสบริวารทั้งเป็น ผู้คนย่อมรักชีวิตตัวเอง การร่วมกลบฝังจึงเป็นสิ่งที่ม่อจื่อต่อต้าน
เช่นกัน ม่อจื่อจึงรณรงค์ในเรื่องของความเมตตา ความรักสากล   

แม้แต่การลุ่มหลงในดนตรีคีตศิลป์ ม่อจื่อก็มองว่าเป็นโทษมากกว่าเป็นผล ท าให้สิ้นเปลืองเงินทอง     
ทั้งฝั่งผู้แสดงและฝั่งผู้แสวงหาการแสดงนั้น, ดนตรีไม่สามารถท าให้คนหมู่มากอ่ิมท้องได้, ดนตรีไม่สามารถปก
ปักรักษาชาติเพื่อต่อต้านสงครามได้, ดนตรีเป็นรากแห่งความส ารวยส าราญ  
 หากพิจารณาจากเงื่อนปมการแบ่งชั้นวรรณะ แบ่งศักดินาสูงต่ า ก็เป็นเงื่อนที่ผูกจนสังคมยุ่งเหยิงได้ 
ท าให้เกิดประเพณีนิยมอ่ืนๆ ตามมาอีกมากมาย ทว่าเมื่อต้องการภารดรภาพในสังคม แต่กลับต่อต้านชนชั้น
ปกครอง (ซึ่งก็มีดีมีชั่วปะปนกันไป) แล้วสังคมจะเดินหน้าไปด้วยกฎเกณฑ์อันได ม่อจื่อจึงเชื่อในเรื่องของการ
ท าตามผู้น า ม่อจื่อไม่ปฏิเสธว่าสังคมต้องมีผู้น า ดังที่เขาได้กล่าวโดยสรุปว่า สังคมโบราณขาดบรรทัดฐาน
กฎเกณฑ์ ผู้คนจึงท าตามที่ตนอยากจะท า ก่อให้เกิดการรบราฆ่าฟัน  ดังนั้นต่อมาสังคมโดยรวมจึงเฟ้นหาผู้มี
ความรู้ความสามารถสูงสุดขึ้นมาเป็นผู้น า เพราะหากขาดผู้น าที่มีความสามารถ สังคมย่อมแตกออกเป็นหลาย



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   27 

ก๊ก หลายพวก สุดท้ายจะน ามาซึ่งความวุ่นวายให้ผู้คนในสังคม  ซึ่งบุคคลนี้จะต้องคัดเลือกมาจากความรู้และ
ความดีอย่างเด่นชัด แนวคิดนี้ก็มิได้แตกต่างจากประธานาธิบดี เพียงแต่ม่อจื่อเรียกว่า โอรสสวรรค์ (เทียนจื่อ) 
ม่อจื่อมิได้กล่าวต่อว่า หลังจากผู้น าเสียชีวิตไปแล้ว ควรคัดเลือกใหม่หรือสืบสันตติวงศ์  แต่หากพิจารณาตาม
ความรักชอบของม่อจื่อก็มีแนวโน้มจะสนับสนุนให้มีการเฟ้นหาคัดเลือก เพราะผู้น าในอุดมคติของม่อจื่อคือ  
กษัตริย์อวี่ ผู้เป็นต้นราชวงศ์เซี่ย กษัตริย์อวี่เป็นเพียงขุนนางเล็กๆ ที่ทุ่มเทใส่ใจในงานชลประทาน จนสามารถ
สร้างเขื่อนหยุดยั้งภัยพิบัติจากน้ าท่วมที่ชาวจีนภาคกลางต้องเผชิญมานับแต่โบราณได้ ด้วยคุณานุคุณนี้จึงได้รับ
แต่งตั้งให้เป็นกษัตริย์ต่อจากกษัตริย์ซุ่น  
 ด้านจริยศาสตร์ ม่อจื่อสนับสนุนให้เชื่อในเทพเจ้า (พระเจ้า) เพราะเมื่อผู้คนจะรักใคร่ปรองดองกัน   
จะเผื่อแผ่เมตตาแก่กัน ผู้คนสักกี่มากน้อยที่จะคาดหวังว่าท าไปเพ่ือสังคมสงบสุข  ดังนี้ พระเจ้าในความเชื่อ
ของม่อจื่อ จึงเป็นผู้ดลบันดาลวิบากให้ทั้งมวลไม่ว่าจะเป็นกรรมดี หรือกรรมเลว  พระเจ้าของม่อจื่อจึงเป็นผู้
ตอบสนองค าถามที่ว่า เราจะท าดีกับคนอ่ืนไปท าไม ไม่แตกต่างจากสังคมพุทธแบบไทย ที่เชื่อว่าศีล 5        
เป็นกรอบแห่งศีลธรรม เพราะกลัวบาปนั่นเอง   
 ในด้านการปกครอง ภารดรภาพของม่อจื่อแสดงออกชัดเจนใจเรื่องการเป็นปฏิปักษ์ต่อสงคราม        
แม้ยุคสมัยของม่อจื่อจะหลีกเลี่ยงสงครามไม่ได้  แต่ม่อจื่อก็อยากให้เป็นสงครามที่ยุติธรรม เขาจึงต่อต้าน
สงครามที่ปลาใหญ่กินปลาเล็ก รัฐเข้มแข็งรังแกรัฐอ่อนแอ  แต่เราจะห้ามโจรปล้นบ้านได้ อย่างไร หากเรามี
เพียงมือเปล่า ม่อจื่อจึงจัดตั้งกองก าลังของตนเองขึ้นมา มีก าลังพลราว 300 คน แต่มีความสามารถด้านการรบ
ทัพจับศึกมาก อีกทั้งเคารพภักดีต่อม่อดีอย่างถึงที่สุด ด้วยเงื่อนไขน้ าหนักของกองก าลังนี้ม่อจื่อจึงสามารถ
เจรจาหย่าศึกได้   
 
6. บทสรุป 
 แม้ม่อจื่อจะเป็นนักปฏิบัตินิยม สิ่งที่คิดออกมาได้ก็กระท าให้ประจักษ์ได้ กระท าตนเป็นแบบอย่างตาม
กรอบแนววิถีปรัชญาของตน แต่ก็มีหลายเรื่องที่ม่อจื่อไม่อาจขวางกั้นกระแสวัฒนธรรมได้ เพราะความเชื่อ
บางอย่างฝังรากมานับพันปี ม่อจื่อจะรื้อกระดานในช่วงอายุตนเองย่อมเป็นไปได้ยาก  
 แนวคิดบางประการก็ไม่มีข้อสรุปที่ชัดเจน เช่น เรื่องการคัดค้านดนตรี ต่อต้านความบ าเรอฟุ้งเฟ้อ 
ม่อจื่อก็มิได้ก าหนดว่า แค่ไหนถึงจะเรียกว่าฟุ้งเฟ้อฟุ่มเฟือย แค่ไหนจึงจะเรียกว่า ศึกษาเพ่ือรู้อย่างบัณฑิต    
แล้วภารดรภาพในแบบของม่อจื่อ ม่อจื่อเองก็ยังไม่มีโอกาสได้สัมผัสรับรู้ เพราะหลังจากม่อจื่อเสียชีวิต ชาติรัฐ
น้อยใหญ่ก็ยังรบพุ่งกันอย่างเอาเป็นเอาตาย จนประมาณ 150 ปีไห้หลัง ฉินสื่อหวงตี้ หรือ จิ๋นซีฮ่องเต้จึงก่อตั้ง
จักรวรรดิฉินได้ แต่ท้ายที่สุดด้วยการปกครองที่ขัดต่อวิสัยคุณธรรม จักรวรรดิฉินก็ล่มสลาย กลับมาเข่นฆ่ากัน
อีก วนเวียนเช่นนี้ไม่จบสิ้น 
 ในตอนต้นของบทความได้กล่าวว่า โลกแห่งภราดรภาพก็เหมือนสังคมนิยมประชาธิปไตย Social 
democracy แตกต่างกันที่เป็นประชาธิปไตยในบริบทของสังคมนิยมแบบใดเท่านั้น อีกทั้งตั้งอยู่บนพ้ืนฐานที่
เสมอภาคเท่าเทียมทั้งด้านการเมือง สังคม เศรษฐกิจ ดังนั้น ผู้คนในสังคมมีเสรีที่จะคิด ที่จะเชื่อ หรือสื่อสาร
ความต้องการของตน อันเป็นรูปแบบเด่นชัดของประชาธิปไตย ผู้คนในสังคมมีความเสมอภาคเท่าทียมกันที่จะ
ประกอบอาชีพ โดยอยู่ภายใต้กฎเกณฑ์อันเป็นธรรมตามที่รัฐก าหนด นี่คือทุนนิยมแบบธรรมาภิบาล          
ผู้คนในสังคมรักสมานไมตรีต่อกัน แบ่งปันกัน ให้โอกาสกัน และเข้าถึงรัฐสวัสดิการได้เหมือนกัน อันเป็น
แนวทางของสังคมนิยม      
 จึงเป็นที่น่าสนใจว่า หากม่อจื่อได้มาเห็นโลกปัจจุบันที่ประชาธิปไตยทั้งจริงทั้งปลอมเบ่งบานไปค่อน
โลก ยังมีสังคมนิยมอีกหลากหลายรูปแบบ ม่อจื่อจะมีทัศนะอย่างไร พอจะเรียกประชาธิปไตยแบบใด         



28  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

หรือสังคมนิยมแบบใด ว่าเป็นโลกแห่งภารดรภาพ ได้หรือไม่? หรือม่อจื่อจะระบุได้หรือไม่ว่าประเทศใดบ้าง    
ที่เป็นโลกแห่งภราดรภาพอย่างที่ม่อจื่อมุ่งมาดปรารถนา...     
 
บรรณานุกรม 
ฟ้ืน ดอกบัว. (2554). ปวงปรัชญาจีน. กรุงเทพฯ: สยามปริทัศน์. 
รายการโทรทัศน์ TNN2. (2556). การแบ่งชั้นวรรณะของจีน มีมาแต่สมัยใด. สาระจากเมืองมังกร ตอนที่ 30.  
ราชบัณฑิตยสถาน. (2545). ศัพท์บัญญัติอังกฤษ-ไทย. กรุงเทพฯ: ส านักงานราชบัณฑิตยสภา. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2556). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554 . กรุงเทพฯ: นานมีบุ๊คส์

พับลิเคชั่นส์. 
วิธาน สุชีวคุปต์. (2555). อภิปรัชญา. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยรามค าแหง. 
เสถียร โพธินันทะ. (2506). เมธีตะวันออก. กรุงเทพฯ : ก.ศ.ม. 
สกล นิลวรรณ. (2523). ปรัชญาจีน. กรุงเทพฯ : โอเดียนสโตร์. 
เสถียร โพธินันทะ. (2548). ปรัชญามหายาน. กรุงเทพฯ : มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
สถาบันปรีดี พนมยงค์. (2549). ปาฐกถา ภราดรภาพนิยม (Solidarisme) ของปรีดี พนมยงค์.  
Quale, G.Robina. (1 9 7 5 ) . Eastern Civilization. New Jersey: Prentice Hall, Inc., Englewood 

Cliffs, https://th.wikipedia.org. 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   29 

วัฒนธรรมองค์การที่มีผลต่อการปฏิบัติงาน 
The Effect of Organization Culture to Working Performances 

 
 

จักรี ศรีจารุเมธีญาณ  
Chakkree Sricharumedhiyan 

ชุติมา ศรีจารุเมธีญาณ  
Chutima Sricharumedhiyan 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตอีสาน 
Mahamakut Buddhist University Isan Campus 

E-mail : chakkree_2532@hotmail.com 
วันที่รับบทความ (Received) : 3 มกราคม 2562 

วันที่แก้ไขบทความ (Revised) : 20 กุมภาพันธ์ 2562 
วันที่ตอบรับบทความ (Accepted) : 23 กุมภาพันธ์ 2562 

 
 
บทคัดย่อ 
 วัฒนธรรมองค์การเน้นความสัมพันธ์ที่ส่งผลถึงระดับประสิทธิผล ของการปฏิบัติงานภายในองค์การ 
เนื่องจากมีความเชื่อและค่านิยมของบุคลากรนั้นสามารถส่งผลได้จากการน าความเชื่อมั่นในระดับสูงภายใน
องค์การ และความไว้วางใจต่อพันธกิจ ค่านิยม และความเชื่อ ซึ่งส่งผลต่อการสร้างความร่วมมือระหว่าง
บุคลากรในองค์การ น าความเชื่อมั่น ความคิด ค่านิยมไปปฏิบัติตามกรอบแนวคิดที่องค์การได้วางไว้โดยเฉพาะ
ความเชื่อและค่านิยมหลักท่ีมีความสอดคล้องกับนโยบายและการปฏิบัติงานภายในองค์การ ซึ่งความสัมพันธ์ที่
ท าให้เกิดการปฏิบัติงานต่อการสร้างประสิทธิผลในการท างานขององค์การ ได้แก่ การน าวิสัยทัศน์ ของผู้ก่อตั้ง
องค์การไปสู่การปฏิบัติให้สามารถเกิดขึ้นได้จริง รวมถึงการสร้างและพัฒนาวัฒนธรรมขึ้นมาเพ่ือให้มีความ
แข็งแกร่ง อันจะส่งผลต่อพฤติกรรมการท างานของบุคลากรในองค์การนั้นๆที่แสดงออกมาให้ความสอดคล้อง
กับสิ่งที่องค์การได้วางไว้อันจะน าไปสู่การปฏิบัติงานที่ได้ผล ท าให้องค์การมีการปฏิบัติงานได้ดีข้ึน 
ค าส าคัญ : วัฒนธรรมองค์การ, การปฏิบัติงาน, ความเชื่อ 
 
Abstract 

The organization culture related to the effectiveness level of an organization because 
beliefs and values can create an effect on the royalty of an organization, the trust of 
missions, values, and beliefs. These affect the cooperation between personnel in the 
organization thus the reliability, ideas, and values turning into practical; according to the 
conceptual framework of the organization, especially the beliefs and values that are the 
core policy of the organization. The relationships that affect the effectiveness of the 
organization are bringing visions of the founder into the practice. Moreover, creating and 
developing a strong culture which will affect personnel work behavior in the organization 
that will be consistent with what the organization has plated. In the same way, creating and 



30  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

developing culture as a strong culture that will affect the work behavior of the people in the 
organization that will appear to be consistent with what the organization has set. This will 
lead to success and make the organization become more efficient. 
Keyword: Organization culture, working, Belief 
 
1. บทน า 
 ปัจจุบันปัญหาการแข่งขันทางเศรษฐกิจที่สูงขึ้น และการแข่งขันกับเวลาเป็นผลให้องค์การสมัยใหม่    
ไม่ว่าจะเป็นหน่วยในงานภาครัฐและเอกชน มีความจ าเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องสามารถ ปรับตัวให้สามารถแข่งขัน 
ในโลกยุคปัจจุบัน ซึ่งสิ่งหนึ่งที่จะช่วยให้การพัฒนาองค์การให้สามารถแข่งขัน ปรับตัวได้ดังกล่าวคือการสร้าง
ระบบวัฒนธรรมองค์การที่มีประสิทธิภาพและประสิทธิผล ส่งผลประโยชน์ต่อบุคลากรการบริหารการ
ปฏิบัติงาน ซึ่งสามารถช่วยให้องค์การในปัจจุบันสามารถสร้างระบบการท างานที่ท าให้เกิดการผลักดันให้ธุรกิจ
ของตนเองนั้นสามารถเติบโตและได้เปรียบในการแข่งขันอยู่ตลอดเวลาโดยน าทรัพยากรที่มีอยู่ไปปฏิบัติ ด าเนิน 
ตามกรอบแนวทางในองค์การของตนให้สามารถบรรลุเป้าหมายที่ต้องการ โดยการสร้างวัฒนธรรมองค์การ
ดังกล่าวจ าเป็นต้องมีบุคลากรที่มีคุณภาพถือเป็นทรัพยากรส าคัญ สามารถสร้างความได้เปรียบแก่องค์การ      
ซึ่งสามารถเชื่อมโยงบุคลากรเข้ากับองค์การด้วยการสร้างวัฒนธรรมองค์การซึ่งประกอบไปด้วย วิสัยทัศน์ 
ค่านิยมองค์การ โครงสร้าง ระบบบริหารจัดการ การสร้างบรรยากาศการท างานที่ดี การมีทัศนคติที่ดีต่อ
องค์การ เพ่ือให้บุคลากรสามารถปฏิบัติงานได้ตามเป้าหมายที่องค์การได้ตั้งไว้เกิดผลการปฏิบัติงานที่คาดหวัง
ไว้แต่ทั้งนี้ การสร้างวัฒนธรรมองค์การก็สามารถเป็นทั้งแรงเสริมในด้านบวก และสามารถเป็นแรงเสริมในด้าน
ลบได้เช่นเดียวกัน (สิทธิโชค วรานุสันติกุล, 2546: 175 -176) 
 
2. ความหมายของวัฒนธรรมองค์การ  
 Edgar schein (1990: 111) ได้ให้ความหมายของวัฒนธรรมองค์การไว้ว่า วัฒนธรรมองค์การ คือ
รูปแบบคติพ้ืนฐานที่ถูกพบหรือพัฒนาขึ้นโดยคนกลุ่มหนึ่งเพ่ือช่วยในการ แก้ไขปัญหาที่ช่วยในการปรับตัวเข้า
กับสภาพแวดล้อมภายนอกหรือการประสานงานภายใน และช่วย ให้เกิดการท างานที่ดี แก้ไขปัญหานั้นๆ ได้จึง
ได้รับการก าหนดขึ้นและถ่ายทอดไปยังสมาชิกคนอ่ืน สมาชิกใหม่ในสังคมนั้น เพ่ือให้เป็นแนวทางในการแก้ไข
ปัญหา สามารถปรับตัวตามสภาพแวดล้อม (อ้างอิงในทิพวรรณ หล่อสุวรรณรัตน์, 2549)  
 พิทยา บวรวัฒนา (2547: 130) เห็นว่า วัฒนธรรมองค์การ หมายถึง ระบบความเข้าใจร่วม (Shared 
Meaning) ระหว่างสมาชิกในองค์การควรปฏิบัติตัวเช่นไร ประพฤติ เช่นไร รวมไปถึงองค์การที่ท างานอยู่นั้นมี
ลักษณะการท างานเช่นไร มีระบบการท างานรวมถึงด้านพฤติกรรมที่ถูกสะสมมาเป็นเวลานานในองค์การ
ระยะเวลาอันยาวนานและปรากฏออกมาในรูปแบบของความ เชื่อ (Belief) สัญลักษณ์ (Symbol) พิธีการ 
(Rituals) นิทาน (Myths) การเล่าเรื่อง และแนวทางการปฏิบัติต่าง ๆ  
 ศิริวรรณ เสรีรัตน์ และคณะ (2545 : 69) ได้ให้ค านิยามว่าวัฒนธรรมองค์การเป็นความเชื่อและ
ค่านิยมที่เกิดจากคนในสังคมร่วมกันซึ่งจะมีขั้นตอน  พิธีการการปฏิบัติที่ถูกจัดตั้งขึ้นมาเพ่ือท าให้สมาชิกใน
สังคมนั้นรู้สึกแตกต่างจากที่อ่ืน ไม่เหมือนองค์การอ่ืน สังคมอ่ืนซึ่งมีหลายองค์ประกอบได้แก่ ค่านิยมความ
เข้าใจบรรทัดฐานสัญลักษณ์พิธีต่างๆ เรื่องเล่าต านานและการปฏิบัติซึ่งสิ่งเหล่านี้เป็นค่านิยมร่วม (Shared 
Values) ซึ่งสมาชิกในองค์การนั้น สังคมนั้น รับรู้และตอบสนองต่อองค์การของพวกเขา ท าให้เมื่อเผชิญปัญหา
หรือเหตุการณ์อุปสรรคต่างๆ เข้ามา สมาชิกในสังคมนั้น องค์การนั้นก็จะน าค่านิยมร่วมดังกล่าวมาวิเคราะห์
สถานการณ์และแก้ไข  



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   31 

 สิทธิโชค วรานุสันติกุล (2540: 17-18) ได้ให้ค านิยามว่า เป็นชุดความคิดที่เป็นแบบแผน ชุดความคิด
ของคนในสังคม ซึ่งสมาชิกในกลุ่มมีความเชื่อชุดความคิดเดียวกันจึงส่งผลให้การแสดงพฤติกรรมที่ออกมาทั้ง
ภายในและภายนอกมีเหมือนกันโดยความคิดความเชื่อเหล่านั้นมีความสัมพันธ์ต่อพฤติกรรมที่แสดงออกมาและ
เป็นตัวกระตุ้นพฤติกรรมนั้นๆ ต่อสมาชิกในกลุ่มนั้น 
 วัฒนธรรมองค์การ สรุปได้ว่า เป็นเรื่องของความเชื่อ ค่านิยม และแนวทางการปฏิบัติ ที่องค์การ
ก าหนดขึ้นซึ่งสมาชิกในองค์การสามารถรับรู้ได้และมีความเข้าใจที่ตรงกันในการน าหลักการปฏิบัติร่วมนั้นมา
ปฏิบัติรวมถึงการแสดงพฤติกรรมที่มีร่วมกันออกมา ดังนั้นวัฒนธรรมองค์การจึงส่งผลต่ออิทธิพล ต่อการ
กระท าของบุคคลรวมไปถึงความคิดซึ่งการกระท า และความคิดดังกล่าว ท าให้การด าเนินงานมีลักษณะเฉพาะ
ออกมาที่มีความแตกต่าง มีความเฉพาะจากองค์การอ่ืน สังคมอ่ืน ดังนั้น วัฒนธรรมองค์การจึงมีอิทธิพลต่อ
พฤติกรรมมนุษย์ในองค์การ 
 
3. ประเภทวัฒนธรรมองค์การแบบรูปแบบพฤติกรรม  
 Handy C (1950) รูปแบบวัฒนธรรมตามพฤติกรรมซึ่งมีลักษณะสอดคล้องตามต านาน ของเทพเจ้า
กรีก แบ่งเปน็ 4 รูปแบบ (อ้างอิงใน พรรัตน์ รัตนศิริวงศ, ์ 2562: ออนไลน์) ดังนี้  
 1. วัฒนธรรมที่เน้นบทบาท (Apollo หรือ Role Culture) เป็นวัฒนธรรมที่มุ่งเน้นบทบาทหน้าที่ 
ต าแหน่ง มีการก าหนดอ านาจ หน้าที่และความรับผิดชอบที่ก าหนดไว้ชัดเจนเป็นลายลักษณ์อักษร  ลักษณะ
โครงสร้างขององค์การมีการแบ่งและก าหนดโครงสร้างองค์การตามล าดับสายการบังคับบัญชาลงมาตามล าดับ 
รวมถึงกฎระเบียบ ข้อบังคับขององค์การที่มีความชัดเจนเป็นระบบมีลายลักษณ์อักษรในการปฏิบัติงานต่างๆ
ขององค์การให้สมาชิกในองค์การได้ทราบซึ่งสามารถพบเห็น  ลักษณะการปฏิบัติงานแบบนี้ทั้งองค์การภาครัฐ
และเอกชนขนาดใหญ่ทั่วไปท าให้เมื่อมีลักษณะองค์การที่มีขนาดใหญ่มีลักษณะการท างานที่ท าให้ค่อนข้าง
ล่าช้าต่อการปรับเปลี่ยน เปลี่ยนแปลงต่อ สภาพแวดล้อมขององค์การ การปฏิบัติงานตามล าดับบังคับบัญชาลง
มาสู่การปฏิบัติ ระบบการท างาน เน้นการท างาน ปรึกษา หารือ ประชุม ในการปฏิบัติงานร่วมกัน  
 2. วัฒนธรรมเน้นที่ งาน (Athena หรือ Task Oriented Culture) เป็นวัฒนธรรมที่ส่งเสริมให้
คนท างานกันเป็นระบบ  เป็นเครือข่ายร่วมกัน ท างานเป็นทีม โดยมีส่งเสริมสนับสนุน บุคลากรในองค์ การให้
น าความรู้ที่ตนเองมีมาใช้มีการพัฒนาความรู้ให้แก่สมาชิกในองค์การเพ่ือที่จะได้ช่วยน าความรู้ของสมาชิกมา
พัฒนา มีการพัฒนาที่ริเริ่มใหม่อยู่เสมอ คิดค้นสิ่งใหม่ๆอยู่เสมอ หาวิธีการปรับปรุงแนวทางอยู่ตลอด เพ่ือที่จะ
สามารถแข่งขันกับองค์การอื่นๆได้โดยรูปแบบวัฒนธรรมองค์การแบบนี้เหมาะแก่องค์การที่มีภาวการณ์แข่งขัน  
 3. วัฒนธรรมที่ เน้นบทบาทในการมีความอิสระเฉพาะตัวบุคคล (Dionysus หรือ Existential)       
เป็นวัฒนธรรมองค์การที่เน้นความเป็นปัจเจกสูง สมาชิกในองค์การจะมีอิสระ อ านาจ หน้าที่ในการบริหาร 
ตัดสิน ท างานได้อย่างอิสระ ระบบโครงสร้างองค์การมีการออกแบบให้บุคคล สามารถใช้ความรู้ความสามารถ 
ที่มีความหลากหลายในองค์การ โดยส่งผลต่อระบบประสิทธิภาพ ประสิทธิผล ระบบการปฏิบัติงานในองค์การ
ซึ่งส่วนมากใช้ในสถาบันการศึกษา สถาบันวิจัยที่ต้องการผลงานทางวิชาการ ที่ต้องการงานที่หลากหลาย  
 4. วัฒนธรรมแบบเป็นผู้น า (Zeus หรือ Leader Culture) เป็นวัฒนธรรมที่ผู้น า เป็นเสาหลักในการ
บริหารมีอ านาจในการตัดสินใจโดยจะมีกลุ่มผู้น า เป็นกลุ่มผู้บริหารที่เป็นผู้ชี้น าองค์การมีความสามารถในการ
ตัดสินใจและวางทิศทางการท างานให้แก่สมาชิกในองค์การ เพ่ือให้บรรลุผลโดยความสามารถของผู้น านั้น     
เป็นตัวชี้วัดความส าเร็จในการน าองค์การและสร้างความไว้วางใจ  เชื่อใจในการบริหารแก่สมาชิกในโดย
ลักษณะโครงสร้างองค์การมีขนาดกะทัดรัดแต่มีความครอบคลุม สามารถรับรู้ข่าวสารและแลกเปลี่ยนภายใน
องค์การได้อย่างรวดเร็ว 



32  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

4. ประเภทวัฒนธรรมองค์การตามการแบ่งตามระดับ 
 Edgar schein (1990:109-119) ได้กล่าวว่า ประเภทวัฒนธรรมองค์การมีหลายระดับ ขึ้นอยู่กับว่าจะ
ใช้กับบุคคลในระดับใดภายในองค์การ ซึ่งวัฒนธรรมบางอย่างในองค์การสร้างขึ้นมา เพ่ือผู้บริหารโดยเฉพาะแต่
ก็มีวัฒนธรรมองค์การอีกหลายอย่างที่องค์การสร้างขึ้นเพ่ือผู้ปฏิบัติ ซึ่งสามารถแบ่งประเภทวัฒนธรรมตาม
ระดับได้ดังนี้  
 1. ประเภทวัฒนธรรมองค์การระดับกายภาพ วัฒนธรรมระดับนี้เป็นวัฒนธรรมในระดับพ้ืนผิวเป็น
พ้ืนฐานที่เป็นสิ่งที่มองเห็นได้สัมผัสได้ทั้งการจับต้อง ได้ยิน รู้สึกได้ง่ายผ่าน ประสารทสัมผัส ผ่านการรับรู้เมื่อ
เข้าไปในองค์การ โดยแบ่งได้เป็น 3 ลักษณะย่อยๆ ดังนี้  
 1) ประเภทวัตถุสิ่งของ เช่น ตราสัญลักษณ์ขององค์การ อาคารสถานที่  การวางผังส านักงาน       
เครื่องแต่งกายของบุคลากร  อุปกรณ์ส านักงาน ฯลฯ  
 2) ประเภทพฤติกรรมของบุคคลเช่น พฤติกรรมการแสดงออกทางร่างกาย เช่น กิริยาท่าทาง การใช้
ค าพูดในการสนทนา  การติดต่อประสานงาน ขั้นตอนพิธีกรรมต่าง ๆ  
 3) ประเภทภาษา เช่น คติพจน์   ค าขวัญ   ค่ านิยมภายในองค์การ ค าศัพท์ เฉพาะที่ ใช้กัน            
เฉพาะสมาชิกภายในองค์การ  
 2. ประเภทวัฒนธรรมระดับค่านิยม เป็นสิ่งที่บ่งบอกเป็นหลักการเป้าหมายและมาตรฐานทางสังคม 
จึงท าให้ทราบว่าค่านิยมเป็นกรอบแนวทางในการก าหนดให้สมาชิกขององค์การให้ความส าคัญ ความสนใจ 
เชื่อมั่นในสิ่งใดสิ่งหนึ่ง เช่น คุณภาพ ประสิทธิผลและประสิทธิภาพ จิต บริการ ส านึกสาธารณะ (Public 
Mind) ความอาวุโส ความซื่อสัตย์ ฯลฯ ค่านิยมนี้จะเป็นพ้ืนฐานในการตัดสินว่าสิ่งไหนมีความถูกต้องหรือ
ผิดพลาดในองค์การหรือสังคมนั้น  
 3. ประเภทวัฒนธรรมระดับฐานคติคือความจริงอย่างใดอย่างหนึ่งที่ถูกพิสูจน์ออกมาว่ามีอยู่จริง เป็น
จริงซึ่งทุกคนในองค์การยอมรับว่าฐานคติเป็นสิ่งที่สมาชิกในองค์การแสดงออกมาโดยไม่รู้ ตัว  ซึ่งพฤติกรรมที่
แสดงออกมานั้นสะท้อนให้เห็นว่าความเชื่อที่คิดว่าเป็นจริง เช่น ท าดีได้ดีฐานคตินี้จะมีอิทธิพลต่อการรับรู้
ความรู้ความคิด การกระท า เพ่ือบรรลุจุดมุ่งหมายของคนในสังคมและองค์การนั้นซึ่งสมาชิกยอมรับปฏิบัติโดย
ไม่มีข้อแม้ไม่มีข้อสงสัย ข้อค าถามใดๆ 

ตารางที่ 1 ระดับวัฒนธรรมองค์การ 
ระดับวัฒนธรรม ความหมาย ตัวอย่างวัฒนธรรม 

กายภาพ วัฒนธรรมที่มองเห็น และสามารถจับต้องได้ เอกสารที่เขียนเป็นลายลักษณ์ อักษร การ
แต่งกายของสมาชิก องค์การ พิธีกรรมต่าง 
ๆ 

ค่านิยม ความเชื่อเกี่ยวกับสิ่งที่ควรจะเป็นในองค์การ ปรัชญา วิสัยทัศน์  พันธกิจ  ฯลฯ ของ
องค์การ 

ฐานคต ิ ความคิดหรือการกระท าเพ่ือบรรลุเป้าหมาย 
ซ่ึงสมาชิกยอมรับปฏิบัติโดยไม่ตั้ งค าถาม 
หรือข้อสงสัย (taken-for granted) 

มาตรฐานการท างาน วิธีการท างานที่
สมาชิกองค์การเชื่อมมั่นในการท างาน 

ที่มา : Edgar schein (1990) 
 
 
 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   33 

5. แนวคิดผลการปฏิบัติงาน  
 ความหมายแนวคิดผลการปฏิบัติงาน ได้มีแนวคิดของนักทฤษฎีหลายท่านได้ให้ค านิยาม ซึ่งผู้ศึกษาผล
การปฏิบัติงาน (Performance) ได้สรุปความหมายและค านิยามดังนี้  Armstrong (2009) ได้มีการให้แนวคิด
เกี่ยวกับด้านผลการปฏิบัติงานไว้ดังรายละเอียดดังนี้ (อ้างอิงในกัลยาณี คูณมี, 2554: 39-40) 
 1) จะต้องเกิดความสัมพันธ์ที่สามารถเชื่อมโยงกันได้โดยกลยุทธ์ด้านทรัพยากรมนุษย์กับกลยุทธ์ของ
องค์การซึ่งท าให้เกิดประสิทธิผลสูงสุด (Strategic fit)  
 2) คนเป็นทรัพยากรที่มีค่าขององค์การ เป็นสินทรัพย์ (Asset) ควรค่าแก่การลงทุนเพ่ือมูลค่าเพ่ิม 
(Value added) ให้กับบุคลากรในองค์การโดยใช้กระบวนการต่างๆมาช่วยในการบริหารจัดการทั้งการพัฒนา
ทรัพยากรมนุษย์การบริหาร  
 3) ระบบการบริหารผลตอบแทนที่ เป็นธรรม การให้รางวัลจะต้องให้ตามสมรรถนะตรงตาม
ความสามารถทักษะและผลการปฏิบัติงานของแต่ละบุคคล  
 4) สร้างความผูกพันกับองค์การ (Commitment) ให้บุคลากรได้เกิดความไว้วางใจต่อกันและกันใน
องค์การโดยมีเป้าหมายเพ่ือให้องค์การเกิดผลลัพธ์ที่วางไว้คือเพ่ือเกิดผลิตภาพ (Productivity) ก าไร (Profit) 
และมีคุณภาพชีวิตการท างานที่ดีขึ้น โดยการบริหารผลการปฏิบัติงาน หมายถึง เป็นกระบวนการการท างาน
เชิงกลยุทธ์และบูรณการการท างานที่ส่งผลต่อความส าเร็จในการปฏิบัติงานขององค์การ และมีความยั่งยืน
เพ่ือที่จะมีการปรับปรุงผลการปฏิบัติงานของบุคคล โดยที่ต้องการพัฒนาสมรรถนะของบุคลากรแต่ละคนและ
ทีมงาน ซึ่งการบริหารผลการปฏิบัติงานขององค์การนั้นเป็นกลยุทธ์ในการท างาน เนื่องจากสามารถส่งผลไปยัง
การเปลี่ยนแปลงภายในขององค์การและให้สามารถอยู่รอด เติบโตไปสู่สภาพแวดล้อมที่เปลี่ยนไปได้ทั้งนั้น 
เพ่ือให้บรรลุเป้าหมายระยะยาวขององค์การด้วยการบริหารผลการปฏิบัติงานจึงมีลักษณะการท างานที่มีการ
บูรณการร่วมกันทั้งในแนวราบ (Horizontal Integration) และในแนวดิ่ง (Vertical Integration) โดยการวัด
การท างานในระดับแนวราบนั้นจะถูกเชื่อมโยงโดยกระบวนการบริหารงานบุคคลทั้งหมดโดยเฉพาะด้านการ
พัฒนาบุคลากรในองค์การนั้นเสริมเข้ากับการให้แรงจูงใจซึ่งจะน าไปสู่การได้มาซึ่งบุคลากรที่มีสมรรถนะที่
องค์การต้องการ  และในแนวดิ่งคือการเชื่อมผูกเป้าหมายขององค์การ กลุ่มงานและบุคคลให้สามารถเข้า
ด้วยกัน โดยเน้นที่ระบบ สมรรถนะหลักขององค์การและบุคคลโดยการบริหารผลการปฏิบัติงานนั้นโดยที่
แท้จริงแล้วจึงเป็นส่วนหนึ่งของกระบวนการในการร่วมกันระหว่างฝ่ายบริหารหัวหน้าทีมงาน และบุคลากรแต่
ละคนในการบริหารการท างานเพ่ือให้ได้มาซึ่งผลการปฏิบัติงานตามข้อตกลง (Contract) มากกว่าการบริหาร 
โดยค าสั่ง (Command) รวมถึงข้อตกลงที่จะท าร่วมกันระหว่างฝ่ายบริหารกับหัวหน้าทีมงาน และหัวหน้า
ทีมงานกับบุคลากรแต่ละคนนั้นโดยเน้นความรับผิดชอบร่วมกันในการปฏิบัติงานนั้น 
 ชัยทวี เสนาะวงศ์ (2546) การท าให้ผลการปฏิบัติงานขององค์การสามารถที่จะบรรลุเป้าหมายด้วย
การเชื่อมโยงเป้าหมายผลการปฏิบัติราชการในระดับองค์การ ไปจนถึงระดับบุคคลเข้าด้วยกันโดยใช้กลยุทธ์ใน
การบริหารและพัฒนาทรัพยากรมนุษย์เพ่ือให้องค์การเกิดการบรรลุเป้าหมายโดยผ่านกระบวนการปรับปรุงผล
การปฏิบัติงานที่มีความต่อเนื่องโดยสอดคล้องกับผลการปฏิบัติงานทั้งระดับบุคคล ทีมงาน และองค์การซึ่งถูก
มองว่าการบริหารผลการปฏิบัติงานเป็นกระบวนการแบบองค์รวม โดยแบ่งเป็นสองแนวทาง  
 ประการแรก มีมิติที่เป็นแนวดิ่ง มีความเชื่อมโยงระหว่างวิสัยทัศน์  ภารกิจ  เป้าหมายขององค์การ 
และบุคลากรให้มีทิศทางไปในทางเดียวกัน ซึ่งต้องมีกระบวนการปฏิบัติงานที่ต้องใช้สมรรถนะความรู้
ความสามารถและทักษะของบุคลากร  
 ประการที่สอง มีมิติแนวราบ ผลของการน าผลการปฏิบัติงานของบุคลากรถูกน าไปใช้ประโยชน์ในกิจ
กรรมการบริหารทรัพยากรมนุษย์ เช่น การพัฒนาและการฝึกอบรม การสร้างผลงาน โดยใช้ค่าบริหารตอบ



34  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

แทน การวางแผนอาชีพ การหมุนเวียนงาน และการปรับย้ายต าแหน่ง จึงท าให้เกิดแนวคิดว่าผลการปฏิบัติงาน
มีความจ าเป็นที่จะต้องมีระบบการบริหารและพัฒนาบุคลากรให้มีความรู้ความสามารถ ทักษะในการ
ปฏิบัติงานให้สามารถบรรลุเป้าหมายขององค์การซึ่งแบ่งได้ดังนี้  
 1) ผลการปฏิบัติงานเป็นผลผลิตจากกระบวนการที่บูรณการเป้าหมายขององค์การมาสู่เป้าหมายของ
องค์การและบุคลากรในองค์การทุกคน  
 2) ผลการปฏิบัติงานเป็นกระบวนการท างานที่มุ่งมองไปข้างหน้าโดยมุ่ งเน้นที่ กระบวนการพัฒนา
ทรัพยากรมนุษย์  
 3) ผลการปฏิบัติงานเป็นกระบวนการในการที่ใช้สร้างความร่วมมือในการท างาน เกิดการยอมรับ    
ร่วมแรงมากกว่าเป็นการบังคับ  
 4) ผลการปฏิบัติงานเป็นกระบวนการที่เน้นการปรับปรุงการปฏิบัติงานของบุคลากรใน องค์การอย่าง
ต่อเนื่องสม่ าเสมอ  
 5) ผลการปฏิบัติงานเป็นสร้างการยอมรับ ข้อบกพร่องในการปฏิบัติงานของบุคลากร และยังสามรถ
บอกได้ว่าจะสามารถแก้ข้อบกพร่องนั้นได้เช่นไร  
 6) ผลการปฏิบัติงานเป็นตัวกระตุ้นให้บุคลากรปรับปรุงผลงาน การปฏิบัติงานของตน อย่าง ต่อเนื่อง
สม่ าเสมอ  
 7) ผลการปฏิบัติงานต้องได้รับการมีส่วนร่วมอย่างจริงจังจากผู้มีส่วนได้เสียหรือบุคลากรทุกคนใน
องค์การ  
 8) ผลการปฏิบัติงานต้องมีการป้อนข้อมูลย้อนกลับให้กับบุคลากรและผู้บังคับบัญชาอย่างสม่ าเสมอ
และต่อเนื่อง  
 9) ผลการปฏิบัติงานถูกใช้ในการประเมินตามเป้าหมายที่ได้วางไว้  
 10) ผลการปฏิบัติงานไม่ได้เป็นส่วนหนึ่งของวัตถุประสงค์ในการพิจารณาการขึ้นเงินเดือน 
 แนวคิดผลการปฏิบัติงาน  สรุปได้ว่า เป็นระบบที่วัดความส าเร็จของบุคลากรขององค์การ ซึ่งช่วยให้
องค์การบรรลุผลตามเป้าหมาย ทั้งนี้มีเป้าหมายเพ่ือให้องค์การเกิดการวางแผนงาน ซึ่งเป็นขึ้นตอนการก าหนด
เป้าหมายร่วมกันระหว่างผู้บังคับบัญชาและผู้ใต้บังคับบัญชา ด้านการตรวจสอบ เพื่อตรวจสอผลการปฏิบัติงาน
ของบุคลากรให้เป็นไปตามเป้าหมายที่ก าหนดไว้ ด้านการประเมินผลการปฏิบัติงานเป็นการประเมินผลงานใน
ภาพรวมเพ่ือน าไปใช้กับระบบการบริหารบุคลากร ในเรื่องอ่ืนๆเพ่ือน าไปใช้ในการบริหารค่าตอบแทน การ
พัฒนาจุดอ่อนขององค์การ 
 
6. การน าผลการปฏิบัติงานไปใช้ให้เกิดประโยชน์ในองค์การ  
 การน าผลการปฏิบัติงานเกิดโดยในหลายองค์การได้ประยุกต์แนวคิดนี้ไปปฏิบัติใช้โดยในบางแห่งมี
ความประสบผลส าเร็จ  แต่บางแห่งก็ไม่ประสบผลส าเร็จ ซึ่งได้มีการน าแนวคิดนี้ไปใช้ประยุกต์ให้เกิดผลส าเร็จ 
ซึ่งควรจะค านึงถึงประเด็นต่างๆ ดังต่อไปนี้ (Michael Armstrong, 2003)  
 1) การน าไปปฏิบัติใช้ต้องอยู่ในพ้ืนฐานของการวิเคราะห์อย่างละเอียด ที่ท าให้ทราบถึงความต้องการ
ที่แท้จริงขององค์การ ภายใต้สภาวะแวดล้อมที่องค์การเผชิญหรือเก่ียวข้อง 
 2) ต้องใช้เวลากับการสร้างความเข้าใจในสิ่งองค์การเป็นอยู่ และสิ่งที่องค์การต้องการจะเป็นภายใต้
บริบทของวัฒนธรรมองค์การที่เน้นผลการปฏิบัติงาน (Performance Culture) ซึ่งจะท าให้เกิดประสิทธิผลใน
การท างานเพ่ิมข้ึน  



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   35 

 3) กระบวนการน าการบริหารในองค์การ ที่น าผลการปฏิบัติงานมาปฏิบัติโดยเป็น กระบวนการที่สร้าง
ความเป็นธรรมให้กับบุคลากรทุกฝ่ายที่เกี่ยวข้อง โดยที่ทุกฝ่ายต้องเห็นด้วยและยอมรับในหลักการของการ
ท างานที่วางไว้  
 4) การสร้างความตระหนักในการท างานโดยการน าหลักการการบริหารผลการปฏิบัติงานน าไปใช้ให้
ได้ผลในองค์การเน้นนั้นจะต้องบริหารจัดการกระบวนการนี้เหมือนกับการบริหารจัดการในเรื่องทั่วไป  
 5) ผู้บริหารในระดับสูงต้องเป็นผู้มีบทบาทในการขับเคลื่อนกระบวนการนี้อยู่อย่างต่อเนื่องโดย
ผู้บริหารในสายงานปฏิบัติการ และบุคลากรที่เกี่ยวข้อต้องเป็นเจ้าของร่วมภายใน กระบวนการบริหารผลการ
ปฏิบัติงาน  
 6) มีการพยายามท ากระบวนการรวบรวม ตลอดจนแบบฟอร์มที่ใช้ในการท างานต่างๆ ให้มีความง่าย
ต่อการบริหาร  
 7) ท าให้เกิดความส าคัญในกระบวนการในการท างานมากกว่าตัวระบบ 
 8) สร้างความยืดหยุ่นในการท างานในกระบวนการท างานนั้นเพื่อให้บุคลากรสามารถน าไปปรับใช้ให้มี
ความเหมาะสมเข้ากับสถานการณ์ภายใต้เขื่อนไข รวมถึงข้อก าหนดเฉพาะการท างานของแต่ละคน  
 9) เน้นการสร้างและพัฒนาบุคคลและองค์การอย่างเป็นระบบมากกว่าการเพ่ิมค่าตอบแทนในตัวเงิน 
 10) มีการจัดเรียงล าดับบุคคลตามระดับผลการปฏิบัติงานภายในองค์การ  
 11) ต้องมีการหมั่นตรวจสอบ ติดตาม ประเมิน ชี้แนะ และคอยให้การสนับสนุนในการท างานใน
องค์การอย่างสม่ าเสมอ 
 12) การสร้างกุญแจที่ส าคัญที่สุดของความส าเร็จนั้นคือการสร้างระบบการสื่อข้อความ อย่างเป็น
ทางการทั่วถึงและจริงจัง  
 การน าผลการปฏิบัติงานไปใช้ให้เกิดประโยชน์ในองค์การ สรุปได้ว่า เพ่ือให้การวัดผลงานที่เกิดขึ้นมา
ใช้กับการบริหารในองค์การ ซึ่งประโยชน์ในการใช้ผ่านข้อค านึงต่อการวัดผลงานดังกล่าว ไม่ว่าจะเป็นการ
บริหารระบบทรัพยากรบุคคล เช่น การเลื่อนขั้น การปูนบ าเหน็จแก่ผู้ปฏิบัติงาน การพิจารณาว่าบุคคลใดมี
สมรรถภาพในการปฏิบัติงาน การก าหนดวิธีการฝึกอบรม การสับเปลี่ยนโยกย้ายให้บุคลากรได้ปฏิบัติหน้าที่ให้
เหมาะสมกับความรู้  การสร้างแรงจูงใจให้กับบุคลากรได้ปฏิบัติหน้าที่ด้วยความเต็มใจ ซึ่งผ่านกระบวนการ
วัดผลที่มีความเป็นธรรม ผู้บริหารระดับสูงให้ความส าคัญต่อการวัดผลงานไม่ว่าจะเป็นระบบการท าง าน       
การติดตาม  ตรวจสอบ ประเมิน การสื่อสารเพื่อที่จะน าไปสู่ขั้น ตอนในการพัฒนา 
 
7. บทสรุป 
  วัฒนธรรมองค์การและผลการปฏิบัติงานนั้นมีความสัมพันธ์ที่เกี่ยวข้องกันอันจะส่งผลต่อระบบการ
ท างาน ผลงาน ความสัมพันธ์ในองค์การ เช่น ระบบสังคม และวัฒนธรรมของการปฏิบัติงานที่ดีขององค์การ 
ระบบค่านิยมองค์การ และการบริหารงานในองค์การที่ส่งเสริมระบบการปฏิบัติงานที่มีคุณภาพ การมีความเชื่อ 
ของแต่ละคนที่ท างานในองค์การผ่านปัจจัยหลายๆอย่าง เช่น โครงสร้างองค์การ ค่านิยมขององค์การ ภารกิจ
ขององค์การ บรรยากาศในองค์การ รวมถึงค่านิยม และความเชื่อของคนๆหนึ่งที่อยู่ในองค์การซึ่งทั้งหมดนี้ล้วน
ส่งผลกระทบต่อผลการด าเนินงานขององค์การแต่ทั้งนี้ขึ้นอยู่กับองค์ประกอบของวัฒนธรรมองค์การแต่ละแบบ
ตามแนวคิดของนักทฤษฎีท าให้ลักษณะผลการปฏิบัติงานออกมานั้น จะมีผลในการส่งเสริมการปฏิบัติงานใน
ทางบวก หรือจะส่งผลการปฏิบัติองค์การให้เสื่อมถอยลงได้ ในทางลบ เพราะทั้งสองสิ่งนี้มีความสัมพันธ์ที่
เชื่อมโยงกัน 
 



36  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

บรรณานุกรม 
กัลยาณี คูณมี. (2554). การบริหารค่าตอบแทนเชิงกลยุทธ์. กรุงเทพฯ: โครงการส่งเสริมและพัฒนาเอกสาร
 วิชาการ สถาบันบัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร์. 
ชัยทวี เสนาะวงศ์. (2546). การบริหารผลการปฏิบัติงาน. กรุงเทพฯ: Business Management  Co..Ltd. 
ทิพวรรณ หล่อสุวรรณรัตน์. (2549). ทฤษฎีองค์การสมัยใหม่. (พิมพ์ครั้งที่ 6). กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์รัตนไตร. 
พิทยา บวรวัฒนา. (2547). รัฐประศาสนศาสตร์: ทฤษฎีและแนวการศึกษา (ค.ศ. 1887- ค.ศ. 1970). 
 กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
พ ร รั ต น์  รั ต น ศิ ริ ว ง ศ์ .  วั ฒ น ธ ร ร ม อ ง ค์ ก า ร .  https://www.baanjomyut.com 
 /library_2/corporate_culture/. เข้าถึงข้อมูลเมื่อวันที่ 7 สิงหาคม 2561. 
ศิริวรรณ เสรีรัตน์และคณะ. (2545). องค์การและการจัดการ. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ธรรมสาร. 
สิทธิโชค  วรานุสันติกุล. (2546). จิตวิทยาสังคม: ทฤษฎีและการประยุกต์. กรุงเทพฯ: ซีเอ็ดยูเคชั่น. 
Armstrong, G., & Kotler, P. (2 0 0 3 ) .  Marketing and introduction. (6 th ed.). New Jersey: 
 Pearson Education. 
Armstrong, G. & Kotler, P. (2009). Marketing, an introduction. (9 th ed.). New Jersey: Pearson 
 Prentice Hall. 
Schein, E. H. (1 9 9 0 ) .  Innovative Cultures and Adaptive Organizations. Journal of 
 Development Administration, 7(2), 111. 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   37 

 
 

 

 
จริยธรรมการตีพิมพ์บทความในวารสารวิจัยธรรมศึกษา 

ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 
 
 

วารสารวิจัยธรรมศึกษา ของศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ให้ความส าคัญกับการ
รักษามาตรฐานด้านจริยธรรมในการตีพิมพ์เผยแพร่บทความ ดังนั้น จึงก าหนดให้ทุกฝ่ายที่เกี่ยวข้องต้องปฏิบัติ
ตามหลักการและมาตรฐานด้านจริยธรรมในการตีพิมพ์อย่างเคร่งครัด ดังนี้   

 
บทบาทหน้าที่ของบรรณาธิการและกองบรรณาธิการในวารสารวิจัยธรรมศึกษา 

1. บรรณาธิการและกองบรรณาธิการมีหน้าที่พิจารณาและตรวจสอบบทความที่ส่งมาเพ่ือพิจารณา
ตีพิมพ์ในวารสารทุกบทความ โดยพิจารณาความสอดคล้องของเนื้อหาบทความกับเป้าหมายและขอบเขตของ
วารสาร รวมถึงตรวจสอบคุณภาพของบทความตามกระบวนการประเมินคุณภาพบทความก่อนการตีพิมพ์ 

2. บรรณาธิการและกองบรรณาธิการต้องใช้หลักการในพิจารณาบทความโดยอ้างอิงเหตุผลทางวิชาการ
เป็นหลัก และต้องไม่มีอคติต่อผู้นิพนธ์บทความและเนื้อหาบทความท่ีพิจารณาไม่ว่าจะด้วยกรณีใดๆ ทั้งสิ้น 

3. บรรณาธิการและกองบรรณาธิการต้องไม่มีส่วนได้ส่วนเสียกับผู้นิพนธ์บทความหรือผู้ทรงคุณวุฒิที่
ตรวจประเมินบทความ ไม่ว่าจะเป็นประโยชน์ในเชิงธุรกิจหรือในการน าไปเป็นผลงานทางวิชาการของตนเอง 

4. บรรณาธิการและกองบรรณาธิการต้องไม่ปิดกั้น เปลี่ยนแปลง หรือแทรกแซงข้อมูลที่ใช้แลกเปลี่ยน
ระหว่างผู้ทรงคุณวุฒิที่ตรวจประเมินบทความและผู้นิพนธ์บทความ 

5. บรรณาธิการและกองบรรณาธิการต้องปฏิบัติตามกระบวนการและขั้นตอนต่าง ๆ ของวารสารอย่าง
เคร่งครัด 

 
บทบาทหน้าของผู้นิพนธ์บทความในวารสารวิจัยธรรมศึกษา 

1. บทความท่ีผู้นิพนธ์ส่งมาเพ่ือพิจารณาตีพิมพ์ในวารสารต้องเป็นบทความที่ไม่เคยตีพิมพ์หรือเผยแพร่ที่
ใดมาก่อน 

2. ผู้นิพนธ์บทความต้องท าการอ้างอิงให้ถูกต้องทุกครั้งเมื่อน าผลงานของผู้อ่ืนมาน าเสนอหรืออ้างอิง
ประกอบในเนื้อหาบทความของตนเอง และต้องไม่คัดลอกผลงานของผู้อื่น 

3. หากผลงานทางวิชาการของผู้นิพนธ์เกี่ยวข้องกับการใช้สัตว์ ผู้ เข้าร่วม หรืออาสาสมัคร หรือ
ผลการวิจัยมีประเด็นที่เปราะบางต่อผู้ให้ข้อมูล ผู้นิพนธ์ควรด าเนินการตามหลักจริยธรรม ปฏิบัติตามกฎหมาย
และข้อบังคับที่เกี่ยวข้องอย่างเคร่งครัด รวมถึงต้องได้รับความยินยอมก่อนการด าเนินการเก็บรวบรวมข้อมูล
หรือแสดงเอกสารที่เกี่ยวข้อง เช่น หนังสือรับรองจากคณะกรรมการจริยธรมการวิจัยในมนุษย์ หรือในสัตว์ 
ทดลองประกอบด้วยทุกครั้ง 

4. ผู้นิพนธ์บทความต้องยินยอมโอนลิขสิทธิ์ให้แก่วารสารวิจัยธรรมศึกษาก่อนการตีพิมพ์ และไม่น า
ผลงานไปเผยแพร่หรือตีพิมพ์กับแหล่งอ่ืน ๆ หลังจากท่ีได้รับการตีพิมพ์กับวารสารวิจัยธรรมศึกษาแล้ว 

5. ชื่อผู้นิพนธ์ที่ปรากฏในบทความต้องเป็นผู้ที่มีส่วนในบทความนั้นๆ จริง 



38  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

บทบาทหน้าที่ของผู้ทรงคุณวุฒิท่ีประเมินบทความ 
1. ผู้ทรงคุณวุฒิที่ประเมินบทความต้องไม่มีส่วนได้ส่วนเสียกับผู้นิพนธ์บทความ การพิจารณาคุณภาพ

ของบทความต้องค านึงถึงคุณภาพของบทความเป็นหลัก และพิจารณาบนหลักการและเหตุผลทางวิชาการโดย
ปราศจากอคติหรือความขัดแย้งส่วนตัว 

2. ผู้ทรงคุณวุฒิที่ประเมินบทความต้องตระหนักว่าตนเองเป็นผู้มีความเชี่ยวชาญ มีความรู้ความเข้าใจใน
เนื้อหาของบทความท่ีรับประเมินอย่างแท้จริง 

3. ผู้ทรงคุณวุฒิที่ประเมินบทความต้องไม่แสวงหาประโยชน์จากบทความที่ตนเองได้ท าการประเมิน 
4. หากผู้ทรงคุณวุฒิที่ประเมินบทความได้ตรวจสอบแล้วพบว่าบทความที่รับประเมิน เป็นบทความที่

คัดลอกผลงานชิ้นอื่น ๆ ผู้ทรงคุณวุฒิประเมินบทความต้องแจ้งให้บรรณาธิการทราบทันที พร้อมแสดงหลักฐาน
ประกอบที่ชัดเจน 

5. ผู้ทรงคุณวุฒิที่ประเมินบทความต้องรักษาระยะเวลาประเมินตามกรอบเวลาประเมินที่ วารสารวิจัย
ธรรมศึกษาก าหนด รวมถึงไม่เปิดเผยข้อมูลของบทความให้ผู้ที่อ่ืนได้รับรู้ 



วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   39 

 
 

 
 

 

การเตรียมต้นฉบับเพ่ือการเสนอจัดพิมพ์ในวารสารวิจัยธรรมศึกษา 
ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 
 
1. ขนาดของต้นฉบับ  

พิมพ์หน้าเดียวบนกระดาษสั้นขนาด A4 โดยเว้นระยะระหว่างขอบกระดาษด้านบน 3.81 ซม. 
ด้านขวากับด้านล่าง 2.54 ซม. 

 
2. รูปแบบอักษรและการจัดวางต าแหน่ง  

ใช้รูปแบบอักษร TH Sarabun PSK พิมพ์ด้วยโปรแกรมไมโครซอฟท์เวิร์ด โดยใช้ขนาดและชนิดของ
ตัวอักษร รวมทั้งการวางต าแหน่งดังนี้  

2.1 ขนาดกระดาษ จัดพิมพ์บทความด้วยกระดาษ ขนาด A4 พร้อมระบุเลขหน้า ขนาด 16 ชนิดตัว
ธรรมดา ต าแหน่งชิดขอบกระดาษด้านขวาและซ้ายตามรูปแบบการจัดหนังสือทั่วไป 
  2.2 ชือ่เรื่อง (ภาษาไทย) ขนาด 18 ชนิดตัวหนา ต าแหน่งกึ่งกลางหน้ากระดาษ 
 2.3 ชื่อเรื่อง (ภาษาอังกฤษ) ตัวพิมพ์ใหญ่ ขนาด 14 ชนิดตัวหนา ตัวพิมพ์เล็ก ขนาด 16 ชนิดตัวหนา 
ต าแหน่งกึ่งกลางหน้ากระดาษ 
 2.4 ชื่อผู้เขียน ขนาด 16 ชนิดตัวธรรมดา ต าแหน่งชิดขอบกระดาษด้านขวา ใต้ชื่อเรื่อง โดยให้ใส่ทั้ง
ชื่อผู้เขียนภาษาไทยและภาษาอังกฤษ พร้อมระบุอีเมลด้วย 

2.5 ที่อยู่หรือหน่วยงานสังกัดของผู้เขียน ขนาด 16 ชนิดตัวหนา ต าแหน่งชิดขอบกระดาษด้านขวา 
ใต้ชื่อผู้เขียน โดยให้ใส่ที่อยู่หรือหน่วยงานทั้งชื่อภาษาไทยและภาษาอังกฤษ 

2.6 หัวข้อบทคัดย่อไทยและอังกฤษ ต าแหน่งชิดขอบกระดาษด้านซ้าย ใต้ที่อยู่หรือหน่วยงานสังกัด
ของผู้เขียน โดยหัวข้อบทคัดย่อไทยและหัวข้อบทคัดย่ออังกฤษ ขนาด 16 ชนิดตัวหนา ตัวพิมพ์ใหญ่ 

2.7 เนื้อหาบทคัดย่อภาษาไทยและภาษาอังกฤษ ขนาด 16 ชนิดตัวธรรมดา จัดพิมพ์ไม่ควรเกิน 3 
ย่อหน้า บรรทัดแรกเว้น 1 แท็บ (Tab) จากขอบกระดาษด้านซ้าย และพิมพ์ให้ชิดขอบทั้งสองด้าน 

2.8 หัวข้อของค าส าคัญ ภาษาไทย ขนาด 16 ชนิดตัวหนา ต าแหน่งชิดซ้ายหน้ากระดาษ ใต้
บทคัดย่อภาษาไทย และค าส าคัญนี้ไม่ควรเกิน 3 ศัพท์ ขนาด 16 ชนิดตัวธรรมดา 

2.9 หัวข้อของค าส าคัญ ภาษาอังกฤษ ขนาด 16 ชนิดตัวหนา ต าแหน่งชิดซ้ายหน้ากระดาษ ใต้
บทคัดย่อภาษาอังกฤษ และค าส าคัญนี้ไม่ควรเกิน 3 ศัพท์ ขนาด 16 ชนิดตัวธรรมดา 

2.10 หัวข้อเรื่อง ขนาด 16 ชนิดตัวหนา ต าแหน่งชิดขอบกระดาษด้านซ้าย ระบุหมายเลขข้อ 
2.11 หัวข้อย่อย ขนาด 16 ชนิดตัวหนา ระบุหมายเลขข้อย่อย โดยเรียงตามล าดับตามเลขหัวข้อเรื่อง

เป็นหลัก 
2.13 เนื้อหา ขนาด 16 ชนิดตัวธรรมดา และพิมพ์ให้ชิดขอบทั้งสองด้าน โดยบทความวิจัยและ

บทความวิชาการ ให้มีองค์ประกอบเริ่มตั้งแต่บทน าหรือความน า เนื้อหาหลัก วิเคราะห์และสรุป บรรณานุกรม 



40  วารสารวิจัยธรรมศึกษา ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

ส่วนบทวิจารณ์หนังสือ ให้มีข้อมูลทางบรรณานุกรม ชื่อผู้วิจารณ์ บทวิจารณ์ ส าหรับงานสร้างสรรค์ประเภท
อ่ืนๆ ให้มีองค์ประกอบตามบทความวิจัยและบทความวิชาการ 

 
3. จ านวนหน้าต้นฉบับ  

เนื้อหาของบทความตั้งแต่หัวข้อเรื่องจนถึงบรรณานุกรมควรมีความยาวไม่ควรเกิน 15 หน้า กระดาษ 
ขนาด A4 

 
4. ช่องทางการส่งผลงาน  

4.1 ทางไปรษณีย์ ให้พิมพ์ผลงาน 1 ชุด และซีดีบันทึกผลงานในรูปไมโครซอฟต์เวิร์ด 1 แผ่น          
ส่งถึง พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม, ผศ.ดร. 137 วัดอาวุธวิกสิตาราม ถ.จรัญสนิทวงศ์ 72 แขวงบางพลัด      
เขตบางพลัด กรุงเทพฯ 10700 โทร. 086-086-4258 

4.2 ทาง Email โดยส่งไฟล์เวิร์ด ไปที่ maghavin9@yahoo.com 
4.3 ทาง website โดยส่งไฟล์เวิร์ดเข้าในระบบของวารสาร หลังจากนั้น ทางวารสารจะด าเนินการ

ตามล าดับจนกว่าจะมีการตีพิมพ์ผลงาน  
 

mailto:maghavin9@yahoo.com

