
ประชาธิปไตยตามแนวรัฐศาสตรเชิงพุทธ : มิติการเปลี่ยนแปลงทางสังคม 

Democracy can be eaten according to Buddhist political science:  

social change dimension 

 
ดร.วิญ ูยุพฤทธิ ์

พลอยชนกวรรณ หวังผล 

ที่ปรึกษากิตติมศักดิ ์มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาลัยศาสนศาสตรยโสธร 

วิทยาลยัสงฆรอยเอ็ด 

Dr.Winyu Yupharith 

Ploychanokwan wangphon 

Honorary Advisor Mahamakutbuddhist University Yasothon Buddhist College 

RoiEt Buddhist college 

E-mail winyuyasothon@hotmail.com 

 

วันที่รบับทความ: 23 กรกฎาคม 2565; วันแกไขบทความ 23 สิงหาคม 2565; วันตอบรับบทความ: 23 สิงหาคม 2565 

Received: July 23, 2022; Revised: August 23, 2022; Accepted: August 23, 2022 

 

บทคัดยอ 

            บทความวิชาการนี้มีจุดมุงหมาย 1) เพื่อศึกษาประชาธิปไตย โดยผานมุมมองการคิดวิเคราะหและ

การแสดงออกมาเปนพฤติกรรม 2) เพื่อศึกษาหลักธรรมการปกครองแบบประชาธิปไตยแนวพระพุทธศาสนาที่

กอใหเกิดสันติสุข สันติภาพ และภราดรภาพในสังคม และ 3) เพื่อสงเสริมการเปลี่ยนแปลงทางสังคมในระบอบ

ประชาธิปไตยตามแนวรัฐศาสตรเชิงพุทธ อนึ่งหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาสามารถนำไปประยุกตใชในการ

ปกครอง เชน หลักทศพิธราชธรรม เปนธรรมสำหรบัผูปกครองที่เปนพระราชา และหลักอปริหานิยธรรม เปน

หลักธรรมสำหรับผูปกครองที่ปกครองระบอบประชาธิปไตย เปนตน แตการปกครองท่ีดีที่สุดที่พระพุทธเจาทรง

ยกยองคือการปกครองโดยธรรมหรือการปกครองแบบธรรมาธิปไตย 

ประชาธิปไตยกินไดตามแนวรัฐศาสตรเชิงพุทธ ตองการใหผู ปกครอง และผูอยู ใตปกครองจะตองมี

คุณธรรมดวยกัน เพ่ือความเจริญของสังคม ประเทศชาติและโลก ซึ่งประชาธิปไตยในปจจุบันนั้น มุงเนนไปในเชิง

ปริมาณเปนเกณฑตัดสิน เชน การหาเสียงเลือกตั ้งและคะแนนที ่ได เหลานี้ เปนเครื ่องตัดสินความเปน

ประชาธิปไตย สวนหลักการท่ีวาประชาธิปไตยตองมีสิทธิ เสรีภาพ ความเสมอภาค และภราดรภาพนั้นเปนเพียง

อุดมคติ เพราะถาจะใหเปนประชาธิปไตยที่แทจริง จะตองมีการพัฒนารากฐานของภูมิปญญาปจเจกชน ใหมี

คุณธรรมและจริยธรรม กลาวคือตองมีการพัฒนาใหสามารถนำไปถึงข้ันธรรมาธิปไตย จึงจะเปนการปกครองท่ี

ถูกตองตามอุดมคติการปกครองของพระพุทธศาสนา 

ดังนั้น การเปลี ่ยนแปลงทางสังคมในปจจุบันและอนาคตมีแนวโนมไปในทางที่เราจะกำหนดทิศ

ทางการเปลี่ยนแปลงไดมากข้ึน นักคิดและนักวิทยาศาสตรทางสังคมไดพยายามที่จะเสนอรูปแบบในการศึกษา



147 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

การเปลี่ยนแปลงทางสังคมโดยการรวบรวมขอมูลซึ่งเราสามารถพิสูจนและมีประสบการณไดอันทำใหเรา

สามารถเขาใจถึงสาเหตุและความสัมพันธระหวางปจจัยตาง ๆ ที่ปรากฏอยูในสังคมมนษุย 

 

คำสำคัญ : ประชาธิปไตย, รัฐศาสตรเชิงพุทธ, การเปลี่ยนแปลงทางสังคม 

 

Abstract 

This article aims 1) to study democracy. through the perspective of analytical thinking 

and expression as behavior; 2) to study the principles of Buddhist democratic governance that 

contribute to peace, peace and fraternity in society; and 3) to promote social change in a 

democratic regime according to Buddhist political science. Incidentally Buddhist dharma 

principles can be applied to governing such as the principle of the Dharma. It is fair for the 

rulers who are kings. And the principle of morality It is a principle for a ruler who governs a 

democratic system, for example. But the best government that the Lord Buddha praised is 

the rule of law or monarchy. 

Democracy can be eaten according to Buddhist political science. Want parents and 

those under the ruler must have virtues together for the prosperity of society nation and world 

which the present democracy focus on quantitative criteria such as election campaigns and 

the votes they get. These are democratic decisions. The principle that democracy requires 

freedom, equality and fraternity is just the ideal. Because if it is to be a true democracy the 

foundation of individual wisdom must be developed. To have morals and ethics that is to say, 

it must be developed to be able to bring it to the level of dharmadhipa-tai. Therefore, it will 

be the correct governance according to the ideal of the rule of Buddhism. 

Therefore, the current and future social changes are more likely in the direction of us 

to direct change. Social thinkers and scientists have sought to propose a model for studying 

social change by collecting data that we can prove and experience that enables us to 

understand the causes and relationships between the factors that appear in human society 

 

Keywords: Democracy, Buddhist political science, Social change 
  

 

 

 



148 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

บทนำ 

การปกครองโดยคนทั้งหมดหรือคนสวนใหญ มีรูปแบบการปกครองเปนของประชาชนเปนรากฐานของ

อำนาจโดยปกติรู จักทั ่วไปไดดีในนามการปกครองแบบประชาธิปไตย ซึ ่งหมายความวา ประชาชนเปนเจาของ

อำนาจอธิปไตย บุคคลหรือกลุมบุคคลใดจะเปนผูปกครองจะตองไดรับความเห็นชอบจากประชาชน นโยบายใน

การปกครองประเทศตองสอดคลองกับความตองการของประชาชนสวนใหญแตการที่จะเปนประชาธิปไตยที่

แทจริงน้ัน จะตองเปนการปกครองโดยความเห็นชอบของคนสวนมากและเปนประโยชนตอคนสวนมาก  

นับแตเปลี่ยนแปลง พ.ศ. 2475 เปนตนมา สวนใหญแลวไดถือวาลักษณะการใชอำนาจของผูปกครอง

ต อประชาชน เป นไปแบบอำนาจน ิยม (Authoritarianism) ค ือ ให  เสร ีภาพทางส ังคม เศรษฐกิจแก

ประชาชน แตควบคุมทางดานการเมือง โดยเฉพาะอยางย่ิงลักษณะนี้เห็นไดชัดจากรัฐบาลท่ีมาจากการปฏิวัติหรือ

ร ั ฐประหาร แม แต  ในสม ัยท ี ่ ม ี การเล ื อกต ั ้ ง  ยกเว นในสม ัยที่ ใ ช  ร ั ฐ ธ รรมน ูญท ี ่ ม ี ล ั กษณะเปน

ประชาธิปไตย เชน รัฐธรรมนูญฉบับ 2540  

ระบบการเมืองไทยโดยรัฐบาลทหารน้ัน เรียกไดวาเปนระบบการเมืองการปกครองแบบคณาธิปไตยนำ

สมัย (Modernizing Oligarchies) โดยถือวาเปนระบบการเมืองท่ีครอบคลุมโดยระบบราชการหรือคณะทหาร

โดยมีรัฐธรรมนูญท่ีคณะบุคคลผูใชอำนาจปกครองตราขึ้นโดยผานกระบวนการที่ประชาชนหรือผูถูกปกครองมี

สวนรวมคอนขางนอย โดยสงวนการรวมอำนาจไวที่ผูเปนหัวหนาคณะสูงสุด เปาหมายของการปกครองอาจจะ

มุงหวังที่จะสรางระบอบประชาธิปไตยขึ้นมาก็ไดแตจุดประสงคสำคัญคือ การพยายามสรางประสิทธิภาพและ

ความมีเหตุผลในการบริหารงานหรืออาจเรียกอีกรูปแบบหนึ่งก็คือระบบการเมืองแบบประชาธิปไตยแบบชี้นำ 

(Tutelary Democracies) ไดแก รูปแบบการเมืองที่รวมอำนาจไวที่ฝายบริหารและระบบราชการ แมจะมี

รัฐสภา มีระบบการเลือกตั้งอาจมีเสถียรภาพทางการเมืองบาง แตก็เปนไปในแงรูปแบบเทานั้น ในพฤติกรรมท่ี

ปรากฏ จะเห็นวาฝายนิติบัญญัติยังไมเขมแข็งหรือเปนเสาหลักใหระบบการเมืองได  

กลาวโดยสรุป ไมวารูปแบบการปกครองจะดีอยางไร หรือจะเปนรูปไหน ลักษณะการปกครองที่ดี

ควรเปนการปกครองที่มีจุดมุงหมายเพื่อใหประชาชนอยูเย็นเปนสุข ในที่นี้จึงเสนอแนวคิด การปกครองโดยใช

หลักธรรม เพราะธรรมะเปนเครื่องค้ำจุนโลก 

 

1. ประชาธิปไตย 

 คำวา “ประชาธิปไตย” ถอดศพัทมาจากภาษาอังกฤษวา  “Democracy” ซึ่งมีรากศัพทมาจากภาษา

กรีก 2 คำ คือ “Demos”แปลวา “ประชาชน” และ “Kratos” แปลวา “อำนาจ” เมื ่อรวมกันเขาแลวก็มี

ความหมายวา “อำนาจของประชาชน”หรือ “ประชาชนเปนเจาของอำนาจ”เพราะฉะนั้นหลักการขั้นมูลฐาน

ของระบอบประชาธิปไตยก็คือ “การยอมรับนับถือ ความสำคัญและศักดิ์ศรีของความเปนมนุษยของบุคคล  

ความเสมอภาคและเสรีภาพในการดำเนินชีวิต” (โกวิท วงศสุรวัฒน, 2534 : 51) 



149 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

ประธานาธิบดีสหรัฐอเมริกา อับราฮัม ลินคอลน ไดใหคำนิยามประชาธิปไตยในการกลาวสุนทรพจน 

ณ เมืองเกตติสเบอรกหรือ “เกตตสปุระ” ในมลรัฐเพนซิลวาเนีย ในวันที่ 19 พฤศจิกายน ค.ศ. 1863 วา 

“รัฐบาลของประชาชน โดยประชาชน เพื่อประชาชนจะไมมีวันสูญสลายไปจากผืนพิภพนี้” วาทะดังกลาวได

กลายเปนคำนิยามยอดนิยม เพราะกะทัดรัดและกระชับความ ทั ้งนี้อาจวิเคราะหคำนิยามของอับราฮิม 

ลินคอลน ออกเปน 3 สวน ไดแก 1) รัฐบาลของประชาชน 2) รัฐบาลโดยประชาชน 3) รัฐบาลเพื่อประชาชน  

สอดคลองกับพระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตโต) (2536 : 17) ไดกลาววา “การปกครองประชาธิปไตย คือ การ

ปกครองของประชาชนที่แตละคนปกครองตนเองได” รวมทั้งสุชีพ ปุญญานุภาพ (2528 : 18) ใหคำนิยายของ

ประชาธิปไตยไววา “ประชาธิปไตย คือรูปการปกครองที่ชนทุกชั้นมีอำนาจสูงสุด และใชอำนาจนั้นทางผูแทน

ของตน” ทั ้งนี้กระมล ทองธรรมชาติ (2521 : 129) ไดใหความหมายของ “ประชาธิปไตย หมายถึง การ

ปกครองที่ถือเสียงขางมากเปนบรรทัดฐานในการดำเนินการในเรื่องตางๆ โดยมีกฎหมายหรือขอบังคับตางๆ ซึ่ง

สภานิติบัญญัติตราขึ้นโดยรัฐบาลเปนผูวางรายละเอียดกฎหมายนั้นๆใชบังคับกับบุคคลทั้งหมด” และชัยอนันต 

สมุทวณิช (2523 : 35) ไดใหความหมายของ “ประชาธิปไตย หมายถึง อุดมการณซึ่งประกอบดวยการมีศรัทธา

ในความสามารถในสติปญญา การมีศรัทธาในความสามารถที่จะใฝหาเหตุผลเพื่อประกอบการตัดสินใจ ความ

เชื่อในอำนาจทางการปกครองของรัฐบาลที่เกิดจากตัวแทนของประชาชน ความเชื่อในสถาบันทางการเมือง 

เศรษฐกิจและสังคม เพื่อใหเกิดประโยชนสุขตอสวนรวม และมีความเคารพในความคิดเห็นและการตัดสินใจ

ของมติคนสวนมาก”  

ดังนั้น ประชาธิปไตยอาจใชในความหมายเชิงปรัชญา อุดมการณ แนวทฤษฎีทางการเมือง วิถีชีวิต 

หรือรูปแบบการปกครองที่ประชาชนเปนเจาของอำนาจอธิปไตย ประชาชนเปนเจาของรัฐบาล รัฐบาลบริหาร

ประเทศใหประชาชน เพ่ือใหเกิดประโยชนสุขแกประชาชนผูเปนเจาของประเทศ เปนรูปแบบการปกครองหนึ่ง

ที่ใหอำนาจสูงสุดเปนของประชาชนและหัวใจสำคัญของการปกครองในระบอบนี้ คือ การปกปองคุมครองสิทธิ

เสรีภาพและประกันสิทธิเสรีภาพของประชาชน 

สรุปไดวา ประชาธิปไตย หมายถึง รูปแบบการปกครองที่ประชาชนเปนเจาของอำนาจอธิปไตยและ

เลือกผูปกครองซึ่งทำหนาที่ออกกฎหมายบริหารประเทศใหประชาชน เพ่ือใหเกิดประโยชนสุขแกประชาชน 

 

2. ประชาธิปไตยตามทัศนะของพระพุทธศาสนา คือ 

  1. ปชาสุขัง มหุตมัง ประชาธิปไตยเปนการปกครองที่ตองคำนึงถึงประโยชนสุขของประชาชนเปน

สูงสุด 

 2. มหาชนหิตายะ สุขายะ  ประชาธิปไตยเปนการปกครองท่ีมีเปาหมายเพ่ือความเปนไปแหงประโยชน

เก้ือกูลและเพ่ือความสงบสุขของมหาชนเปนที่ตั้ง 

 การปกครองที่เปนประชาธิปไตย คอื รูปการปกครองที่ยึดอำนาจอธิปไตยเปนของปวงชนไมวาจะเปน

ระบอบประชาธิปไตยแบบประธานาธิบดี (Presidential  Democracy) หรือแบบรัฐสภา (Parliamentary  



150 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

Democracy)  ถาอำนาจสูงสุดในการกำหนดการปกครองอยู ท ี ่ประชาชนแลวก็เปนการปกครองแบบ

ประชาธิปไตยทั ้งสิ ้น (สุขุม นวลสกุลและวิศิษฐ ทวีเศรษฐ 2523 : 18) ประเทศที่เปนประชาธิปไตยนั้น

จำเปนตองมีรัฐธรรมนูญซึ่งอาจเปนรัฐธรรมนูญแบบลายลักษณอักษรหรือไมลายลักษณอักษรก็ได   เพราะ

ประชาธิปไตยถือการปกครองโดยกฎหมาย (Rule by law) อยางไรก็ตาม รัฐธรรมนูญนั้นเปนเพียงกติกาการ

ปกครองไมใชเครื่องหมายแสดงความเปนประชาธิปไตย เพราะฉะนั้นการที่ประเทศใดมีรัฐธรรมนูญจึงมิได

หมายความวารูปการปกครองของประเทศนั้นเปนประชาธิปไตย  เพราะบางประเทศ เชน สหภาพโซเวียต 

สาธารณรัฐประชาชนจีน ซึ ่งเปนที ่ยอมรับกันวามีระบบการปกครองแบบเบ็ดเสร็จตางก็มีร ัฐธรรมนูญ

เชนเดยีวกับประเทศเสรีนิยมอ่ืนๆ เหมือนกัน การที่จะพิจารณาวาประเทศใดเปนประชาธิปไตยหรือไมจึงตองดู

วารัฐธรรมนูญของประเทศน้ันกำหนดใหประชาชนเปนเจาของอำนาจอธิปไตยหรือไม 

 ดังนั ้น ประชาธิปไตยจึงมีความหมาย ทั้งในรูปแบบและหลักของการปกครอง รวมตลอดถึงการ

ดำรงชีวิตรวมกันของมนุษย ในแงของการปกครองน้ัน มุงถึงการมีสวนของประชาชนในการที่จะเขารวมกำหนด

นโยบายตางๆ  อันเกี่ยวกับประโยชนสวนตนและสวนรวม สวนในแงของการดำเนินชีวิตนั ้นหมายถึงการ

ยอมรับเสรีภาพ  ความสำคัญและประโยชนซึ่งกันและกัน  โดยมีเหตุผลเปนเครื่องนำทาง  เพื่อความผาสุก

รวมกัน 

 

3. รัฐศาสตรเชิงพุทธ  

พระธรรมวินัยเปนรัฐธรรมนูญของพระพุทธศาสนา โดยมีหลักธรรมที่เหมาะสมสำหรับการปกครองทุก

รูปแบบพระพุทธเจาทรงปกครองคณะสงฆในสมัยพุทธกาล ทรงจัดตั้งวางระเบียบตาง ๆ ก็เพื่อใหพุทธบริษัท 

คือ พระสงฆและประชาชน ไดประโยชนจากพระธรรมวินัยที่พระองคไดทรงสั่งสอน เพราะฉะนั้นพระพุทธเจา

จึงทรงจัดระเบียบพระสงฆ และวัดวาอารามใหมั่นใจวาพุทธบริษัททุกคนจะไดพระธรรมวินัยไปอยางดีที่สุด 

เรียกวาพระธรรมวินัยนั่นแหละเปนเปาหมายของการปกครองคณะสงฆ และก็เปนหลักเปนเกณฑในการจัดการ

ปกครองนั้นดวย เพราะหลักพระธรรมวินัยคือหลักในการพัฒนา กาย วาจา ใจ ของพระสงฆใหบรรลุเปาหมาย

สูงสุดของเพศบรรพชิต 

อุดมการณการปกครองตามแนวทางพระพุทธศาสนา คือ การเปนธรรมในสังคม การปกครองจึงจำตอง

ยึดธรรมเปนหลัก มีธรรมเปนเครื่องควบคุม หลักธรรมในทางพระพุทธศาสนา ที่ควรนำมาเปนหลักกำกับการ

ปกครองนั้น มีอยูเปนจำนวนมาก แนวทางการปกครองในทางพระพุทธศาสนาที่นิยมกลาวถึง ไดแก อธิปไตย 3 

เปนหลักสำคัญที่ควรยึดถือเปนแนวทางในการปกครอง หากการปกครองไดดำเนินไปตามหลักธรรม การ

ปกครองนั้นจะกอใหเกิดความเปนธรรมในสังคมสมประสงค 

3.1 หลักอธิปไตยในพระพทุธศาสนา 

หลักการใชอธิปไตย พระพุทธเจาทรงนิยม ธรรมาธิปไตย คือ เอาหลักการเปนใหญ มิใช อัตตาธิปไตย 

เอาตนเปนใหญ หรือ โลกาธิปไตย เอาโลกหรือพวกพองเปนใหญ ดังท่ีพระองคแสดงไวอยางชัดเจนวา “ที่ใดไม



151 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

มีสัตบุรุษที่นั ้นมิใชสภา” สัตบุรุษ คือ ผู รู จักเหตุผล รูจักคน รูจักประมาณ รูจักกาล รู จักชุมชุม และรู จัก

ความสัมพันธระหวาบุคคล จึงอาจกลาวไดวา พระธรรมวินัย ของพระพุทธเจาเปนหลักการปกครองของพระสงฆ 

โดยพระสงฆ และเพื ่อพระสงฆอันมีประโยชน 10 อยาง เปนเปาหมาย คือ 1) เพื ่อหมูคณะยอมรับวาดี 2) 

เพื่อใหหมูคณะมีความผาสุก 3) เพื่อขมคนชั่ว 4) เพื่อปกปองคนดี 5) เพื่อขจัดทุกขในปจจุบัน 6) เพื่อตัดทุกข

ในอนาคต 7) เพ่ือผูที่ยังไมศรัทธาไดมีความศรทัธา 8) เพื่อรักษาจิตของคนที่ศรัทธาอยูแลว ใหเลื่อมใสยิ่งๆ ขึ้น

ไป 9) เพื่อความตั้งมั่นแหงพระสัทธรรม คือ พระพุทธศาสนา 10) เพื่ออนุเคราะหพระวินัย คือ หลักการอันดี

งาม ของการอยูรวมกันโดยสันติ อยางที่เรียกวา “มีสันติสุขในสวนตน และสันติภาพในสวนรวม” ฉะนี้แล

(มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2551) 

แสดงใหเห็นวา ประชาธิปไตยกินไดในพระพุทธศาสนา โดยผานมุมมองการคิดวิเคราะหและการแสดง

ออกมาเปนพฤติกรรมนั้น กอใหเกิดสันติสุข สันติภาพ และภราดรภาพในสังคมโดยรวม กลาวคือ การที่

ประชาชนในรัฐมีความเสมอภาคและเทาเทียมกันตามกฎหมาย ตลอดจนมีสิทธิเสรีภาพในขอบเขตของกฎหมาย

อยางเทาเทียมกัน 

3.2 ความหมายหลักอธิปไตย 

พระธรรมปฎก (ป.อ. ปยุตฺโต, 2543 : 128) อธิปไตย หมายถึง ความเปนใหญ ความสำคัญยิ่งใหญมี 3 

อยาง คือ อัตตาธิปไตยความถือตนเปนใหญ ถือตนเปนสำคัญยิ่งใหญ โลกาธิปไตย ความถือชาวโลกเปนใหญ 

และธรรมาธิปไตย ความถือธรรมเปนใหญ ถือธรรมเปนสำคัญยิ่งใหญ ซึ่งพระพุทธเจาไดตรัสไววา “ดูกรภิกษุ

ทั้งหลาย อธิปไตยมี 3 อยางเทานี้ 3 อยางคืออะไรบาง คือ อัตตาธิปไตย 1 โลกาธิปไตย 1 ธัมมาธิปไตย 1” ซึ่ง

อธิปไตย 3 ดังกลาวมีความหมายพอสรุปไดดังน้ี 1) อัตตาธิปไตย การถือตนเปนใหญ 2) โลกาธิปไตย การถือ

โลกเปนใหญ 3) ธรรมาธิปไตย การถือธรรมะ คือ ความดีงาม ถูกตองเปนใหญ 

ดังนั้น ไมวาจะเปนการปกครองใดๆ อัตตาธิปไตย หรือ โลกาธิปไตย สิ่งที่ขาดไมไดคือ จะตองมี

ธรรมาธิปไตยในการปกครองนั้นๆ จึงจะสามารถทำใหการปกครองนั้นๆ บรรลุเปาหมายของการปกครองได 

3.3 ประชาธิปไตยสำหรับผูปกครอง (อธิปไตย) 

พระพุทธศาสนา ไดแบงอธิปไตยหรือความเปนใหญออกเปน 3 อยาง สอดคลองกับการจัดการปกครอง

ในสังคมโลกที ่ร ู จ ักกัน 2 รูปแบบคือ รูปแบบการปกครองแบบเผด็จการ และรูปแบบการปกครองแบบ

ประชาธิปไตย ดังนี้ 

 1) รูปแบบการปกครองแบบเผด็จการ (อัตตาธิปไตย ผูนำเปนใหญ) 

ในระบบเผด็จการ หรือระบบที่ยึดถืออัตตาธิปไตย ถือผูนำเปนใหญ ในระบบการปกครองแบบน้ี ถาผูนำมี

คุณสมบัติของผูนำตามหลักพระพุทธศาสนา ที่เรียกวาหลักทศพิธราชธรรม หรือทศพิธราชธรรม 10 หรือจริยวัตร 10 

ประการที่ผูเปนประมุขของแผนดินทรงประพฤติเปนหลักธรรมประจำพระองค หรือเปนคุณธรรมประจำตนของ

ผูปกครองบานเมือง ใหมีความเปนไปโดยธรรมและยังประโยชนสุขใหเกิดแกประชาชนจนเกิดความชื่นชมยินดี ซึ่ง



152 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

ความจริงแลวไมไดจำเพาะเจาะจงสำหรับพระเจาแผนดินหรือผูปกครองแผนดินเทานั้น บุคคลธรรมดาที่เปน

ผูบรหิารระดับสูงในทุกองคกรก็พึงใชหลักธรรมเหลานี้ คือ 

  1) ทาน ค ือ การใหสละทร ัพย ส ิ ่ งของบำร ุ งเล ี ้ ยงช วยเหล ือประชาชนและบำเพ็ญ 

สาธารณประโยชน  

  2) ศีล คือ ความประพฤติดีงาม ประกอบแตการสุจริตใหเปนตัวอยางแกประชาชน ให

ปราศจากโทษ ทั้งในการปกครอง อันไดแก กฎหมายและนิติราชประเพณี และในทางศาสนา อันไดแก เบญจศีล

มาเสมอ  

  3) ปรจิาคะ คือ การบริจาคเสียสละความสุขสำราญสวนตนเพ่ือประโยชนสุขของปวงชน  

  4) อาชชวะ คือ ความซื่อตรงมีความจริงใจตอประชาชน หมายความถึงการที่ทรงซื่อตรงในฐานะ

ที่เปนผูปกครอง ดำรงอยูในสัตยสุจรติ ซื่อตรงตอพระราชสัมพันธมิตรและอาณาประชาราษฎร  

        5) มัททวะ คือ ความออนโยน มีกริยาสุภาพนุมนวล หมายความถึงการที่เปนผูมีอัธยาศัย

ออนโยน เคารพในเหตุผลที่ควร ทรงมีสัมมาคารวะตอผูอาวุโสและออนโยนตอบุคคลที่เสมอกันและต่ำกวา 

        6) ตบะ คือ การเผากิเลสมิใหเขาครอบงำจิตใจ หมายความถึงความเพียรที่แผดเผาความเกียจ

คราน คือ การที่พระมหากษัตรยิหรือผูปกครองตั้งใจปฏิบัติหนาที่ใหเปนไปดวยดี โดยปราศจากความเกียจคราน  

                7) อักโกธะ คือ ความไมโกรธและไมเกรี้ยวกราด หมายความถึงการไมแสดงความโกรธใหปรากฏ 

ไมพยายามมุงรายผูอ่ืนแมจะลงโทษผูทำผิดก็ทำตามเหตุผล  

        8) อวิหิงสา คือ ความไมเบียดเบียนบีบคั้นประชาชน ปกครองประชาชนดังบิดาปกครองบุตร  

       9) ขันต ิคือ ความอดทนตอความยากลำบากทางกายและใจ  

       10) อวิโรธนะ คือ ความไมคลาดธรรม ไมเอนเอียงหวั่นไหวกับสิ่งไมดีงาม (ขุ.ชา. 28/240/62) 

หลักทศพิธราชธรรมทั้ง 10 ประการน้ี ไมไดหมายถึงหลักปฏิบัติสำหรบัพระราชาเทานั้น แตหมายถึงหลัก

ปฏิบัติสำหรับผูปกครองทุกระดับชั้น ไมวาจะเปนการปกครองระบบใดก็ตาม หากผูปกครองหรือผูนำประเทศปฏิบัติ

ตามหลักธรรม 10 ประการน้ี  ยอมจะเปนที่รักใครของปวงประชาชนอยางแทจริง ดังองคพระบาทสมเด็จพระ

เจาอยูหัวรัชกาลที่ 9 และรัชกาลปจจุบัน ที่ทรงเปนที่รักและเทิดทูนของพสกนิกรชาวไทยอยางสูงสุด เพราะ

ทรงประกอบไปดวยหลักทศพิธราชธรรมท้ัง 10 ประการนี้อยางบริบูรณ 

2) รูปแบบการปกครองแบบประชาธิปไตย (โลกาธิปไตย ถือเสียงสวนมากเปนใหญ) 

สำหรับระบบประชาธิปไตย หรือระบบที่ยึดถือโลกาธิปไตย คือ ถือเสียงสวนใหญจะตองมีผูรวมกันใช

อำนาจเปนทีม คณะผูบริหารผูปกครองบานเมืองก็จะตองนำหลักธรรมตามหลักอปริหานิยธรรมซึ ่งเปนหลักธรรม

สำหรับใชในการปกครอง เพื่อปองกันมิใหการบริหารหมูคณะเสื่อมถอย แตกลับเสริมใหเจริญเพียงสวนเดียว 

สามารถนำไปใชไดทั้งหมูชนและผูบริหารบานเมืองและพระภิกษุสงฆ มีทั้งหมด 7 ประการคือ 

 1) หมั่นประชุมกันเนืองนิตย เปนการประชุมพบปะปรึกษาหารือกิจการงานตาง ๆ  แลกเปลี่ยนความ

คิดเห็นซึ่งกันและกัน และหาแนวทางแกไขปญหาตาง ๆ รวมกันโดยสม่ำเสมอ  



153 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

       2) พรอมเพรียงกันประชุม เลิกประชุม และทำกิจกรรมรวมกัน เปนการประชุมและการทำกิจกรรม

ทั้งหลายที่พึงกระทำรวมกัน หรือพรอมเพรียงกันลุกขึ้นปองกันบานเมือง  

      3) ไมบัญญัติ หรือลมเลิกขอบัญญัติตาง ๆ เปนการไมเพิกถอน ไมเพิ่มเติม ไมละเมิดหรือวาง

ขอกำหนดกฎเกณฑตาง ๆ อันมิไดตกลงบัญญัติไว และไมเหยียบย่ำลมลางสิ่งที่ตกลงวางบัญญัติไวแลว ถือ

ปฏิบัติม่ันอยูในบทบัญญัติใหญที่วางไวเปนธรรมนูญ  

       4) ใหความเคารพและรับฟงความคิดเห็นของผูใหญ ผูใหญเปนผูมีประสบการณยาวนาน ดังนั้นเรา

ตองใหเกียรติ ใหความเคารพนับถือ และรับฟงความคิดเห็นของทานในฐานะที่เปนผูรูและมีประสบการณมา

มาก  

       5) ไมขมเหงสตรี เปนการใหเกียรติและคุมครองสตรี มิใหมีการกดขี่ขมเหงรังแก 

       6) เคารพบูชาสักการะเจดีย คือการใหความเคารพศาสนสถาน ปูชนียสถาน อนุสาวรียประจำ

ชาติ อันเปนเครื่องเตือนความจำ ปลุกเราใหเราทำความดี และเปนที่รวมใจของหมูชน ไมละเลย พิธีเคารพบูชา

อันพึงทำตออนุสรณสถานที่สำคัญเหลานั้นตามประเพณีที่ดีงาม  

       7) ใหการอารักขาพระภิกษุสงฆหรือผูทรงศีล เปนการจัดการใหความอารักขา บำรุง คุมครอง อันชอบ

ธรรม แกบรรพชิต ผูทรงศีลทรงธรรมบริสุทธิ์ ซึ่งเปนหลักใจและเปนตัวอยางทางศลีธรรมของประชาชน เต็มใจ

ตอนรับและหวังใหทานอยูโดยผาสุก (ที.ม. 10/69/67-69) 

ดังน้ัน จะเห็นไดวา การจัดการปกครองในสมัยพุทธกาลมีความสอดคลองกับการปกครองในทางสังคม

อยู 2 รูปแบบ แตในทางพระพุทธศาสนามีหลักการปกครองแบบธรรมาธิปไตย ซึ่งถือวาเปนการปกครองที่ดี

ที่สุด ไมวาประเทศใดๆ ในโลกนี้ จะปกครองดวยระบบใดๆ ก็ตาม ถาหากระบบการปกครองนั้น ๆ นำระบบการ

ปกครองในทางพระพุทธศาสนา คือ ระบบธรรมาธิปไตย ยึดถือความเปนธรรม ความถูกตอง ความดีงามเปนใหญ

แลว ระบบการปกครองนั้น ๆ ก็จะสามารถอำนวยประโยชนสุขใหแกประชาชนผูอยูใตปกครองได แตถาระบบ

การปกครองใดๆ ถึงแมชาวโลกจะพากันยึดถือวาเปนระบบการปกครองที่ดีที่สุดแลวก็ตาม หากระบบการ

ปกครองนั้นๆ ขาดธรรมาธิปไตย คือการยึดถือธรรมะ ความถูกตองเปนใหญแลว การปกครองนั้น ๆ ก็เปนการ

ปกครองที่เลวรายนั้นเอง 

 

2.3 ความเหมือนระหวางประชาธิปไตยกับพระพุทธศาสนา 

ประชาธิปไตย เปนการปกครองที ่อำนาจเปนของประชาชน ลักษณะสำคัญของระบอบนี้ก็คือ การที่

ประชาชนในรัฐมีความเสมอภาคเทาเทียมกันตามกฎหมาย ตลอดจนมีสิทธิเสรีภาพในขอบเขตของกฎหมายอยาง

เทาเทียม ประชาธิปไตยมิใชเปนระบอบการปกครองที่ดีที่สุด ยังมีขอผิดพลาดบกพรองอยูอีกมากเหมือนกัน แต

นับวายังดีกวาระบอบการปกครองระบบอื่นๆ ที่มีอยูในขณะนี้ พระพุทธศาสนากับประชาธิปไตย แตมีหลักการ

บางอยางที่เหมือนกันกับประชาธิปไตย ซึ่งจะไดนำเอาสวนที่ “เหมือนกัน” นั้นมาศึกษาวิเคราะหในประเด็นหลัก



154 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

ความสำคัญของประชาธิปไตยไว  5 ประการ ดังนี้ 1. อำนาจอธิปไตยเปนของประชาชน  2. หลักการมีสวนรวมใน

การปกครอง 3. หลักความเสมอภาค 4. หลักเสรีภาพ 5. หลักเสียงสวนมาก  

ดังนั้น หลักการปกครองของประชาธิปไตยสรุปไดวา การปกครองโดยประชาชนเพื่อประชาชนโดย ยึด

หลักเสียงประชาชนขางมากเปนใหญ ตลอดจนวิธีการในการดําเนินชีวิตของคน ในการอยูรวมกันโดยสันติ ภายใต

ความเชื่อทีว่าคนเราเกิดมาเทาเทียมกัน มีสิทธิเสรีภาพ ในการดําเนินชีวิตภายใตขอบเขตของกฎหมาย โดยเนนลงไป

ที่ประโยชนสุขถือเปนเปาหมายสูงสุดของรัฐเมื่อบุคคลใดอาสาเขามาบริหารปกครองประเทศก็มีจุดหมายปลายทาง

ที่ผลประโยชนของประชาชนเทานั้น 

ในดานหลักการปกครองตามแนวพระพุทธศาสนาผูศึกษาพบวา พระพุทธศาสนามีหลักธรรมที่ความ

เหมือนกันและเขากันไดอยางไมขัดกัน ดังนี้ 

1. อำนาจอธิปไตยเปนของประชาชน คือ ประชาชนเปนเจาของอำนาจสูงสุดของรัฐ ประชาชนจะเปนผู

ตัดสินปญหาและกำหนดความเปนไปของพวกเขาเอง โดยมีผูแทนที่ตนเลือกเขาไปทำหนาที่แทนตนในการบริหาร 

เชน การเลือกตัวแทนของตนขึ้นไปทำหนาที่ในรัฐสภา นอกจากนี้ประชาชนอาจทำไดโดยการชวยรณรงคหาเสียงให

ผูสมัครที่ตนนิยมอยูหรือเขาเปนสมาชิกพรรคการเมืองที่มีอุดมการณเดียวกัน เพื่อหาทางผลักดันใหนโยบายของ

พรรคนำมาใชปฏิบัติ เปนตน จะถือวาประชาชนเปนเจาของอำนาจอธิปไตย โดยที่ทุกคนใชอำนาจอธิปไตยเองใน

กิจการทั้งปวงโดยตรง หรืออาจจัดใหมีการปกครองเปนแบบประชาธิปไตยโดยออม คอื ใหประชาชนเลือกผูแทนฯ ขึ้น 

ทำการแทนตนคือ ประชาชนเปนผูมีอำนาจสูงสุดในการปกครองประเทศ   

2. สวนอำนาจอธิปไตยเปนของประชาชนทางพระพุทธศาสนาพบวา การถือธรรมเปนอำนาจในการปกครอง 

แตอำนาจนั้นตองเปนประกอบดวยธรรมมีธรรมเปนอำนาจในการปกครอง โดยกลาวไวในหลักของ “อธิปไตย 3 คือ 

ความเปนใหญไว 3 ประการ ดังนี้ 

  1) อำนาจสูงสุดขึ้นอยูกับบุคคลเพียงคนเดียวเปนใหญ เรียกวา อัตตาธิปไตย 

  2) ถืออำนาจสูงสุดข้ึนอยูกับความคิดเห็นของคนสวนใหญ เรียกวา โลกาธิปไตย 

  3) ถืออำนาจสูงสุดขึ้นอยูกับธรรม คือความถูกตองตามหลักความจริงเปนใหญ เรียกวา ธัมมาธิป

ไตย” (ท.ีปา. 11 /228 /231) 

 ดังนั้น อธิปไตยคืออำนาจความเปนใหญทั้ง 3 ประการนี้ แมวาพระพุทธองคมิไดทรงตรัสสอนเพ่ือมุงเนน

ไปในทางการเมืองการปกครองตรงๆ แตเมื่อนำมาประยุกตใชกับอำนาจเปนของประชาชนแลวเขากันไดอยางไม

ขัดกัน เชน พระพุทธเจาทรงประทานความเปนใหญใหแกสงฆดูแลกันเองตามพรรษาคือลูกศิษยดูแลอาจารย และ

พรรษานอยใหความเคารพอาวุโส เปนตน จะเห็นวาการใหอำนาจเปนใหญลงไปที่ธรรมโดยที่พุทธเจาไมทรงถือ

อำนาจไวที่พระองค  เพราะทรงเห็นวาพุทธศาสนาจะอยูตอไปไดตองอาศัยพุทธบริษัทสี่ ไดแก อุบาสก อุบาสิกา 

ภิกษุณี ภิกษุ โดยเฉพาะภิกษุสงฆถือวามีความสำคัญในการเปนผูนำทางจิตวิญญาณคอยเปนแบบอยางที่ดี  และ

นำหลักธรรมไปแนะนำใหพุทธบริษัทเปนคนดีของสังคม จะเห็นวาหลักของอธิปไตยสามดังที่กลาวมามีความ

เหมือนกันกับอำนาจอธิปไตยเปนของประชาชน ในดานการสรางความสุขใหแกประชาชน โดยถืออำนาจโดยธรรม



155 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

เปนใหญในการปกครองมากกวาถือโลกาธิปไตยตามกระแสโลก พระพุทธศาสนาทรงสรรเสริญธรรมาธิปไตยในการ

ปกครองมากกลาวสิ่งอ่ืน  

3. การเปลี่ยนแปลงทางสังคม 

สังคมมนุษยนั้นไมไดอยูในสภาพที่หยุดนิ่ง หากแตจะเคลื่อนไหวตลอดเวลา ดังนั้น แนวโนมโดยทั่วไป

ของสังคมจึงอยูในสภาพที่จะเปลี่ยนแปลงอยูเสมอ โดยความหมายของการเปลี่ยนแปลงแลวเราพิจารณาใน

ลักษณะของการเปรียบเทยีบความแตกตางของสิ่ง ๆ หนึ่งในเวลาตางกัน การเปลี่ยนแปลงจึงเก่ียวของกับเวลา

ห ม า ย ค ว า ม ว  า ก า ร เ ป ล ี ่ ย น แ ป ล ง ท า ง ส ั ง ค ม แ ล ะ ว ั ฒ น ธ ร ร ม นี้  

เราพิจารณาในแงการเปรียบเทียบความแตกตางของสังคมหนึ่งในเวลาที่ผานไป 

          3.1 แนวความคิดเรื่องประชาธิปไตยตามแนวพระวินัยปฎก 

  พระพุทธเจาไดทรงบัญญัติพระวินัย เพื่อเปนแนวในการประพฤติปฏิบัติของพระสงฆ แตการบัญญัติวินัย

นั้นก็ทรงบัญญัติเปนพระสงฆมิไดบัญญัติตามลำพัง ตองใหเกิดเรื่องกอน แลวประชุมสอบสวนแลวบัญญัติพระ

วินัยทามกลางพระสงฆ ดวยความเห็นชอบของพระสงฆตางพรอมใจกันนำไปปฏิบัติการทำกรรมตางๆ ของสงฆ 

ยกเวนอปโลกนกรรม ลวนใหทำเปนการสงฆทั้งสิ้น กลาวคือ 

ญัตติกรรม  -  ทำดวยสงฆจตุวรรค คือ 4 รูปขึ้นไป เชน การสวดปาติโมกข 

ญัตติทุติยกรรม   -  ทำดวยสงฆปญจวรรค คือ 5 รูปขึ้นไป เชน เรื่องกฐิน 

ญัตติจตุตถกรรม  -  ทำดวยสงฆ ทสวรรค คือ ตั้งแต 10 รูปขึ้นไปยกเวนในที่กันดาร เชน การ

อุปสมบท 

การใหมานัตต การสวดอัพภาน ก็ตองใชสงฆตั้งแต 21 รูปขึ้นไป จึงกลาวไดวา  

พระวินัย คือ รัฐธรรมนูญ และกฎหมายตางๆ 

พระสงฆ คือ สมาชิกสภาผูแทน 

คุณสมบัติของพระสงฆ คือ คุณสมบัติของสมาชิก 

อำนาจพระสงฆ คือ อำนาจอธิปไตย 

อธิกรณสงฆทั้ง 4 คือ 

   1. วิวาทาธิกรณ   - การขัดแยงกันเก่ียวกับธรรมวินัย 

   2. อนุวาทาธิกรณ  - การโจทกกันดวยอาบัติตางๆ 

   3. อาปตตาธิกรณ  - การละเมิดอาบัติตางๆ  

4. กิจจาธิกรณ  - กิจของสงฆที่เกิดข้ึนท่ีจะพึงทำดวยสงฆจำนวนตางๆ 

ตางก็จะตองระงับดวยวิธีการที่เรียกวา อธิกรณสมถะ 7 คือ 

   1. สัมมุขาวินัย ระงับตอหนาสงฆตอหนาบุคคลตอหนาวัตถุ 

  2. สติวินัย การระงับดวยการใหเกียรติแกพระอรหันต ผูมีสติสมบูรณ 



156 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

  3. อมูฬหกวินัย การระงับเหตุดวยการยกเวนใหแกผูทำผิดในขณะที่เปนบา คือไดหลง

ไปแลว 

  4. เยภุยยสิกา ระงับดวยเสียงขางมากลงมติ 

  5. ปฏิญญาตกรณะ ระงับดวยการทำตามปฏิญญา 

  6. ตัสสปาปยสิกากรรม ระงบัดวยการลงโทษศัตรูผูถูกสอบสวนแลวพูดไมอยูกับรอง

กับรอย ใหการรับแลวปฏิเสธ ปฏิเสธแลวรับเปนตน 

  7. ติณวัตถารกวินัย ระงบัดวยการประนีประนอมทั้งสองฝาย ดุจเอาหญาทับสิ่งสกปรกไว

ไมใหมีกลิ่น 

ทั้งอธิกรณและการระงับตองทำเปนการสงฆเปนสวนใหญ ดุจการตั้งกรรมาธิการฝายตางๆ ฉะนั้นจึง

เปนการทำงานเปนกลุมเปนทีมและในการประชุมทำกรรมตางๆ เปนการสงฆนั้น ตองมีมติเปนเอกฉันท จริงๆ 

ถามีขอของใจมีสิทธิ ยับย้ัง (Veto) ได แมเพียงเสียงเดยีวสงฆทั้งหมดก็ตองฟงดังทายกรรมวาจาวา “ยสฺสายสฺม

โต ขมติ............โส ตุณฺหสฺส ยสฺส น ขมติ โส ภาเสยฺย” แปลวา “ถากรรมนี้ ชอบใจตอทานผูใด ทานผูนั้นพึงเงยีบ 

ถาไมชอบใจตอทานผูใดทานผูนั้นพึงพูดขึ้น” 

อนึ่งการทำกรรมอันใดก็ตาม พระวินัยจะตองพรอมเพรียงกัน ดังคำขึ้นตน ของกรรมวาจาวา “ยทิ 

สง ฺฆส ฺส ปตฺตกล ฺลํ” ซ ึ ่ งแปลว า “ถ าความพร ั ่งพร อมของสงฆ  พร อมแล ว . ..  สงฆพ ึงทำ. . .” ด ั งนี้   

นี้คือเนื้อความใน มหาขันธกะ มหาวรรค พระวินัยปฎกเลม 4 (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2551) 

3.2 แนวความคิดประชาธิปไตย ตามแนวพระสุตตันตปฎก  

 3.2.1 หลักเสรีภาพทางความคิด พระพุทธเจาไดใหโอกาสแกชาวกาลามะในการที่จะเชื่อหรือไมเชื่อ 

 คำสอนของนักบวช ท่ีมาเผยแผคำสอนดวยขอความตอไปนี้ 

 ดูกรกาลามะทั้งหลาย ทานท้ังหลายอยาเชื่อ เพียงเพราะ 

 1. การฟงตามกันมา (มา อนุสฺสเวน)         2. การถือกันสืบๆ มา (มา ปรมฺปราย) 

              3. ขาวเลาลือ (มา อิติกิราย)                   4. การอางตำรา (มา ปฎกสมฺปทาเนน) 

              5. การใชตรรกะ (มา ตกฺกเหตุ)                6. การอนุมาน (มา นยเหตุ) 

              7. การตรึกตรองตามอาการ (มา อาการปริวิตกฺเกน)              

              8. เขาไดกับทฤษฎีท่ีตนคิดไว (มา ทิฐินิชฺฌานขนฺติยา) 

              9. มองเห็นลักษณะวานาเชื่อได (มา ภพฺพรูปตาย) 

              10. สมณะ นี้เปนครูของเรา (มา สมโณ โน ครูติ) 

ต อเมื ่อใดร ู  เข าใจ ดวยตนเองว า ธรรมเหลานั ้น เป นอกุศล เป นกุศล มีโทษ ไมมีโทษ  

เปนตนแลว จึงควรละ หรอื ถือปฏิบัติตามนั้น (องฺ.ติก. 20/505/241) 

จากที่กลาวมาจะพบวาพระพุทธศาสนาใหเสรีภาทางความคิด ใหเสรีภาพในความเชื่ออยางเปนอิสระ

ไมปลอยใหนับถือศรัทธาอยางงมงายโดยไมไดคิดพิจารณาถึงเหตุถึงผลของความเปนจริง วาเรื่องนั้นจริงหรือไม



157 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

จริง มีประโยชนหรือมีโทษ ทุกคนมีอิสระในการเชื่อในสิ่งนั้น ประเด็นดังกลาวจึงเปนแนวคิดดานเสรีภาพในแบบ

ประชาธิปไตยทางพระพุทธศาสนา  

         3.2.2 หลักความเสมอภาค ในพระธรรมวินัย จะเห็นไดจากหลักความอัศจรรยของพระธรรมวินัย 8 

อยาง เปรียบเทียบกับความอัศจรรยของมหาสมุทร 8 อยาง ดังนี้ 

    1) ธรรมวินัย หรือพระพุทธศาสนามีการศึกษาตามลำดับ ทำตามลำดับปฏิบัติ ตามลำดับ แทงตลอด

อรหัตตมรรค ดวยการทำตอเนื่องดุจมหาสมุทรลุมลึกตามลำดับ 

               2) สาวกของพระพุทธเจาที่แทไมลวงสิกขาบทที่ทรงบัญญัติแลว แมจะตองสละชีวิตก็ยอม ดุจ

มหาสมุทรไมลนฝง 

              3) สงฆ ยอมกันคนชั่วใหหางไกล ดุจทะเลซัดซากศพใหเขาสูฝงฉะนั้น 

              4) วรรณะ 4 ออกบวชแลวยอมละซ่ึงชื่อโคตร ในกาลกอนถึงการนับวาเปนสมณศากยบุตร ดุจน้ำจาก

แมนำ้ทั้งหลาย เมื่อถึงมหาสมุทรแลว ก็เปนนำ้มหาสมุทรอันเดียวกัน 

   5) แมฝนตก มหาสมุทรก ็ไมปรากฏความพรองและความเต็ม ฉันใด ภิกษุในธรรมว ินัยที่ 

ดับกิเลสดวยนิพพานธาตุ ยอมไมทำนิพพานใหเต็ม 

              6) พระธรรมว ิน ัย ม ีรสเดียว คือ ว ิมุตติรส-รสแหงความหลุดพน ด ุจมหาสมุทรมีรสเด ียวคือ  

รสเค็ม (เอกรโส-โลณรโส, เอกรโส-วิมุตฺติรโส) 

              7) มหาสมุทรเต็มไปดวยรัตนะนานาประการ ฉันใด พระธรรมวินัยก็มากดวย ธรรมรัตนะ คือ สติปฏฐาน 4 

สัมมัปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรยี 5 พละ 5 โพชฌงค 7 มรรค 8 ฉันนั้น 

 8) มหาสมุทร เปนที่อยูของสัตวมีชีวิตใหญๆ เชน ปลาติมิติมังคลา ติปริมังคลา อสูร นาคแคนธรรพ ฉันใด 

พระธรรมวินัยก็มีอริยบุคคล 4 และผูปฏิบัติเพื่อเปนอริยบุคคล 4 ฉันนั้น (องฺ.อฐก. 23/109/207) 

หลักความเสมอภาคดังกลาวมาจะเห็นไดวา พระภิกษุเมื่อเขามาบวชในพระพุทธศาสนาแลวถึงแมจะอยู

ชนชั้นใด มีฐานะใด เมื่อเขามาแลวทุกคนถือวินัยเสมอกัน มีความผิดเม่ือลวงละเมิดลงโทษตามลำดับวินัยเสมอกัน 

พระพุทธเจาเปรียบเหมือนมหาสมุทรแมวาน้ำจะไหลลงมาจากที่ใดก็ตามเรียกวา มหาสมุทรมีรสเดียวคือ รส

เค็ม  

   3.2.3 หลักภราดรภาพ หรือหลักความเปนพี่เปนนองกัน คือ สหธรรมิก ผูปฏิบัติธรรมรวมกัน ควรมีธรรม

ตอไปน้ี 

  ก. สังคหวัตถุ 4 คือ แบงปน พุดไพเราะ บำเพ็ญประโยชน และวางตัวเคียงบาเคียงไหล รวมสุขรวม

ทุกข (องฺ.จตุกฺก. 21/32/42) 

  ข. สาราณียธรรม 6 คือ จะพูด จะทำ จะคิด ก็ประกอบดวย เมตตาจิต แบงปนลาภกันอยางทั่วถึง 

มีศีลเสมอกันและมีทัศนะเสมอกัน (อง.ฺฉกฺก. 22/282/321) 

  ค. หลักอปริหานิยธรรม 7 คือ หมั่นประชุมกันเนืองนิตย เมื่อประชุมก็พรอมกันเขาประชุม และ

พรอมเพรียงกันเลิกประชุม ไมทำลายหลักการเดิม เคารพผูหลักผูใหญ คุมครองกุลสตรี   มิใหถูกขมเหง เคารพ 



158 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

เจดีย อนุสาวรียคนสำคัญของชาติ ใหการคุมครองอารักขาสมณะชีพราหมณผูปฏิบัติดีปฏิบัติชอบในรัฐ  (องฺ.สตฺ

ตก. 23/19/17-18) 

ดังนั้น อันที่จริงหลักการเสียงขางมากในการปกครองในระบอบประชาธิปไตย เปนหลักพื้นฐานอยาง

หนึ่งเทานั้น ไมอาจตัดสินวา เปนการปกครองแบบประชาธิปไตยที่แทจริงจะตองประกอบดวยหลักการอื่นๆ 

อีก เชน ประชาชนตองไดรับสิทธิเสรีภาพและความเสมอภาคทางการเมือง มีสิทธิรับรูขาวสาร ตลอดจน

สามารถตรวจสอบ ควบคุมการบริหารงานของรฐับาลไดดวย จึงเปนการปกครองระบอบประชาธิปไตย 

 

4. ประชาธิปไตยตามแนวรัฐศาสตรเชิงพุทธสูการเปลี่ยนแปลงทางสังคม 

พระพุทธศาสนาเปนศาสนาประชาธิปไตยมาตั้งแตเริ่มแรก กอนท่ีพระพุทธเจาจะทรงมอบใหพระสงฆ

เปนใหญในกิจการท้ังปวงเสียอีกลักษณะที่เปนประชาธิปไตยในพระพุทธศาสนามีตัวอยางดังตอไปนี้ 

1. พระพุทธศาสนามีพระธรรมวินัยเปนธรรมนูญหรือกฎหมายสูงสุด พระธรรม คือ คำสอนที่

พระพุทธเจาทรงแสดง พระวินัยคือ คำสั่งอันเปนขอปฏิบัติที่พระพุทธเจาทรงบัญญัติขึ้นเมื่อรวมกัน เรียกวา 

พระธรรมวินัย ซึ่งมีความสำคัญขนาดที่พระพุทธเจาทรงมอบใหเปนพระศาสดาแทนพระองค กอนที่พระองค

จะปรนิิพพานเพียงเล็กนอย 

2. มีการกำหนดลักษณะของศาสนาไวเรียบรอย ไมปลอยใหเปนไปตามยถากรรม ลักษณะของ

พระพุทธศาสนาคอืสายกลาง ไมซายสุด ไมขวาสุด ทางสายกลางนี้เปนครรลอง อาจปฏิบัติคอนขางเครงครัดก็

ได โดยใชส ิทธิในการแสวงหาอดิเรกลาภตามที ่ทรงอนุญาตไว ในสมัยตอมา เร ียกแนวกลางๆ ของ

พระพุทธศาสนาวา วิภัชชวาที คือศาสนาที่กลาวจำแนกแจกแจง ตามความเปนจริงบางอยางกลาวยืนยันโดย

สวนเดียวได บางอยางกลาวจำแนกแจกแจงเปนกรณี ๆ ไป           

3. พระพุทธศาสนา มีความเสมอภาคภายใตพระธรรมวินัย บุคคลที่เปนวรรณะกษัตริย พราหมณ 

แพศย ศูทรมาแตเดิม รวมทั้งคนวรรณะต่ำกวานั้น เชนพวกจัณฑาล พวกปุกกุสะคนเก็บขยะ และพวกทาส 

เมื่อเขามาอุปสมบทในพระพุทธศาสนาอยางถูกตองแลว มีความเทาเทียมกัน คือปฏิบัติตามสิกขาบทเทากัน 

และเคารพกันตามลำดับอาวุโส คือผูอุปสมบทภายหลังเคารพผูอุปสมบทกอน4. พระภิกษุในพระพุทธศาสนา มี

สิทธิ เสรีภาพภายใตพระธรรมวินัย เชนในฐานะภิกษุเจาถิ่น จะมีสิทธิไดรับของแจกกอนภิกษุอาคนัตุกะ ภิกษุที่

จำพรรษาอยู ดวยกันมีสิทธิไดรับของแจกตามลำดับพรรษา มีสิทธิรับกฐิน และไดรับอานิสงสกฐินในการ

แสวงหาจีวรตลอด 4 เดือนฤดูหนาวเทาเทียมกัน นอกจากนั้นยังมีเสรีภาพท่ีจะเดินทางไปไหนมาไหนได จะอยู

จำพรรษาวัดใดก็ไดเลือกปฏิบัติกรรมฐานขอใด ถือธุดงควัตรขอใดก็ไดท้ังสิ้น 

5. มีการแบงอำนาจ พระเถระผู ใหญทำหนาที ่บร ิหารปกครองหมู คณะ การบัญญัติพระว ินัย 

พระพุทธเจาทรงบัญญัติเอง เชนมีภิกษุผูทำผิดมาสอบสวนแลวจึงทรงบัญญัติพระวินัย สวนการตัดสินคดีตาม

พระวินัยทรงบัญญัติแลวเปนหนาที่ของพระวินัยธรรมซ่ึงเทากับ 



159 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

6. พระพุทธศาสนาม ีหล ักเส ียงข างมาก ค ือ ใช  เส ียงข างมาก เป นเกณฑต ัดส ิน เร ียกวา  

วิธีเยภุยยสิกา การตัดสินโดยใชเสียงขางมาก ฝายใดไดรับเสยีงขางมากสนับสนุน ฝายนั้นเปนฝายชนะคดี 

  ดังน้ัน สังคมมนุษยน้ันไมไดอยูในสภาพที่หยุดนิ่ง หากแตจะเคลื่อนไหวตลอดเวลา แนวโนมโดยทั่วไป

ของสังคมจึงอยูในสภาพที่จะเปลี่ยนแปลงอยูเสมอ โดยความหมายของการเปลี่ยนแปลงแลวเราพิจารณาใน

ล ั ก ษ ณ ะ ข อ ง ก า ร เ ป ร ี ย บ เ ท ี ย บ ค ว า ม แ ต ก ต  า ง ข อ ง ส ิ ่ ง  ๆ  ห น ึ ่ ง ใ น เ ว ล า ต  า ง กั น  

การเปลี่ยนแปลงจึงเกี่ยวของกับเวลาหมายความวาการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรมนี้เราพิจารณาใน

แงการเปรียบเทียบความแตกตางของสังคมและวัฒนธรรมหนึ่งในเวลาที่ผานไป  

 

5. บทสรุป 

          ประชาธิปไตยกินไดตามแนวรัฐศาสตรเชิงพุทธ สำหรับผูเขียนนั้นเปนไปในลักษณะที่ประชาชนไดรับ

สันติสุข สันติภาพ มีเสรีภาพและภราดรภาพ ทั้งในรูปกินดีอยูดีและบริการจากรัฐในทุกสวนและทุกชนชั้นของ

สังคม เพราะการปกครองตามระบอบประชาธิปไตย ถือวาอํานาจอธิปไตยเปนของคนทุกคนในสังคม คําวา 

“ประชาธิปไตยกินไดในพระพุทธศาสนา” จึงมิใชเปนเพียงแคคํากลาวที่สวยหรูไวใหคนหรือนักการเมืองใชเม่ือ

ตองการ แตหมายถึงปจเจกบุคลไดมีอิสระอยางเต็มที่ตามที่กฎหมาย ประเพณีและวัฒนธรรมที่ดีงามมีอยู ซึ่ง

ความอยูดีมีสุขภายใตการปกครองในระบอบประชาธิปไตย ที่มีพระพุทธศาสนาเปนศาสนาประจำชาติที่มี

อิทธิพลตอชาวพุทธอยางที่สุด 

 ประชาธิปไตยกินไดจึงเปนหลักการสำคัญของการอยูรวมกัน ตลอดจนเขาใจรวมกันในความจริงท่ีเปน

ธรรมชาติของโลกและชีวิต บนฐานแหงความสัมพันธที่ดีงามมั่นคง โดยที่แตละคนก็มีความระลึกถึงกันมีน้ำใจ

ประสานรวมมือตอกัน จนเกิดภาวะที่เรียกวา เอกภาพ ก็จะเกิดอรรถประโยชนสุดทายก็จะสงผลตอชุมชนใน 

ดังนั้น คำกลาวที่วา “ประชาธิปไตยที่กินไดในพระพุทธศาสนา” จึงไมใชวาทะกรรมเอาไวใชกลาวอาง แตเปน

เรื่อง ของจริงที่ผานมุมมองการคิดวิเคราะหและการแสดงออกมาเปนพฤติกรรม กลาวคือกอใหเกิดสันติสุข 

สันติภาพ และภราดรภาพในสังคม โดยการประยุกตใชหลักธรรมการปกครองแนวพระพุทธศาสนา 

 มิติการเปลี่ยนแปลงที่สงผลสะทอนตอเนื่องกันไปเปนลูกโซ ก็คือเกิดการเปลี่ยนแปลงทางสังคม ใน

เมื่อเราถือวาสังคมก็คือพฤติกรรมของคนในสังคมนั้นไดปฏิบัติตอกัน การเปลี่ยนแปลงจากเวลาหนึ่งถึงอีกเวลา

หนึ่ง จึงเปนการเปลี่ยนแปลงที่ไมมีการควบคมุเรงรัด และมิไดมีเปาหมายแตอยางใด เราเรียกวา “วิวัฒนาการ” 

การวิวัฒนาการทางสังคมจึงอาจเปนการเปลี่ยนแปลงที่ตองการหรือไมตองการก็ได แตการเปลี่ยนแปลงท่ีสังคม

ของเรากำลังตองการก็คือ การเปลี่ยนแปลงที่เรียกวา “การพัฒนา” (Development) ทั้งนี้ก็เพราะวาการ

พัฒนาเปนการเปลี่ยนแปลงท่ีไดกำหนดทิศทางและจุดมุงหมายรวมท้ังการควบคมุอัตราการเปลี่ยนแปลงไวตาม

ระยะเวลา 

 

 



160 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

เอกสารอางอิง 

กมล ทองธรรมชาต.ิ(2521).การปกครองและการเมืองไทย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพไทยวัฒนาพานิช. 

โกวิท วงศสุรวัฒน.(2534).รัฐศาสตรกับการเมือง.กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพตะเกียง. 

ชัยอนันต สมุทวนิช.(2523).ประชาธิปไตยสังคมนิยมคอมมิวนิสตกับการเมืองไทย. กรุงเทพ มหานคร : 

 บรรณกิจ. 

พระธรรมปฎก (ป.อ. ปย ุต ฺโต).(2543).พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม.พิมพคร ั ้งที ่  9.

 กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณากรณ (ป. อ. ปย ุต ฺโต).(2565). พระพุทธศาสนากับประชาธิปไตย.10 มิถุนายน 2565.จาก : 

 http://oldweb.mcu.ac.th/mcutrai/menu2/Critical/03.htm. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ ปยุตโต).(2535). การสรางสรรคประชาธิปไตย. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพมหา

 จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พ ิ มพ ิ ล ั ย  หงษาคำ . ( 2565). ปร ะช าธ ิ ป ไ ตย ในพร ะพ ุ ทธ ศ าสนา . 10 กร กฎาคม  2565.จ าก  : 

 https://sites.google.com/site/fon5481136057/hnwy-thi-1/1-1 

มหามกุฏราชวิทยาลัย.(2525).พระไตรปฎก. กรุงเทพมหานคร :  โรงพิมพมหามกุฏราชวิทยาลัย. 

สามารถ มังสัง.(2565). อธิปไตย 3 ประการ : ตนแบบของการปกครอง.10 กรกฎาคม 2565.จาก : 

 https://mgronline.com/daily/detail/9620000038979 

สุขุม นวลสกุล และวิศิษฐ ทวีเศรษฐ.(2523).การเมืองและการปกครองไทย. กรุงเทพมหานคร : หางหุนสวน

 จำกัดโรงพิมพชวนพิมพ.  

สุชีพ ปุญญานุภาพ.(2528).คุณลักษณะพิเศษแหงพระพุทธศาสนา.กรุงเทพมหานคร : สำนักงานเสริมสราง

 เอกลักษณของชาติ สำนักงานเลขาธิการนายกรัฐมนตรี. 

Lewis Copeland and Lawrence Lamm eds. (1985). The World’s Great Speeches. (2nd ed.) 

 New York: Dover. 


