
 
 

พุทธวิทยาเพื่อการรูเทาทันขอมูลขาวสารในศตวรรษที่ 21 

Buddhology for Social Media Literacy in the 21st Century 

 
เอกพงศ  พัฒนากุล 

มหาวยิาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาลัยศาสนศาสตรยโสธร 

Ekkapong Pattanakul 

Mahamakut Buddhist University Yasothon Buddhist Collage, Thailand 

E-mail: ekkapong08@outlook.com 

 

วันที่รับบทความ: 29 สิงหาคม 2565; วันแกไขบทความ 30 สิงหาคม 2565; วนัตอบรับบทความ: 30 สิงหาคม 2565 

Received: August 29, 2022; Revised: August 30, 2022; Accepted: August 30, 2022 

 

บทคัดยอ 

 บทความเรื ่องพุทธวิทยาเพื่อการรูเทาทันขอมูลขาวสารในศตวรรษที่ 21 นี้ มีเจตนารมณในการ

นำเสนอหลักการเพื่อใชควบคุม กำกับและการยับยั้งชั่งใจของปจเจกบุคคลในการเสพหรือการบริโภคขอมูล

ขาวสารเพื่อในศตวรรษนี้ กลาวอีกนัยยะหนึ่งไดวาความฉลาดทางอารมณและการรูเทาทันสื่อเทคโนโลยี

สารสนเทศโดยใชหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาเปนกรอบในการตัดสินใจ ตัดสินความเชื่อตาง ๆ กอนที่จะ

ปกใจเชื่อและสงสารตอมวลชน ทั้งนี้ เนื่องจากความหลากหลายของขอมูลขาวสารมีพื้นฐานท่ีเปนเพียงการรับรู 

(รูจัก) ยังไมใชความรู (รูจำ) แมแตความรูหรือการรูจำบางอยางก็ยังไมใชความรูแบบปญญา (รูแจง) เนื่องจาก

ขอมูลหรือความรูบางอยางอาจจะเปนความรูผิด เปนขอมูลผิด (อวิชชา) ที่บางคนอาจจะทึกทักเอาวาถูกตอง 

เมื่อเปนเชนนี้ พระพุทธศาสนาจึงมีหลักธรรมคำสอนหลายประการที่สามารถนำมาอรรถาอธิบายและชวย

ชี้แนะในการตัดสินใจตอขอมูลขาวไดในเบ้ืองตนหรือระดับที่สูงกวา เชน หลักกาลามสูตรท่ีเนนย้ำใหเห็นถึงการ

พิจารณาใหถองแทกอนเชื่อ และหลักปฏิสัมภิทาสงเสริมใหบุคคสรางความชำนาญตอขอมูลที่รูจัก รูจำ และจะ

นำไปถึงการรูแจงตามลำดับ 

 

คำสำคัญ : พุทธวิทยา, ศตวรรษที่ 21, ขอมูลขาวสาร 

 

Abstract 

 This article on Buddhology for Social Media Literacy in the 21st Century aims to present 

principles for control directing and restraining the individual in the consumption or 

consumption of information for this century. In other words, emotional intelligence and 

information technology social media literacy using Buddhist doctrines as a decision-making 

framework. Judge beliefs before setting them up and sending messages to the masses. This is 



173 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

because the diversity of information is based only on perception (recognition), not knowledge 

(understanding). Even though, some knowledge or recognition is not cognitive (enlightened) 

knowledge because some information or knowledge may be misinformation. It is a 

misinformation (ignorance) that some people may assume is correct. Therefore, Buddhism has 

several doctrinal principles that can be used to explain and help guide decision-making on 

news information at an initial or higher level, such as the Kalama Sutta that emphasizes 

thorough consideration. before believing and the principle of interaction encourages 

individuals to become proficient with known information, to recognize it and to lead to 

enlightenment accordingly. 

 

Keywords: Buddhology, 21st Century, Information 

 

บทนำ 

 สภาวการณและสังคมโลกในศตวรรษที่ 21 นี้ เราไมอาจปฏิเสธไดวาระบบขอมูลขาวสารสารสนเทศ 

(Information) เปนเรื่องที่ไกลตัว เพราะขอมูลขาวสารตาง ๆ เปนบริบททางสังคมสิ่งที่ผูกพันอยูกับการดำเนิน

ชีวิตที่เปนองคประกอบสำคัญของยุคนี้ การเปลี่ยนแปลงทางสังคม เศรษฐกิจ การเมืองและวัฒนธรรม เปนตน 

ตางก็ไดรับอิทธิพลจากขอมูลขาวสาร (Information influence) นี้เปนสำคัญ ซึ่งในประเด็นขอมูลขาวสารน้ี 

ตามที่ปรากฏในพระราชบัญญัติขอมูลขาวสารของราชการ พ.ศ. 2540 สะทอนเจตนารมณที่หมายถึงสิ่งที่สื่อ

ความหมายใหรูเรื่องราวขอเท็จจริง (Fact) ขอมูลหรือสิ่งใด ๆ ไมวาการสื่อความหมายนั้นจะทำไดโดยสภาพ

ของสิ่งนั้นเอง หรือโดยผานวิธีการอื่นใด และไมวาจะไดจัดทำไวในรูปของเอกสาร, แฟม, รายงาน, หนังสือ, 

แผนผัง, แผนที่, ภาพวาด, ภาพถาย, ฟลม (Film) การบันทึกภาพหรือเสียง (Sound recording) การบันทึก

ดวยเครื่องคอมพิวเตอรหรือวิธีอื ่นใดที่ทำใหสิ่งที ่บันทึกไวปรากฏได และปจจุบันนี้ (พระราชบัญญัติขอมูล

ขาวสารของราชการ พ.ศ. 2540) ยุคโลกาภิวัตน (Globalization) เปนยุคแหงการเปลี ่ยนทุกรูปแบบแหง

ศตวรรษที่เราตองยอมรับวาการสื่อสารของผูคน เปนการสื่อสารที่ไรพรมแดน ทั้งดานการสงสารและการรับ

ขาวสารเปนไปดวยความรวดเร็ว ทันใจและทันสมัย ไมวาจะเปนขาวทางหนาหนังสือพิมพ วิทยุและโทรทัศน 

เว็บไซต (Website) และสื่อออนไลนตาง ๆ (Online) เสนอขาวความเคลื่อนไหวของเหตุการณที่เกิดข้ึนบนโลก

ใบนี้อยางตอเนื่องและเทาทันตอสถานการณ 

 ตามที่ทราบแลววาโลกาภิวัตน (Globalization) คือยุคแหงการแพรกระจายขอมูลขาวสารอยางที่

เรียกวา “เทคโนโลยีสารสนเทศ” ที่เริ่มมาจากไอที (IT) สูไอซีที (ICT) ดิจิทัล (Digital) และในศตวรรษนี้กำลัง

เรียกใชประโยชนจากปญญาประดิษฐ (Artificial Intelligence : AI) เพื่อประโยชนตอการสื่อสารอยางเต็ม

รูปแบบในทศวรรษตอไปนี้และเปนทิศทางในอนาคตของพัฒนาการทางวิทยาศาสตรสูเทคโนโลยี กลาวคือเปน



174 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

การประยุกตความรูทางวิทยาศาสตรมาใชในระบบสารสนเทศตั้งแตกระบวนการจัดเก็บรวบรวม (Collection) 

การประมวลผล (Data processing) และการเผยแพรสารสนเทศ (Information dissemination) เพ่ือชวยให

ไดสารสนเทศที่มีประสิทธิภาพและรวดเร็วทันตอเหตุการณซึ่งในบทความนี้ ผูเขียนจะมุงกลาวเนนพุทธวิทยา 

(Buddhology) เพื่อการรูเทาทันกระแสและความเปลี่ยนแปลงของสังคมโลกภายใตบริบทของขอมูลขาวสาร

วาพระพุทธศาสนามีทาทีและการปฏิบัติอยางไรตอขอมูลขาวสาร (information) เพราะขอมูลขาวสารถาสื่อ

ออกไปดีก็จะดี แตสื่อออกไปไมดีผลที่ติดตามมาจะมากมายมหาศาล ดังที่สามารถพบเจอความเปลี่ยนแปลง

ของสังคมโลกปจจุบันอยูภายใตบริบทของขอมูลขาวสาร อาทิเชน พฤติกรรมเลียนแบบของเด็กที่กระทำตาม

บุคคลที่เขาติดตามในโลกออนไลน แมการกระทำนั้นจะกอใหเกิดอันตรายก็ตาม อยางไรก็ดี เพื่อเปนหลักใน

การเตรียมความพรอมรับมือกับผลที่จะตามมา ประเด็นนี้จะเปนทางเลือกหนึ่งเพื่อการเสพขอมูลขาวสารอยาง

ผูรูเทาทันกระแส (Intelligence) ซึ่งจะกลาวตามลำดับ 

 

ความสำคัญและผลกระทบของขอมูลขาวสาร 

 ขอมูลขาวสาร (Information) มีความจำเปนและสำคัญตอการรับรู (Perception) การรับรูเปนเพียง

การรูจัก (Recognition) การรูจักยังไมใชความรูที่หมายเอาการรูจำ (Remember) และการรูจำก็ยังไมใชการรู

แจง (Enlightenment) ที่หมายถึงปญญา (Mentality) อยางไรก็ดี ขอมูลขาวสารถือวาเปนองคประกอบสำคัญ

ของการสื่อสารที่อาจเรียกสั้น ๆ วา สาร (Message) อันหมายถึง เรื่องราวตาง ๆ ที่อยูในรูปแบบขอมูลที่

สงออกไปเพื่อตองการใหผูอื ่น ๆ ไดรับรู (Perception) ความเห็น (Comment) ความคิด (Idea) ความรูสึก 

(Feeling) ความเชื่อ (Belief) ซึ่งสิ่งเหลานี้กอใหเกิดผลกระทบหรือปญหาอุปสรรคที่อาจจะมาจากหลากหลาย

ตนเหตุ อาทิ 1. ผลกระทบเกิดจากปญหาของผูสงสาร (Sender) 2. ตัวสาร (Message)  3. ภาษาที่ใชสื่อสาร 

(Language) 4. ผูรับสาร (Receiver) 5. สื่อ (Media) และ6. กาลเทศะและสภาพแวดลอม (Context) 

 บริบททั้ง 6 ประการนี้ โดยเฉพาะในประเด็นที ่เราจะเนนกลาวถึงคือสาร (Message) หรือขอมูล

ขาวสาร (Information) จะเห็นวามีจุดออนของสารที่อาจเกิดจากสาเหตุหลายประการ เชน 1. ขอมูลขาวสาร

ที่สลับซับซอนมากเกินกวารับได (Complexity) 2. ผูรับสารขาดประสบการณตอขอมูล (Experience) 3. เกิด

ความขัดแยงของขอมูลข าวสาร (Controversiality) 4. มีเนื้อหาสารที ่ซ ้ำซ อนเก ินไปจนไมน าสนใจ 

(Redundancy) และ5. มีเน้ือหาที่แปลกจนผูรับไมอาจตามทนั (Strangeness) 

 เมื่อเกิดปญหาเหลานี้ แนวทางแกไขเบื้องตนจึงสามารถกระทำได คือ 1. เลือกขอมูลขาวสารจะตอง

เหมาะกับเพศ อายุ การศึกษาและอาชีพของผูรับสาร 2. เลือกขอมูลขาวสารท่ีเรื่องราวและสถานการณ 3. ทำ

เรื่องยากใหงาย จริง มีประโยชนและผูฟงชอบใจ และ4. ลำดับความยากงายของขอมูลขาวสารใหเหมาะสม 

 ในเรื ่องความสำคัญของขอมูลขาวสารในยุคไรพรมแดน (Globalization) มีความจริงที่ว าขอมูล

ขาวสารยอมกอใหเกิดการเปลี่ยนแปลงทางสังคมในทุกมิติ เพราะขอมูลขาวสารนั้นเปนสิ่งที่ทรงอิทธิพลและมี

ความสัมพันธกับรูปแบบสื่อสารวิธีการ กระบวนการสื่อสารและการสื่อสาร สวนที่เปนระดับปจเจกและระดับ



175 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

สังคม โดยเฉพาะในยุคโลกาภิวัตนเรามักจะพบวาความสำคัญในขอนี ้ เกิดจากเทคโนโลยีสารสนเทศมี

ผลกระทบตอการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมดานตาง ๆ ของผูคนไวหลายประการ เชน  

  1. เทคโนโลยีสารสนเทศ ทำใหสังคมเปลี่ยนจากสังคมอุตสาหกรรมมาเปนสังคมสารสนเทศ 

  2. เทคโนโลยีสารสนเทศทำใหระบบเศรษฐกิจเปลี่ยนจากระบบแหงชาติไปเปนเศรษฐกิจโลก ที่ทำให

ระบบเศรษฐกิจของโลกผูกพันกับทุกประเทศ ความเชื่อมโยงของเครือขายสารสนเทศทำใหเกิดสังคมโลกาภิ

วัตน 

  3. เทคโนโลยีสารสนเทศทำใหองคกรมีลักษณะผูกพัน มีการบังคับบัญชาแบบแนวราบมากขึ้น หนวย

ธุรกิจมีขนาดเล็กลง และเชื่อมโยงกันกับหนวยธุรกิจอื่นเปนเครือขาย การดำเนินธุรกิจมีการแขงขันกันในดาน

ความเร็วเปนหลักใหญใจความโดยอาศัยการใชระบบเครือขายคอมพิวเตอร (Network) และการสื ่อสาร

โทรคมนาคม (Telecommunications) เปนตัวสนับสนุน เพ่ือใหเกิดการแลกเปลี่ยนขอมูลไดงายและรวดเร็ว 

  4. เทคโนโลยีสารสนเทศเปนเทคโนโลยีแบบสุนทรียสัมผัส (Aesthetics) และสามารถตอบสนอง

ตามความตองการการใชเทคโนโลยีในรูปแบบใหมท่ีเลือกไดเอง 

  5. กระบวนการทางเทคโนโลยีสารสนเทศทำใหเกิดสภาพทางการทำงานแบบทุกสถานที่และทุกเวลา 

(All times are realistic) 

  6. เทคโนโลยีสารสนเทศกอใหเกิดการวางแผนการดำเนินการระยะยาวขึ้น อีกทั้งยังทำใหวิถีการ

ตัดสินใจหรือเลือกทางเลือกไดละเอียดขึ้น 

 กลาวไดวาเทคโนโลยีสารสนเทศมีบทบาท (Role) ที่สำคัญในทุกๆองคกร แมกระทั่งในสวนบุคคล 

(Private) มีผลตอการเปลี่ยนแปลงโลกในทุกดาน ทั้งดานความเปนอยู สังคม เศรษฐกิจ การศึกษา การแพทย 

เกษตรกรรม อุตสาหกรรม การเมือง ตลอดจนการวิจัยและการพัฒนาตางๆ ไมเวนแมแตการศาสนาตาม

กระแสโลกาภิวัตน นับไดวาเปนสิ่งที่ดีตอสังคมโลกแบบองครวม (Holistic World Society) แตในมุมตรงกัน

ขาม จะเห็นไดวาปญหาตาง ๆ ที่เกิดขึ้นมาก็มักจะเกิดข้ึนจากการเสพขอมูลขาวสาร (Data consumption) ก็

เชนเดียวกัน เพราะขอมูลขาวสารที่ไมไดรับการตรวจสอบความถูกตอง เปนขอมูลที่ผิดก็มีปรากฏใหเห็นอยู

บอยครั้งทั้งในองคกรพระพุทธศาสนาและองคกรภายนอก เมื่อเปนเชนนี้ในการเสพขอมูลขาวจึงจำเปนที่

จะตองมีหลักในการตรวจสอบขอมูลที่สามารถกระทำไดดวยตัวเอง และหลักดังกลาวนั้น ในที่นี้จะนำเสนอตาม

พุทธวิทยาเพื่อการรูเทาทันขอมูลตอไป 

 

พุทธวิทยาวาดวยกระบวนการรับรูขอมูลขอสาร 

 ในศตวรรษที่ 21 การแสวงหาความรูทางวิชาการตลอดจนการเปดเผยความรูไมอาจจมปลักอยูกับ

ศาสตรใดศาสตรหนึ่งโดยเฉพาะบางอยางตองรื้อฟน (Deconstruction) บางอยางจำตองยกเลิก และบางอยาง

จำตองหาแนวคิดอ่ืนมาอธิบายเสริมเพ่ือสนับสนุนแนวคิด พุทธวิทยา (Buddhology) คือ ศาสตรวาดวยความรู

ของผูรูอยางพุทธิปญญา (Cognitive Domain) เมื่อเปนเชนนี้ ถาจะบอกวาปรัชญาคือศาสตรแหงศาสตรทั้ง



176 

วารสารวิชาการรตันบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

พฤติกรรม

ดี

ไมดี

ปวง (ดานวิชาการ) ขอนี้เราอาจกลาวไดวาพุทธวิทยาคือศาสตรแหงศาสตรทั้งปวง (ทางศาสนา) คงเปนสิ่งที่

สมดุล เพราะแนวคิดในพุทธวิทยาสามารถนำมาอธิบายเพื่อเติมเต็มองคความรูตาง ๆ ไดอยางกลมกลืนไมเคย

หวงแหน และไมปดกั้น (Open mind) อยางไรก็ตาม เมื่อตองพิจารณาประเด็นเกี่ยวกับกระบวนการรูขอมูล

ขาวสาร ในบริบทของกระบวนการสื่อสาร ซึ่งในประเด็นนี ้ มีนักวิชาการตะวันตกนามวา เบอรโล (Berlo, 

1960) ไดกลาวไววากระบวนการสื่อสารมีองคประกอบ 4 ประการ ไดแก ผูสงสาร (Sender) สาร (Message) 

สื่อ (Channel) ผูรับสาร (Receiver) ซ่ึงนิยมเรียกชื่อยอ ๆ วา S-M-C-R Model โดยเฉพาะชองทางของสารใน

การสื่อสารของมนุษย ซึ่งเบอรโล (Berlo) แนะวาไดแก ประสาทสัมผัสทั้ง 5 (ตา, หู, จมูก, ลิ้น, และผิวสัมผสั) 

ที่เปนชองทางสำหรับการรับเขาและสงออกของการสื่อสาร 

 แตแนวคิดพุทธวิทยา (Buddhology) เขาใจวาเกิดขึ้นกอนเบอรโล (Berlo) นับไดราวมากกวา 1503 

ปและพุทธวิทยาเกี่ยวกับเรื่องนี้เมื่อพิจารณาแลวมีความล้ำลึกมาก โดยไดเสนอลึกลงไปกวาสวนของรูปธรรม 

(Factual) ที่เรียกวาประสาทสัมผัส (Sensory) แตเสนอล้ำไปถึงการรับรูผานนามธรรมที่จับตองไมได แตไม

อาจจะปฏิเสธไดวาไมมี นี้เรียกวาการรับรูทางใจอันเปนชองทางภายในที่จำตองกระทบกับชองทางชองทาง

ภายนอก คือ ธรรมารมณ ดังแผนภาพที่ 1 

 
 

 

 

 

 

 

แผนภาพที่ 1 ธรรมารมณ 
  

 การรับรูขอมูลขาวสารทั่วไปเหลาจะเกิดขึ้นกับทุกคนเปนการรูจักและรูจำ สวนใครจะสามารถพัฒนา

ความรูไปสูความรูแจงไดนั้น ความรูที่วานี้จะตองพัฒนาบนพื้นฐานจิตภาวนาบนเสนทางสมถะและวิปสสนา 

นอกจากนี้ พุทธวิทยา (Buddhology) ยังไดแสดงใหเห็นองคประกอบสำคัญในตัวของมนุษยออกไปอีกวาทุก



177 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

คนมีองคประกอบของกระบวนการรับรู (Perception) ขอมูลขาวสารอยูแลว 5 ประการ เรียกวา “ขันธหา” 

(The Five Aggregates) ดังนี้ (ประทุม ฤกษกลาง, 2565) 1. รูป (Corporeality) ไดแก รูปธรรมทั ้งหมด 

รางกายและพฤติกรรม 2. เวทนา (Feeling) ไดแก ความรูสึกสุข ทุกข หรือการเฉย ๆ ซึ่งเกิดจากผัสสะทาง

ประสาททั้ง 5 และทางใจ 3. สัญญา (Perception) ไดแก ความจำได หมายรูคือกำหนดรูอาการเครื่องหมาย

ลักษณะตาง ๆ อันเปนเหตุใหจำอารมณนั้น ๆ ได 4. สังขาร (Mental formations or Volitional activities) 

ไดแก องคประกอบหรือคุณสมบัติตาง ๆ ของจิตมีเจตนาเปนตัวนำซึ่งจะปรุงแตงและแสดงออกทางกาย ทาง

วาจาหรือเปนเครื่องปรงุของจิตของความคิดซึ่งนำไปสูปญญา (Wisdom or Understanding) และ5. วิญญาณ 

(Consciousness) ไดแก ความรูแจงอารมณทางประสาททั้ง 5 และทางใจ คือ การเห็น การไดยิน การไดกลิ่น 

การรูรส การรูสัมผัสทางกาย และการรูอารมณทางใจ 

 กลาวไดวาองคประกอบทั้งหาประการนี้ ผูใดสามารถทำใหแจงชัดตามความเปนจริง เทากับวาผูนั้น

รูจักตนเองที่จะนำไปสูความรูในระดับปญญานั่นเอง 

 

พุทธวิทยาวาดวยการสื่อขอมูลขาวสาร 

 ภาษา (Language) คือ สิ่งสำคัญดานการสื่อขอมูลขาวสาร เนื่องจากภาษาเปนเครื่องมือสื่อสารของ

มนุษย อารยประเทศที่มีความเปนมาอยางยาวนานมักจะมีทั้งภาษาพูดและภาษาเขียน อนึ ่ง พุทธวิทยา 

(Buddhology) มองวา การพูด การเขียนที่เปนสุภาษิต เปนมงคลชีวิตอยางหนึ่ง เมื่อเปนเชนนี้ ทุกคนจึงตอง

พูดและเขียนเพ่ือการสื่อขอมูลขาวสารใหเหมาะสม เพราะจะทำใหเกิดประโยชนทั้งตอตนและผูอ่ืน แตถาสื่อใน

สิงที ่ไร ประโยชนออกไปผลจักเกิดในทางลบอยางมหาศาล ฉะนั ้นทาทีและการปฏิบัติตอขอมูลขาวสาร 

(Attitude and Treatment of Information) ตามแนวพุทธวิทยา (Buddhology) หลักคำสอนหลายประการ

เกี ่ยวกับการสื่อสารขอมูลยอมปรากฏชัดวาการสื่อสารขอมูลจะใหความสำคัญทั้งวจนะและอวจนะภาษา 

(Verbal and Nonverbal language) ดังนี้ 

 1. ทาทีและการปฏิบัติตอใชวจนะ 

  วจนภาษา (Verbal) คือ คำพูดและคำพูดก็เปนสื่อที่ดีที่สุดในการติดตอซึ่งกันและกัน เพราะเปนการ

สื่อสารโดยตรง ผูรับสารจะรับรูโดยตรงและรับรูไดทันที อีกทั้งผูสงสารสามารถเลือกใชภาษา ศัพท คำพูด และ

รูปแบบของการสื ่อสารเชิงวัจนะไดอยางเหมาะสม หรือบางทีบางคนมักเลือกใชอวัจนภาษาแบบตางๆ ที่

เหมาะสมเพ่ือประกอบการพูดไปพรอมกันทั้งนี้ขึ้นอยูกับผูรับ วัตถุประสงค และสถานการณได ขอนี้ พุทธวิทยา

ใหความสำคญักับการสื่อสารเชิงวัจนะนี้มาก ดังจะเห็นไดจากบรรดาปาฏิหาริย 3 อยาง พระพุทธเจาจะทรงยก

ยองอนุสาสนีปาฏิหาริยเปนสำคัญ ซึ่งขอนี้ ก็เปนเรื่องเกี่ยวกับการสื่อสารดวยการสื่อสารเชิงวัจนะที่ทำใหผูรับ

สารเกิดความรู ความเขาใจ และเกิดปญญาตามลำดับ และการสื่อสารเชิงวัจนะที่พระพุทธองคทรงใชมีหลาย

ลักษณะรูปแบบ เชน การเทศนา บรรยาย อธิบาย สนทนา ตอบปญหา จะในลักษณะใดก็ตาม จะสั้นหรือยาวก็

ตาม โดยทรงใชอุปมาเปรียบเทียบ ใชสื่อประกอบท้ังสื่อที่เปนนามธรรมและรูปธรรม และทรงอธิบายอยางเปน



178 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

ลำดับขั้นตอน นอกจากนี้ ยังขอกำหนดที่นำมาเปนกรอบเกี่ยวกับการใชวาจาก็ยังปรากฏอยูในหลักคำสอน

มากมายแมแตในเบญจศีลที่เนนใหตั้งจิตตั้งใจศึกษาอยูบอยวาควรละเวนจากการพูดเท็จ 

  2. ทาทีและการปฏิบัติตอการใชอวจนะ 

   อวจนภาษา (Nonverbal) คือ กิริยาทาทางหรืออยางใดอยางหนึ่งไมเขาขายวจนภาษาที่กลาว

มาแลว ท่ีสามารถใชประกอบการพูด หรือสือสารในเชิงสัญลักษณ ซึ่งเปนการสื่อสารโดยไมใชถอยคำซึ่งสื่อสาร

ไดหลายวิธี ไดแก (ถิรนันท อนวัชศิริวงศ, 2533) 1. เทศภาษา คือ การใชพ้ืนที่และระยะหางเพื่อการสื่อสาร 2. 

กาลภาษา คือ การใชเวลาเพ่ือการสื่อสาร 3. ภาษาทาทาง คือ การแสดงกิริยาทาทางตาง ๆ เพ่ือการสื่อสาร 4. 

กายภาพภาษา คือ การใชรูปรางหนาตาเพื่อการสื่อสาร 5. สัมผัสภาษา คือ การใชการสัมผัสทางกายเพื่อการ

สื่อสาร 6. ปริภาษา คือ ลักษณะของเสียงที่ใชในการสื่อสาร และ7. วัตถุภาษา คือ การใชวัตถุสิ่งของเพื่อการ

สื่อสาร  

 ดวยเหตุที่พฤติกรรมเชิงอวัจนะสามารถสรางความหมายไดพฤติกรรมทั้งหมดนั้นจึงเปนการสื่อสาร 

การสื่อสารเชิงอวัจนะนั้นจึงมีแทรกอยูทุกหนทุกแหง ทุกเวลา และทุกสถานการณ ในการสื่อสารของพระพุทธ

องค ยกเวนสัมผัสภาษา ซึ่งเปนการสื่อสารที่เกิดจากการใชการสัมผัสทางกายแลว อวัจนภาษาเหลานั้นได

ปรากฏควบคูไปกับการสื่อสารเชิงวัจนะมากบางนอยบาง โดยพระองคทรงใชเพื่อแทนคำพูดบาง เสริมคำพูด

บาง เพื่อโนมนาวใจผูฟง ใหเกิดความเลื่อมใสศรัทธา นอมใจไปตามกระแสธรรมะที่พระองคทรงแสดงอยางไรก็

ดี รูปแบบวิธีการสื่อสารเชิงอวัจนะที่สัมพันธกับวัตถุประสงค คือ เพื่อประโยชน โดยมุงเนนใหผูรับสารเกิด

ความรู  ความเขาใจ และปญญาขึ ้นนั้น การสื่อสารเชิงอวัจนะเหลานั้นที่โดดเดน ไดแก ภาษาทาทางและ

กายภาพภาษา (Body language and Physical language) 

 

พุทธวิทยาวาดวยวิธีการสื่อขอมูลขาวสาร 

 การสื่อขอมูลขาวสารไมวาจะดวยวจนภาษาหรืออวจนภาษาหรือแบบผสม การสื่อสารนั้นก็เพื่อ

ประโยชนตอการสรางความรับรูทั้งตอตนเองและผูอื่น หรื่อแมบางทีถาเกี่ยวกับความเชื่อแลวเรายังมีการ

สื่อสารกับสิ่งที่เหนือวิสัยดวย อยางไรก็ดี เกี่ยวกับประเด็นนี้ โดยทั่วไปเรามักจะแบงประเภทเอาไววามีวิธีการ

สื่อสารอยูสองอยาง คือ กับตัวเองและกับผูอื่น ในประเด็นนี้ วิธีการสื่อสารในพุทธวิทยา สามารถพิจารณาได

ตามครรลองทั้งในการสื่อสารกับตนเองและการสื่อสารกับบุคคลอื่น ดังนี้ 

  1. วิธีการสื่อสารกับตนเอง 

   วิธีการสื่อสารกับตนเอง หรือการสื่อสารภายในตนเองที่ปรากฏในคัมภีรทางพระพุทธศาสนามี

หลายลักษณะ ไดแก การคิดในรูปแบบตาง ๆ การตรึกตรอง การรูสึกการมีสติ การรูอยู พิจารณาเห็น การ

ระลึกถึงหรือระลึกได การเจริญสติ การกำหนดสติ การเขาใจตนเองการรูจักตนเอง และการตระหนักรูวิธีการ

สื่อสารกับตนเองท่ีเปนการสื่อสารเชิงพุทธ ที่มีลักษณะเปนการใชความคดินั้น จะไมเปนการคิดในลักษณะของ

การปรุงแตงไปเรื ่อย ๆ หรือการฝนกลางวัน แตเปนการคิดในลักษณะตาง ๆ ไดแก การคิดแบบอุปมา



179 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

เปรียบเทียบ การตั้งคำถามกับตนเอง การหารือหรือปรึกษากับตนเอง การสอน การใหโอวาทหรือเตือนตนเอง 

การมนสิการ การพิจารณา การใครครวญ เปนตน การที่บุคคลจะไมทำการสื่อสารกับตนเองดวยการคิดใน

ลักษณะของการปรุงแตงไปเรื่อย ๆ นั้นตองมีสติกับกับอยูเสมอ สวนที่มีลักษณะเปนการนึก การระลึกได จะ

เปนการนกึ หรอืระลึกถึงแตสิ่งหรือเรื่องราวที่ดีงาม ที่เปนบุญกุศล กอใหเกิดความรูสึกที่ดีงาม เปนสุขหรือเปน

มูลเหตุใหกระทำสิ่งที่ดีงาม สำหรับการสื่อสารกับตนเองในลักษณะของความรูสึกตาง ๆ ก็เชนกันที่จะไมเปน

ความรูสึกที่เปนไปในทางที่ไมดี เชน รูสึกนอยเนื้อต่ำใจ อิจฉาริษยา เศราโศกเสียใจ เปนตน แตเปนความรูสึกที่

เปนไปในทางที่ดี เชน รูสึกภาคภูมิใจในตนเอง เขาใจและเห็นอกเห็นใจผูอื่น สงบ ปลอดโปรงเบิกบาน แจมใส 

กระตือรือรน เปนตน และสื่อสารกับตนเองอยางมีสติอยูเสมอ 

  2. วิธีการสื่อสารกับบุคคลอื่น 

   วิธีการสื่อสารกับบุคคลอ่ืน ไมวาจะเปนการสื่อสารเชิงวัจนะหรือเชิงอวัจนะ การสื่อสารทางเดียว

หรือการสื่อสารสองทางดวยวิธีการสื่อสารรูปแบบใด เชน บรรยาย อภิปรายอุปมาอุปไมย สนทนา สากัจฉา 

โตตอบ ถามคำถาม ตอบคำถาม หรือสื่อสารดวยภาษาทาทาง เชน ภาษากายตาง ๆ เปนตน ก็ดี การสื่อสารกับ

บุคคลอื่นที่เปนการสื่อสารเชิงพุทธนั้น เปนการสื่อสารที่คำนึงถึงหลักการและแนวทางปฏิบัติในการสื่อสารกับ

บุคคลอื่น ทั้งในฐานะที่เปนผูสงสารและผูรับสาร ตามแนวคิดเกี่ยวกับการสื่อสารในพระพุทธศาสนาในการอยู

รวมกันในสังคมดวยการละเวนการสื่อสารที่เปนการกระทำทางกายและวาจาที่เปนไปในทางที่ไมดี เบียดเบียน

ทั้งตนเองและผูอ่ืน แตเปนการสื่อสารท่ีเปนการกระทำทางกายและวาจาท่ีเปนไปในทางท่ีดี มุงใหเกิดประโยชน

และไมเบียดเบียนทั้งตนเอง ผูอื ่นและสวนรวม โดยสื่อสารกับบุคคลอื่นดวยวิธีการสื ่อสารตาง ๆ อยาง

สรางสรรค ประกอบดวยสติ เปนเหตุเปนผลตามความเปนจริง เขาใจและเคารพในกันและกัน และรับผิดชอบ

ในการสื่อสารของตนทั้งวิธีการสื่อสารกับตนเองและการสื่อสารกับบุคคลอื่นที่เปนการสื่อสารเชิงพุทธ มีวิธีการ

ที่สำคัญ คือ สื่อสารดวยสติ โดยอาศัยการสำรวมเปนเครื่องมือ เมื่อเปนผูสงสารตองสำรวมและมีสติระลึกรูวา 

จะสื่อสารสารใดออกไป เพื่อประโยชนอะไร ในเวลาหรือสถานการณใดที่เหมาะสม กลาวคือ ในการสื่อสารกับ

บุคคลอื่นก็ยอมตองมีการสื่อสารกับตนเองเกิดขึ้นดวย โดยเปนการกระทำที่เกิดขึ้นกอนการการสื่อสารกับ

บุคคลอ่ืน เชน กอนท่ีบุคคลจะพูดยอมมีการคิดเกี่ยวกับสิ่งที่จะพูดมากอน การส่ือสารเชิงพุทธ คือ ใหคิดในทาง

ที่ดีหรือพิจารณาไตรตรองใหดีกอนที่จะพูดเกี่ยวกับเรื่องนั้น หรือตั้งสติใหดีกอนที่จะพูดอะไรออกไป เมื่อเปน

ผูรับสารตองสำรวมและมีสติระลึกรู ในการรับสาร หรือสิ่งท่ีเขามากระทบ กลาวคือ ใสใจในการรับรู เชน ตั้งใจ

ฟง เมื่อไดยิน หรือรับรูสารใด ใหรับรูอยางมีสติ คิด พิจารณา ไตรตรองใหดีกอน โดยอยาเพิ่งดวนสรุป หรือ

ปลงใจเชื่อในสิ่งที่ไดรับรูสารนั้น ๆ 

 

พุทธวิทยาวาดวยชองทางการรับขอมูลขาวสาร 

 การเลือกใชชองสารในการเปดรับขอมูลขาวสารนื้ พุทธวิทยาไดเสนอแนวคิดเกี่ยวกับชองทางการ

สื่อสารวา ไดแก อายตนะภายใน คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ เปนสิ่งที่ไมควรชื่นชมลุมหลงมาก เพราะเปน



180 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

ชองทางแหงการเกิดทุกขได เปนชองทางของสิ่งที่สามารถขัดขวางความดี กอใหเกิดปญหาได และพระพุทธเจา

ทางย้ำวา ผูใดชื่นชมตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ชื่นชมรูป เสียง กลิ่น รส โผฎฐัพพะ (สิ่งที่ถูกตองได) ธรรมะ (สิ่งที่รู

ไดดวยใจ) ผูนั้นชื่อวาชื่นชมทุกข ผูใดชื่นชมทุกข ผูนั้นเรากลาววา ยอมไมพนไปจากทุกขได เพราะในที่ใดมีตา 

มีรูป (สิ่งที่เห็นไดดวยตา) มีความรูแจงทางตา มีธรรมที่พึงรูแจง ดวยความรูแจงทางตา ในที่ใดมีหูมีเสียง ฯลฯ 

มีธรรมะ (สิ่งที่รูไดดวยใจ) มีความรูแจงทางใจมีธรรมะที่พึงรูแจง ดวยความรูแจงทางใจ ในที่นั ้น ยอมมีมาร 

(มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย, 2539) 

 นอกจากนี้ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ยังเปนชองทางไปยังหนทางของนรกไดดวย คือ นรกอันชื่อวาเนื่อง

ดวยอาตนะสำหรับถูกตองอารมณ 6 ชนิด ในนรกนั้นบุคคลยอมเห็นรูปใด ๆ ดวย ก็เห็นแตรูปที่ไมนาปรารถนา 

ไมเห็นรูปที่นาปรารถนา เห็นแตรูปที่ไมนาใคร ไมเห็นรูปท่ีนาใคร  เห็นแตรูปที่ไมนาพอใจ ไมเห็นรูปท่ีนาพอใจ 

เขาฟงเสียง ดมกลิ่น ลิ้มรส ถูกตองในโผฎฐัพพะ (สิ่งที่ถูกตองได) รูธรรมะ (สิ่งท่ีรูไดดวยใจ) ก็ได 

 ฟง ไดดม ไดลิ้ม ไดถูกตอง ไดรูแตสิ่งที่ไมนาปรารถนา ไมนาใคร ไมนาพอใจ ไมไดฟง ไมไดดม ไมไดลิ้ม 

ไมไดถูกตอง ไมไดรู สิ ่งที ่นาปรารถนา นาใคร นาพอใจขณะเดียวกันตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ สามารถเปน

ชองทางที่ใชรับรูในสิ่งที่ดีได ทรงสอนถึงสวรรคที่ตา หู วาสวรรคอันชื่อวาเนื่องดวยอายตนะสำหรับถูกตอง

อารมณ 6 ชนิด ในสวรรคนั้น บุคคลยอมเห็นรูปใด ๆ ดวยตาก็เห็นแตรูปที่นาปรารถนา ไมเห็นรูปที่ไมนา

ปรารถนาเห็นแตรูปที่นาใคร ไมเห็นรูปที่ไมนาใคร เห็นแตรูปที่นาพอใจ ไมเปนรูปที่ไมนาพอใจเขาฟงเสียง ดม

กลิ่น ลิ้มรส ถูกตองโผฎฐัพพะ (สิ่งท่ีถูกตองได) รูธรรมะ (สิ่งท่ีรูไดดวยใจ) ก็ไดฟง ไดดม ไดลิ้มไดถูกตอง ไดรูแต

ในสิ่งท่ีปรารถนา นาใคร นาพอใจ ไมไดฟง ไมไดดม ไมไดลิ้มรส ไมไดถูกตอง ไมไดรูสิ่งที่ปรารถนาฯ 

 

พุทธวิทยาวาดวยการตัดสินใจเช่ือขอมูลขาวสาร 

 ที่จริงแลวพุทธวิทยามองวา ผูที ่จะสามารถสื่อไดอยางสมบูรณที่สุดและเหมาะที่สุดนั้นจะตองมี

ปฏิสัมภิทาอันประกอบดวย อัตถปฏิสัมภิทา (แตกฉานเนื้อหา) ธัมมปฏิสัมภิทา (แตกฉานในหลักการ) นิรุตติ

ปฏิสัมภิทา (แตกฉานในภาษา) และปฏิภาณปฏิสัมภิทา (มีไหวพริบปฏิภานที่แตกฉาน) แตในระดับพื้นฐาน

ทั่วไปที่มีคนหมูมากที่ตองเผชิญกับสถานการณไรพรมแดนที่เกิดการไหลบาทางแนวคิดตาง ๆ มากมาย พุทธ

วิทยาที่เก่ียวกับการตัดสินใจเชื่อขอมูลขาวสารจึงมีทาทีและการปฏิบัติเกี่ยวกับขอมูลขาวสารวา อะไรเปนสิ่งที่

ควรเชื่อหรือไมควรเชื่อ การตัดสินความคิดความเชื่อนี้มีแนวธรรมที่สะทอนใหเห็ถึงหลักการดังกลาวเรียกวา 

หลักกาลามสูตรสิบอยางอันเปนหลักใหควรเลือกรับและเลือกเชื่อ (ชัยวัฒน อัตพัฒน, 2523) ดังนี ้

  1. อยาดวนเชื่อเพราะฟงตาม ๆ กันมา 

   1) ความจริงระหวางพงศาวดารไทยกับพงศาวดารพมา 

   2) ตำนาน/นิทาน 

   3) เรื่องการสรางโลก 

   4) อภินิหารเก่ียวกับประวัติบุคคลสำคัญ  



181 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

  2. อยาดวนเชื่อเพราะเปนประเพณแีตโบราณ 

   1) ประเพณีจารีตตาง ๆ ที่ปฏิบัติตาม ๆ กันมา  

   2) แหนางแมวแลวฝนจะตกเมื่อฝนแลง ชาวอีสานจึงแหนางแมว 

   3) ผมทำตามทานนะครับ เพราะถือคติวาเดินตามผูใหญหมาไมกัด 

   4) ที่นี้หามสตรีเขา.(โปรดอานปาย) 

   5) การทำตามแฟชั่นเพราะกลัวไมทันสมัย ลัทธิเอาอยาง 

  3. อยาดวนเชื่อเพราะเปนขาวลือ 

   1) ขาว ดาราชื่อ…..ตั้งทองกับดาราหนุม.…(คนไหนก็ไมรู) 

   2) ไดยินมาวาเทอมนี้ พุทธศาสนากับโลกาภิวัตนอาจารยผูสอนจะให A ทั้ง Class 

  4. อยาดวนเชื่อเพราะมีในคัมภีร 

   1) เธอตองฝนถึงฉันแนเม่ือคืนนี้ (เพราะไดพลิกหมอนตามตำรา) 

   2) อางหนังสือชีววิทยาสมัยอริสโตเติล (Aristotle) เชื่อวาโลกเปนศูนยกลางจักรวาล 

   3) ตำราดาราศาสตรนิยามดาวเคราะหวา...ดังน้ัน “ดาวพลูโตจึงไมใชดาว” 

  5. อยาดวนเชื่อเพราะเพียงมีเหตุผลตามตรรกวิทยา 

   ความสมเหตุสมผลของวิธีการอางเหตุผลอาจไมใชความถูกตองของขอสรปุ 

    All A are B ลูกผูชายตองชอบฟุตบอล 

    (All) C are A ภารดร เปน ผูชาย 

    (All) C are B ภารดร ชอบ ฟุตบอล 

    เม่ือวานเราอยูกับแฟน 

    วันน้ีแฟนอยูกับเรา 

    ดังนั้นพรุงนี้เราตองอยูดวยกัน (ไมแน แตสมเหตุสมผลไง 

  6. อยาดวนเชื่อเพราะเห็นเพียงลักษณะภายนอก 

   1) เกิดสงครามทีไรน้ำมันขึ้นราคาทุกที ชวงนี้น้ำมันขึ้นราคา แสดงวาชวงนี้มีสงครามแน ๆ 

   2) กรณีบอมสกรุงเทพจากขอมูลตำรวจท่ีปรากฏนาเชื่อไดวามีการกระทำของโจรใตจริง ฯลฯ 

  7. อยาดวนเชื่อเพราะเพราะนึกเดาเอาดวยตนเอง 

   1) อากาศอยางนี้ฝนมันนาจะตก วากันตามที่เคยปรากฏทุกทีมันก็ตกนี่นา 

   2) อาการของเธอนาเปนเอดส ดูซิผอมดำเหมือนคนเปนเอดสเซียวมึง 

   3) โฆษณา เนนเรื่องภาพลักษณทาง “เพศ” 

   4) โฆษณา โรลออน “แรดยังรุมตอม (ยังทนไมได)” 

   5) โฆษณาบะหมี่สำเร็จรูป “เซ็กซี่เรารอน (ชวนใหหลงใหล)” 

  8. อยาดวนเชื่อเพราะตรงกับทัศนะเดิมของตน 



182 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

   1) ชาญวิทยเปนคนชอบดื่มไวน พอมีงานผลวิจัยบอกวาดีตอสุขภาพ เขาก็เห็นชอบสนบัสนุนดวย 

   2) เราก็แฟนผีแดงดวยกัน เชื่อวาปนี้ตองไดแชมปเปยนลีกตามคุณเอกราชและเซียนบอลหลาย

คนทำนาย 

   3) เห็นไหมเขาก็ทิ้งเธอไป ก็ฉันเคยบอกแลว วาไอหมอนี่มันเจาชูจะตาย 

   4) นักพันธุวิทยาเชื่อมั่นวา การโคลนนิ่งวาจะไมทำใหสัตวกลายพันธุตามทฤษฎีท่ีไดนำเสนอ 

   5) ใครที่รักนายกฯ ก็เชื่อวาคารบอมสเรื่องจริง คนที่ไมรักก็ไมเชื่อเปนธรรมดา 

  9. อยาดวนเชื่อเพราะมีลักษณะนาเชื่อ 

   1) คบคนใหดูหนา  ซื้อผาใหดูเนื้อ (แตก็ไมแนเสมอไป) 

   2) “สบูกอนนี้ กลิ่นหอมดีจัง นาจะใชดีดวยนะ” 

   3) เหมียวเห็นวิศรุตแตงตัวภูมิฐานคิดวาเขาตองมีสตางค (รวยแน) 

   4) “คนนี้หนาตาก็ดี พูดจาก็เพราะ ตองเปนคนดีแนๆ” 

   5) “นายคนนี้แตงตัวกะโปโล บุคลิกไมนาไววางใจ คงเปนคนกระจอก” 

  10. อยาดวนเชื่อเพราะผูพูดเปนครูของตน เชน บางครั้งครูหรือศาสดาอาจสอนผิดเรื่องพระองคุ

ลิมาล 

  กาลามสูตรคือหลักการคิดเชิงวิพากษ (Critical thinking) การวางทาทีที่ถูกตองในการจะตัดสินใจ

เชื่ออะไรตองทำการสังเกตตรวจสอบวิเคราะหและพิสูจนขอมูลกอน เพราะแนวคำสอนในเรื่องนี้ ย้ำถึงหลักการ

ใหเกิดความเชื่อตอเมื่อเรา “เขาใจดวยตนเองวาอะไรเปนกุศล เปนสิ่งที่ดีไมมีโทษ ผูรูสรรเสริญ ทำแลวไดรับ

ประโยชนและความสุข ก็ควรยอมรับ” (ชัยวัฒน อัตพัฒน, 2523) 

 

พุทธวิทยาวาดวยผูรับสาร 

 การวิเคราะหผูรับสารตามแนวพระพุทธศาสนา ยอมปรากฏวาพระพุทธเจาทรงแยกวิเคราะหผูรับสาร

ตามระดับปญญา ซึ่งแตกตางไปจากหลักการสื่อสารของนักวิชาการตะวันตกที่ว ิเคราะหผูรับสารตามหลัก

พื ้นฐานงาย ๆ เชนลักษณะทางกายภาพ จิตใจ เชน หลักทฤษฎีความแตกตางระหวางบุคคล (Individual 

differences theory) ของเดอรเฟลอร (Derfleur) ที่ใหขอคิดวาบุคคลมีความแตกตางกันในดานบุคลิกภาพ 

สภาพจิตวิทยา ทัศนคติ คานิยม ความเชื่อ แตกตางกัน เนื่องจากมีการเรียนรูจากสภาพแวดลอมที่แตกตางกัน 

แตสำหรับพุทธวิทยามีการแบงบุคคลที ่จะสั่งสอนตามระดับปญญาซึ่งลึกซึ ้งกวานักวิชาการตะวันตกที่

พระพุทธเจาทรงแสดงธรรมหรือการสื่อสารตามความเหมาะสมของบุคคลทรงมองเห็นวาบุคคลมีความสามารถ

ทางปญญาแตกตางกันเปน 4 ระดบั คือ 

  1. อุคฆติตัญู ไดแก ผูมีภูมิปญญาที่สามารถเรียนรูและเขาใจพระธรรมคำสอนไดทันทีเมื่อไดฟง

เปรียบเสมือนดอกบัวเจริญเต็มที่ที่ผลิโผลเหนือระดับน้ำ เตรียมที่จะบานไดทันทีเม่ือไดรับแสงจากดวงอาทิตย 



183 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

  2. วิปจิตัญู ไดแก ผูสามารถเรียนรูไดเมื่อมีการอธิบายขยายความเพิ่มเติม เปรียบเสมือนดอกบัวที่

ชูกานมาถึงระดับพื้นน้ำรอที่จะโผลพนน้ำในวันรุงข้ึนและเตรียมบานเม่ือไดรับแสงตะวัน 

  3. เนยยะ คือ ผูอาจเรียนรูธรรมดวยอาศัยความเพียรอยางยิ่งยวดทั้งดวยการฟง การคิด การถาม 

การทองบนเปรียบเสมือนดอกบัวที่อยูใตน้ำ ตองการเวลาในการโผลข้ึนสูพนผิวน้ำเพ่ือเบงบานในโอกาสตอไป 

  4. ปทปรมะ ไดแกผูซึ่งไมอาจเรียนรูและเขาใจในพระธรรมวิเศษ แมจะฟง คิด และทองบนอยางไรก็

ตามเปรียบเสมือนบัวที่จมติดอยูใตตม 

 

พุทธวิทยาวาดวยจริยธรรมดานขอมูลขาวสาร 

 เพื่อเปนหลักประกันของความถูกตองหรืออยางที่เรียกวาจรรยาบรรณของผูเกี ่ยวของดานขอมูล

ขาวสาร ในขอนี้ ผูจะมุงกลาวถึงจริยธรรมดานขอมูลขาวสารเพ่ือการรูเทาทันทั้งผูรับและผูสง ดังนี้ 

 1. จริยธรรมของผูสงสาร 

  จริยธรรมของผูสงสาร (Messenger ethics) ในขอนี้ ผูเขียนจะมุงกลาวถึง “การพูด” รวมถึง “การ

เขียน” ดวย ในฐานะเปนสิ่งที่คนในสังคมตองเผชิญทุกวัน ผูสงสาร ในการสื่อสารเชิงพุทธ ตองเปนผูสงสารที่มี

คุณสมบัติและทำหนาที่ของผูสงสารดวยดี ที ่เรียกวา กัลยาณมิตร นอกจากนี้ยังมีคุณสมบัติของผูสงสาร

ประการอ่ืนอีก ไดแก เปนผูรูจริง เปนผูปฏิบัติดีปฏิบัติชอบ รูจักกาลเทศะและวิธีการท่ีจะสื่อสารกับผูรับสาร มี

ความรับผิดชอบในการสื่อสารของตน และมีจุดมุงหมายเพื่อประโยชนแกผูรับสาร ซึ่งคุณสมบัติเหลานี้ อยูใน

หลักธรรม และจากแนวทางการสื่อสารที่พระพุทธเจาทรงใชซึ่งสามารถนำมาเปนแนวทางในการสื่อสารของ

ผูรับสารในการสื่อสารเชิงพุทธได เชน “สัปปุริสธรรม 7 ประการ” เกณฑในการตรัสวาจาของพระพุทธเจา การ

มีกายและวาจาที่ตรงกัน และธัมมกถิกสูตร และที่เราคุยเคยดีคงจะเปนในเรื่องของคำพูด ซึ่งคำพูด คำเขียนที่

ไมควรสื่อสาร คือ 

   1) ยอมพูดปด 

   2) ยอมพูดสอเสียด (คือยุใหแตกราวกัน) 

   3) ยอมพูดคำหยาบ 

   4) ยอมพูดเพอเจอ 

   5) สิ้นชีวิตแลวยอมเขาถึงอบาย ทุคคติ วินิบาต (ความลมจมตกต่ำ) นรก (มหาวิทยาลัยมหามกุฎ

ราชวิทยาลัย, 2539) 

 2. จริยธรรมของผูรับสาร 

  เม่ือกลาวถึงผูพูดในฐานะผูสงสาร นอกจากนี้ พระพุทธศาสนายังย้ำถึงทาทีและการปฏิบัติตอการฟง 

ในฐานะผูรับสารไวในหลักธรรม 5 ประการ ดังนี้ (พระธรรมปฎก, (ป.อ. ปยุตโต) 2538) 

   1) ไมนึกหมิ่นในเรื่องที่เขาพูด 

   2) ไมนึกหมิ่นผูพูด 



184 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

   3) ไมนึกหมิ่นตัวเอง 

   4) ใจไมฟุงซาน ฟงโดยมีจิตหนึ่งเดียว 

   5) มนสิการโดยแยบคาย หรือโยนิโสมนสิการ  

  และเพื่อเปนหลักในการทำหนาที่ทางปญญาใหเกิดความรูความเขาใจพระพุทธศาสนาย้ำอีกวาใน

การฟงนั้นควรจะปฏิบัติ ดังนี ้

   1) ไมฟงโดยมีความรูสึกลบหลู 

   2) ไมฟงโดยมีจิตแขงดี 

   3) ไมฟงโดยคอยจองจับผิด มีจิตกระทบกระท่ังตอผูแสดง (ผูพูด) 

   4) ไมคิดหมายวาเขาใจแลวในสิ่งท่ียังไมเขาใจ 

  ดังนั้น การสื่อสารจะตองสื่อใหเหมาะสมกับระดับปญญาที่แตกตางกันของผูรับสาร โดยใชเทคนิค

วิธีการสื่อสารที่เหมาะสมกับผูรับสาร คำสั่งสอนของพระพุทธองควาดวยการสื่อสารในดานกระบวนการสื่อสาร 

หลักการพูด การฟงการเลือกเชื่อ การวิเคราะหบุคคล ดงัที่กลาวมาลวนเปนหลักการที่ล้ำลึกที่สรางสรรคใหการ

สื่อสารมีประสิทธิภาพหลักคำสั่งสอนวาดวยการสื่อสารของพระองคยังครอบคลุมถึงหลักจรรยาบรรณและ

จริยธรรมของการสื่อสารอีกดวย เปนหลักการสื่อสารที่ชวยใหบุคคลมีความสุข มีความสัมพันธที่ดีและยั่งยืนกับ

บุคคลอ่ืน ๆ และเปนหลักการสื่อสารท่ีชวยใหสังคมทุกระดับทั้งในระดับครอบครัวชุมชน ประเทศชาติ และโลก 

คงไวซึ่งสนัติสุข 

 

บทสรุป 

 สรุปไดวา ตามที่กลาวมา มักเปนประเด็นคำถามตอเนื่องวา “แลวชองทางท่ีกอใหเกิดสถานการณแบบ

นี้ คือ อะไร” ประเด็นนี้ มีสมมติฐานมากมาย เชน “ความแปลกหู แปลกตา ความตื่นเตน ความแนนอก คับ

แคน กลา ๆ กลัว ๆ สงสัย กังขา ฯลฯ” เหลานี้ เปนสิ่งเราใหเกิดความสนใจใฝรู ผูที่สนใจใฝรูมาก ๆ ตางก็เปน

ผูทรงคณุ เจาลัทธิ (Doctrine) เจาสำนัก (School) ศาสดา (Prophet) ท่ีปรึกษา (Consultant) ที่พยายามหา

คำตอบเพื่อเสนอความเปนสากล แตทวาการแสวงหาอันนั้นนับวันยิ่งแตกแขนงออกไปอยางไมมีที่สิ้นสุด เมื่อ

เปนเชนนี้ กลุมที่เกิดความกลัวตอปรากฏการณจึงพัฒนาการมาเปนศาสนา สวนกลุมที่เกิดความสงสัยตอ

ปรากฏการณก็ไดพัฒนาการมาเปนปรัชญา เม่ือเปนเชนนี้ ความสงสัยกับความกลัว จึงกลาวไดวาเปนสิ่งที่ไดรับ

จากปรากฏการณและเปนจุดเริ่มแรกของการแสวงหาคำตอบ และคำตอบที่ไดรับเราเรียกวา “ความรู” แต

กอนที่เราจะเขาถึงความรูอยางไรอยางหนึ่งที่คนพบมีขอสำคัญกอนหนาที่จะพัฒนามาเปนความรูที่เปนศาตร

และเปนประเด็นที ่จำตองใหความสนใจ คือ ขอมูลขาวสารนั ่นเอง ดังนั ้นการรับรู ขอมูลที ่เปนประเด็น

ความสังสัยหรือเปนประเด็นจากความกลัวอยางไรอยางหนึ่งทั้งหมดอาจเปนขอมูลผิด หรือเปนอวิชชา ดังนั้น 

พุทธวิทยาจึงหวังใหบุคคลมีการตรวจใหแยบคาย (โยนิโสมนสิการ) ของแหลงที่มา กอนจะนำมาเปนสิ่งยึดกอน

ทั้งนี้เพื่อเปนหลักประกันของสิ่งท่ีเรียกวาจริง ความจริง และความเปนจริงตอไป 



185 

วารสารวิชาการรัตนบุศย(RATANABUTH JOURNAL) ปที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2565) 

คำขอบคุณ 
 ผูเขียน ขอขอบคุณมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาลัยศาสนศาสตรยโสธร ผูบริหาร และ

คณะกรรมการผูจัดโครงการอบรมการเขียนบทความวิจัยและบทความวิชาการ ที่ใหการสนับสนุนและใหทุนใน

การจัดทำบทความทางวิชาการ ตลอดจนขอขอบคุณผูทรงคุณที่ไดตรวจสอบความเหมาะสมของบทความนี้ 

ดวยความเคารพยิ่ง 

 

เอกสารอางอิง 

ชัยวัฒน อัตพัฒน. (2523). หลักพทุธศาสนา. คณะมนุษยศาสตร มหาวิทยาลัยรามคำแหง, กรุงเทพฯ: 

สำนักพิมพมหาวิทยาลัยรามคำแหง. 

ถิรนันท อนวัชศิริวงศ. (2533). การสื่อสารระหวางบุคคล. (พิมพครั้งท่ี 2), กรุงเทพฯ: รุงแสงการพิมพ. 

ประทุม ฤกษกลาง. (2556). การประชาสัมพันธ (Public relations). (พิมพครั้งท่ี 9). ปทุมธานี: 

มหาวิทยาลัยกรุงเทพ. 

พระราชบัญญัติ. (2540). พระราชบัญญัติขอมูลขาวสารของราชการ พ.ศ. 2540.  

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตโต). (2538). พุทธธรรม. กรุงเทพฯ: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 

มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกฉบับสำหรับประชาชน. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพมหามกุฎราชวิทยาลัย. 


