
656 

  
RATANABUTH JOURNAL Vol.6 No. 3: September – December 2024 

ISSN: 2697-6641 (Print), ISSN: 2822-0080 (Online) 

 

 วารสารวิชาการรัตนบุศย์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 : กันยายน – ธันวาคม 2567 

 
 

 
 

วารสารวิชาการรัตนบุศย์ 
RATANABUTH JOURNAL 

ศิลปาลัย: อนาคตภาพแห่งสายธารพุทธศิลป์และพุทธศาสตร์ 
Silpalai: The Scenario of Buddhist Art and Buddhology 

สุรศักดิ์ พุทธา 
วรเชษฐ์ โทอื้น 

วิทยาลยัศาสนศาสตร์เฉลิมพระเกียรติกาฬสินธุ์ 
Surasak Buddha 

Worachet Tho-un 
Kalasin Buddhist Collage 

Email: worachet.th@mbu.ac.th 
 

วันที่รับบทความ: 7 กันยายน 2567; วนัแก้ไขบทความ 25 กันยายน 2567; วนัที่ตอบรับบทความ: 26 กันยายน 2567 
Received: September 7, 2024; Revised: September 25, 2024; Accepted: September 26, 2024 

 

บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีเจตจำนงเพื ่อสะท้อนถึงการศึกษาพุทธศิลป์และพุทธศาสตร์ภายใต้บริบทแห่งการ
เปลี่ยนแปลงทางสังคม วัฒนธรรมและเทคโนโลยีในอนาคต การศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างพุทธศิลป์กับ
หลักธรรมทางพุทธศาสนาสมัยใหม่ผ่านการสำรวจพัฒนาการของพุทธศิลป์ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันโดยเน้นการ
ผสมผสานระหว่างศิลปะดั้งเดิมกับศิลปะสมัยใหม่ ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงบริบทแห่งการปรับตัวของพุทธศิลป์ตาม
การเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมและเทคโนโลยี รวมทั้งการพิจารณาบทบาทของสื่อดิจิทัลและเทคโนโลยี
สมัยใหม่ที่ถูกนำมาใช้ในการเผยแผ่พุทธศาสนาและพุทธศิลป์ สื่อนวัตธรรมเหล่านี้ทำหน้าที่ขยายขอบเขตของ
พุทธศิลป์ให้เข้าถึงผู้คนหลากหลายมากขึ้นทั้งในและนอกบริบทของพุทธศาสนา ดังนั้น การเปลี่ยนแปลงทาง
เทคโนโลยีจะส่งผลให้เกิดการตีความใหม่ ๆ ของพุทธศิลปะซึ่งอาจสร้างมิติใหม่ในเชิงสุนทรียศาสตร์และ
จริยธรรม เช่น การใช้เทคโนโลยีเสมือนจริง และสื่อดิจิทัลในการสร้างสรรค์และเผยแพร่ศิลปะพุทธให้เข้าถึง
ผู้ชมรุ่นใหม่ในยุคดิจิทัล การเปลี่ยนแปลงนี้ยังช่วยขยายความเข้าใจในหลักธรรมของพุทธศาสนาให้สอดคล้อง
กับวิถีชีวิตปัจจุบันและสร้างการเชื่อมต่อระหว่างพุทธศิลปะ พุทธธรรม และการสื่อสารสมัยใหม่ที่มีความ
ยืดหยุ่น สามารถปรับตัวต่อสังคมและเทคโนโลยีที่เปลี่ยนแปลงไปอย่างต่อเนื่องได้อย่างกลมกลืนกับกาลเวลา 
 
คำสำคัญ: พุทธศิลป์; พุทธศาสตร์; ศิลปาลัย; อนาคตภาพ 
 
Abstract 
 This article aims to reflect the study of Buddhist art and Buddhology within the 
context of social, cultural, and technological changes in the future. It explores the 
relationship between Buddhist art and modern Buddhist teachings through an examination 
of the development of Buddhist art from the past to the present, focusing on the fusion of 



657 

  
RATANABUTH JOURNAL Vol.6 No. 3: September – December 2024 

ISSN: 2697-6641 (Print), ISSN: 2822-0080 (Online) 

 

 วารสารวิชาการรัตนบุศย์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 : กันยายน – ธันวาคม 2567 

 
 

 
 

วารสารวิชาการรัตนบุศย์ 
RATANABUTH JOURNAL 

traditional and modern art. This reflects the adaptation of Buddhist art in response to 
cultural and technological shifts. Additionally, the article examines the role of digital media 
and modern technologies in disseminating Buddhist teachings and Buddhist  art. These 
innovative mediums serve to expand the reach of Buddhist art, making it accessible to a 
more diverse audience both within and beyond the Buddhist context. Technological 
advancements are likely to lead to new interpretations of Buddhist art, potentially creating 
new dimensions in aesthetics and ethics. For instance, the use of virtual reality (VR) and 
digital media in the creation and dissemination of Buddhist art can engage younger audiences 
in the digital age. Such changes help broaden the understanding of Buddhist teachings, 
aligning them with contemporary lifestyles. Moreover, they foster a connection between 
Buddhist art, Buddhist teachings, and modern communication, allowing for flexibility and 
adaptation to the ever-evolving social and technological landscape, in harmony with the 
passage of time. 
 
Keywords: Buddhist Art; Buddhology; Silpalai; Scenario 
 
บทนำ 
 สัญลักษณ์ทางศาสนา ศาสนวัตถุและศาสนสถาน เป็นองค์ประกอบสำคัญที่มีบทบาทสำคัญในการ
เชื่อมโยงผู้ศรัทธากับความเชื่อ ศีลธรรม และหลักคำสอนของศาสนาแต่ละแห่ง สัญลักษณ์ทางศาสนาเป็นภาพ
หรือเครื่องหมายที่แสดงถึงแนวคิดเชิงศาสนาอย่างลึกซ้ึง และเป็นที่เข้าใจร่วมกันในหมู่ผู้ศรัทธา เช่น ไม้กางเขน
ในศาสนาคริสต์ที่เป็นสัญลักษณ์ของการเสียสละและการฟื้นคืนชีพของพระเยซู ศาสนวัตถุ  เช่น พระไตรปิฎก
ในศาสนาพุทธเป็นแหล่งความรู้ที่สำคัญและเป็นสัญลักษณ์ของคำสอนของพระพุทธเจ้า ศาสนสถาน เช่น โบสถ์ 
มัสยิด วัดและวิหาร เป็นสถานที่ที่ผู้ศรัทธาสามารถทำพิธีกรรม ศึกษาคำสอน และเสริมสร้างจิตวิญญาณของ
ตนเองได้ บรรดาสัญลักษณ์ทางศาสนามีความสำคัญในการแสดงออกถึงหลักการ ความเชื่อและอัตลักษณ์ของ
ศาสนานั้น ๆ เช่น ดวงดาวแห่งดาวิดในศาสนายิวที่แสดงถึงการเชื่อมโยงระหว่างโลกและสวรรค์ หรือโอม 
(Om) ในศาสนาฮินดูท่ีเป็นสัญลักษณ์ของเสียงศักดิ์สิทธิ์ซึ่งเป็นจุดเริ่มต้นของจักรวาล ศาสนวัตถุเป็นเครื่องมือที่
ใช้ในการประกอบพิธีกรรม หรือเป็นสิ่งที่มีความศักดิ์สิทธิ์ในตัวเอง เช่น ลูกประคำที่ใช้ในการสวดมนต์หรือต้น
ศรีมหาโพธิ์ในศาสนาพุทธที่เป็นสัญลักษณ์ของการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า (Smart, N.,1998) ศาสนสถานเป็น
สถานที่ที่ผู้ศรัทธาใช้เป็นที่ประกอบพิธีกรรม ศึกษาธรรมะและเสริมสร้างจิตวิญญาณ สถานที่เหล่านี้มักจะมีการ
ออกแบบและตกแต่งที่สะท้อนถึงความเชื่อและประวัติศาสตร์ของศาสนานั้น ๆ เช่น วัดในศาสนาพุทธที่มีเจดีย์



658 

  
RATANABUTH JOURNAL Vol.6 No. 3: September – December 2024 

ISSN: 2697-6641 (Print), ISSN: 2822-0080 (Online) 

 

 วารสารวิชาการรัตนบุศย์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 : กันยายน – ธันวาคม 2567 

 
 

 
 

วารสารวิชาการรัตนบุศย์ 
RATANABUTH JOURNAL 

เป็นสัญลักษณ์ของพระธาตุ หรือมหาวิหารเซนต์ปีเตอร์ (St. Peter's Basilica) ในศาสนาคริสต์ที่เป็นศูนย์กลาง
ของศาสนจักรคาทอลิก (Vasudha, N. (2005) 
 
สายธารแห่งศิลปาลัย 
 ผู้เขียนขอสะท้อนมุมมองแห่งความหมายของศิลปาลัยบนพื้นฐานของบริบทของการรวมตัวระหว่าง
ศิลปะกับพุทธศาสตร์ กล่าวคือคำว่า “ศิลปาลัย” หมายความรวมถึงการผสานรวมระหว่างศิลปะและพุทธ
ศาสตร์เพื่อสร้างสรรค์และรักษางานศิลปะที่สื่อถึงหลักธรรมและปรัชญาในพุทธศาสนา ศิลปะในบริบทนี้ไม่
เพียงแต่เป็นการแสดงความงดงามทางรูปแบบ แต่ยังเป็นสื่อที่เชื่อมโยงระหว่างจิตวิญญาณและความเชื่อทา ง
ศาสนาของผู้คนผ่านยุคสมัยต่าง ๆ ดังเช่น ในยุคสุโขทัย ซึ่งถือเป็นยุคทองของพุทธศิลป์ในประเทศไทย การ
สร้างสรรค์พุทธศิลป์เป็นส่วนหนึ่งของการแสดงออกถึงความเชื่อและศรัทธาต่อพระพุทธศาสนา รูปแบบของ
พุทธศิลป์ในยุคนี้สะท้อนถึงความละเอียดอ่อนในด้านความงามและความประณีต ซึ่งไม่เพียงแต่เป็นการเคารพ
ต่อองค์พระพุทธเจ้า แต่ยังเป็นการแสดงออกถึงความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติ เมื่อพุทธศิลป์ก้าวเข้า
สู่ยุคสมัยใหม่ การพัฒนาทางสังคมและเทคโนโลยีได้นำพาให้ศิลปะมีการเปลี่ยนแปลงไปพร้อมกับการตีความ
และประยุกต์ใช้ในบริบทใหม่ ๆ เช่น การใช้สื่อดิจิทัลในการสร้างภาพและเสียงเพื่อเผยแผ่พุทธศาสนาทำให้
พุทธศิลป์สามารถเข้าถึงคนรุ่นใหม่ได้อย่างกว้างขวาง (Shaw, 2018) การศึกษาเกี่ยวกับพุทธศิลป์ไม่ได้จำกัด
เพียงแค่การวิเคราะห์ทางศิลปะ เช่น รูปแบบ รูปทรงและเทคนิคการสร้างสรรค์ แต่ยังเป็นการสำรวจลึกลงไป
ถึงสภาพจิตใจและปรัชญาทางศาสนาที่สะท้อนอยู่ในงานศิลปะเหล่านั้น พุทธศิลป์เป็นการแสดงออกของความ
เชื่อ ความศรัทธาและความเข้าใจในพระพุทธศาสนาของผู้คนในแต่ละยุคสมัย ผ่านการสร้างสรรค์รูปเคารพและ
ภาพวาดทางศาสนา เราสามารถเข้าใจได้ถึงวิธีการที่ผู้คนในยุคต่าง ๆ รับรู้และตีความหลักธรรมคำสอนของ
พระพุทธเจ้า (Snodgrass, 2007) ในยุคสุโขทัย ตัวอย่างเช่น พุทธศิลป์สะท้อนถึงความสงบเรียบง่ายและความ
สมดุลที่เป็นลักษณะสำคัญของพุทธศาสนาในยุคนั้น การสร้างรูปปั้นพระพุทธรูปที่มีรูปลักษณ์อ่อนช้อยและสี
หน้าที่แสดงถึงความเมตตากรุณา แสดงถึงสภาพจิตใจที่มุ่งมั่นในการปฏิบัติธรรมและความเข้าใจในธรรมชาติ
ของความทุกข์และการดับทุกข์ นอกจากนี้ การศึกษาเกี่ยวกับพุทธศิลป์ยังสามารถเปิดเผยถึงการเปลี่ยนแปลง
ทางปรัชญาที่เกิดขึ้นในแต่ละยุคสมัย ตัวอย่างเช่น ในยุคอยุธยา พุทธศิลป์เริ่มมีการผสมผสานเข้ากับวัฒนธรรม
ด้านอ่ืน ๆ ที่เข้ามาสัมพันธ์กับสยาม ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงการปรับตัวของพุทธศาสนาและการตีความหลักธรรม
ในบริบทใหม่ ๆ  
 สำหรับมุมมองในอนาคตนั้น การวิเคราะห์แนวโน้มของพุทธศิลป์ในอนาคตต้องเริ่มต้นจากการทำ
ความเข้าใจพุทธศิลป์ในอดีตและปัจจุบัน ซึ่งมีบทบาทสำคัญในการสะท้อนปรัชญาและจิตใจของผู้คนในแต่ละ
ยุคสมัย พุทธศิลป์เป็นการแสดงออกของความเชื่อทางศาสนา ซึ่งไม่เพียงแต่เป็นการแสดงออกทางศิลปะ แต่ยัง
สะท้อนถึงการเปลี่ยนแปลงทางสังคม วัฒนธรรมและปรัชญาทางศาสนาในแต่ละยุค การทำนายแนวโน้มของ
พุทธศิลป์ในอนาคตจึงต้องคำนึงถึงการเปลี่ยนแปลงเหล่านี้อย่างละเอียด (Sullivan, 2010) ในบริบทของสังคม



659 

  
RATANABUTH JOURNAL Vol.6 No. 3: September – December 2024 

ISSN: 2697-6641 (Print), ISSN: 2822-0080 (Online) 

 

 วารสารวิชาการรัตนบุศย์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 : กันยายน – ธันวาคม 2567 

 
 

 
 

วารสารวิชาการรัตนบุศย์ 
RATANABUTH JOURNAL 

ปัจจุบันที่มีการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว ทั้งในด้านเทคโนโลยี การสื่อสารและวัฒนธรรม แนวโน้มของพุทธ
ศิลป์น่าจะมีการพัฒนาไปในทิศทางที่ผสมผสานระหว่างศิลปะดั้งเดิมกับสื่อใหม่ ๆ พุทธศิลป์ในอนาคตอาจไม่
จำกัดอยู่เพียงแค่การสร้างสรรค์รูปเคารพหรือจิตรกรรมฝาผนัง แต่ยังรวมถึงสื่อดิจิทัล เช่น ภาพยนตร์ การ์ตูน 
หรือแอนิเมชัน ที่สามารถถ่ายทอดหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้าในรูปแบบที่เข้าถึงคนรุ่นใหม่ได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ (Paine, 2013) การพัฒนาพุทธศาสตร์ในบริบทสังคมที่เปลี่ยนแปลงก็เช่นกัน พุทธศาสตร์ในยุค
ปัจจุบันและอนาคตจะต้องสามารถตอบสนองต่อความต้องการและความท้าทายของสังคมที่ซับซ้อนมากขึ้น  
การเชื่อมโยงระหว่างพุทธศิลป์กับพุทธศาสตร์จะมีบทบาทสำคัญในการสร้างความเข้าใจและความตระหนักใน
หลักธรรมคำสอนของพุทธศาสนา เช่น การใช้ศิลปะเพื่อสร้างสรรค์สื่อที่สามารถสื่อสารกับผู้คนในยุคดิจิทัลได้
อย่างมีประสิทธิภาพ โดยที่ยังคงรักษาความเป็นแก่นแท้ของพุทธศาสนา (Kinnard, 2006) และในอนาคต 
พุทธศิลป์และพุทธศาสตร์จะยังคงมีบทบาทในการรักษาและเผยแผ่พุทธศาสนา แต่จะต้องปรับตัวให้เข้ากับ
บริบทสังคมที่เปลี่ยนแปลงเพ่ือให้สามารถเข้าถึงผู้คนในยุคใหม่และตอบสนองต่อความต้องการทางจิตวิญญาณ
ของคนรุ่นใหม่ การพัฒนาเทคโนโลยีและสื่อใหม่ ๆ จะเป็นปัจจัยสำคัญที่ช่วยในการสร้างสรรค์และเผยแผ่พุทธ
ศิลป์ในอนาคต (Lopez, 2002) 
 
พุทธศิลป:์ สายธารแห่งกาลเวลา 
 บริบทที่ 1 พุทธศิลป์ในประวัติศาสตร์ 
  พุทธศิลป์ในประวัติศาสตร์ว่าด้วยการพิจารณาวิวัฒนาการตั้งแต่ยุคสุโขทัยจนถึงยุคปัจจุบันพุทธศิลป์
มีประวัติศาสตร์ยาวนานที่สะท้อนถึงความเชื่อ ศรัทธาและปรัชญาทางศาสนาที่มีการเปลี่ยนแปลงไปตามยุค
สมัย ศิลปะเหล่านี้ไม่เพียงแต่แสดงถึงความงดงามทางศิลปะ แต่ยังสะท้อนถึงสภาพสังคมและวัฒนธรรมในแต่
ละยุคที่มีอิทธิพลต่อการสร้างสรรค์และการพัฒนาของพุทธศิลป์ ดังนี้  (1) ยุคสุโขทัยถือเป็นยุคทองของพุทธ
ศิลป์ในประเทศไทย รูปแบบของศิลปะในยุคนี้ได้รับอิทธิพลจากศิลปะอินเดียตอนใต้และศิลปะลังกาวงศ์ซึ่ง
นำมาสู่การสร้างสรรค์พุทธรูปและจิตรกรรมที่มีเอกลักษณ์เฉพาะตัว เช่น พระพุทธรูปที่มีลักษณะอ่อนช้อย สง่า
งาม สีหน้าที่แสดงถึงความเมตตาและสงบ ซึ่งสะท้อนถึงความเชื่อและศรัทธาในพระพุทธศาสนาที่เน้นไป
ทางด้านสมถะและวิปัสสนา (พรศิลป์ พูนสนอง, 2550) (2) เมื่อเข้าสู่ยุคอยุธยา พุทธศิลป์เริ่มมีการผสมผสาน
กับวัฒนธรรมต่าง ๆ เช่น ศิลปะเขมรและศิลปะจีน ซึ่งมีผลให้พุทธศิลป์ในยุคนี้มีความหลากหลายมากขึ้น 
พระพุทธรูปในยุคนี้มีลักษณะมั่นคง หน้าตาเคร่งขรึม แสดงถึงอำนาจและความเป็นศูนย์กลางของการปกครอง
ที่มีความเชื่อมโยงกับพุทธศาสนา นอกจากนี้ยังมีการสร้างเจดีย์และวัดวาอารามที่ยิ่งใหญ่และซับซ้อน แสดงถึง
ความเจริญรุ่งเรืองของศาสนาและราชวงศ์ (ชาตรี ประกิตนนทการ , 2557) (3) ในยุครัตนโกสินทร์ โดยเฉพาะ
ช่วงรัชกาลที่ 4 และรัชกาลที่ 5 พุทธศิลป์ได้รับอิทธิพลจากตะวันตกอย่างมาก เนื่องจากการเปิดประเทศและ
การติดต่อกับชาติตะวันตก พระพุทธรูปและจิตรกรรมเริ่มมีการผสมผสานระหว่างศิลปะแบบดั้งเดิมกับศิลปะ
ตะวันตก เช่น การสร้างพระพุทธรูปที่มีรายละเอียดทางกายวิภาคที่ชัดเจนและมีการใช้เทคนิคแสงและเงาใน



660 

  
RATANABUTH JOURNAL Vol.6 No. 3: September – December 2024 

ISSN: 2697-6641 (Print), ISSN: 2822-0080 (Online) 

 

 วารสารวิชาการรัตนบุศย์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 : กันยายน – ธันวาคม 2567 

 
 

 
 

วารสารวิชาการรัตนบุศย์ 
RATANABUTH JOURNAL 

จิตรกรรม (อุไรศรี วรศะรินทร์, 2546) และ (4) ในยุคปัจจุบัน พุทธศิลป์ได้มีการปรับตัวและพัฒนาให้เข้ากับ
บริบทสังคมที่เปลี่ยนแปลง เช่น การใช้สื่อดิจิทัลในการสร้างสรรค์พุทธศิลป์ใหม่ ๆ ภาพยนตร์และแอนิเมชันที่
สื่อถึงพุทธศาสนา การสร้างสรรค์ศิลปะที่สะท้อนถึงปัญหาสังคมร่วมสมัยผ่านมุมมองทางพุทธศาสนา ทำให้
พุทธศิลป์ยังคงมีชีวิตและมีความสำคัญในสังคมปัจจุบัน (ศรีศักร วัลลิโภดม , 2561) กล่าวได้ว่า พุทธศิลป์ใน
ประเทศไทยได้รับอิทธิพลจากหลายวัฒนธรรมและปรัชญา อิทธิพลจากอินเดียและลังกาในยุคแรก ๆ มีผลให้
พุทธศิลป์เน้นความเรียบง่ายและสมถะ ขณะที่อิทธิพลจากจีนและเขมรในยุคต่อมา ทำให้พุทธศิลป์มีความ
ซับซ้อนและหลากหลายมากขึ้น นอกจากนี้ อิทธิพลจากตะวันตกในยุครัตนโกสินทร์ทำให้พุทธศิลป์เปิดรับ
เทคนิคและรูปแบบใหม่ ๆ ที่ช่วยเสริมสร้างความงามและความสมบูรณ์ของศิลปะไทย (ทวีศิลป์ สืบวัฒนะ , 
2560) 
 บริบทที่ 2 พุทธศิลป์ยุครัตนโกสินทร์ ว่าด้วยการเปลี่ยนแปลงและการปรับตัว 
  พุทธศิลป์ในยุครัตนโกสินทร์สะท้อนถึงความเปลี่ยนแปลงและการปรับตัวของศิลปะไทยในบริบท
ของการติดต่อกับโลกภายนอกในช่วงศตวรรษที่ 19 และ 20 การเปลี่ยนแปลงนี้ไม่เพียงแต่เป็นผลมาจากการ
ติดต่อกับตะวันตก แต่ยังสะท้อนถึงการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรมในสมัยนั้น การศึกษาพุทธศิลป์ใน
ยุครัตนโกสินทร์จึงเป็นการสำรวจถึงการผสมผสานระหว่างศิลปะดั้งเดิมกับรูปแบบใหม่ที่ได้รับอิทธิพลจาก
ต่างประเทศดังนี้ (1) การเปลี่ยนแปลงทางศิลปะในยุครัตนโกสินทร์ พระราชาธิราชและราชสำนักมีบทบาท
สำคัญในการส่งเสริมและพัฒนาเทคนิคการสร้างพุทธศิลป์ พระพุทธรูปและจิตรกรรมในยุคนี้เริ ่มมีการใช้
เทคนิคและสไตล์ที่ได้รับอิทธิพลจากตะวันตก เช่น การใช้แสงและเงาในการสร้างมิติและความลึกในจิตรกรรม 
การปรับเปลี่ยนนี้ไม่เพียงแต่ทำให้พุทธศิลป์มีความงดงามมากข้ึน แต่ยังช่วยให้การแสดงออกทางศิลปะมีความ
หลากหลายและทันสมัย (2) การผสมผสานวัฒนธรรมและเทคโนโลยี การติดต่อกับตะวันตกในช่วงนี้ส่งผลให้
เกิดการผสมผสานระหว่างศิลปะไทยกับศิลปะตะวันตก เช่น การนำเทคนิคการสร้างภาพสามมิติมาใช้ใน
จิตรกรรม การสร้างพระพุทธรูปด้วยวัสดุใหม่ ๆ เช่น โลหะและวัสดุผสมที่ไม่เคยใช้มาก่อน นอกจากนี้ยังมีการ
นำเข้าสินค้าศิลปะจากต่างประเทศ เช่น สถาปัตยกรรมจากยุโรปที่ส่งผลให้เกิดการสร้างวัดและพระราชวังที่มี
สถาปัตยกรรมผสมผสาน (อุไรศรี วรศะรินทร์, 2546) และ (3) ผลกระทบต่อการสร้างสรรค์พุทธศิลป์ การ
เปลี่ยนแปลงทางศิลปะในยุครัตนโกสินทร์ได้สร้างความหลากหลายให้กับพุทธศิลป์ เช่น การสร้างพระพุทธรูปที่
มีลักษณะและสไตล์ใหม่ ๆ ที่สะท้อนถึงความรู้สึกของคนในสมัยยุคใหม่ การพัฒนานี้ยังช่วยให้พุทธศิลป์
สามารถเข้าถึงผู้คนในยุคที่เปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็วได้ดียิ่งขึ้น นอกจากนี้ยังช่วยให้การเผยแพร่พุทธศาสนา
ในรูปแบบใหม่ ๆ มีประสิทธิภาพมากขึ้น 
 บริบทที่ 3 พุทธศาสตร์ในมิติศิลปะ 
  พุทธศาสตร์เป็นการศึกษาปรัชญาและหลักการของพระพุทธศาสนา ซึ่งครอบคลุมหลักธรรมที่
พระพุทธเจ้าสอนไว้เกี่ยวกับการดับทุกข์และการเข้าถึงนิพพาน การบูรณาการพุทธศาสตร์กับศิลปะเปิดโอกาส
ให้เราได้สำรวจถึงการแสดงออกทางศิลปะที่สะท้อนถึงหลักธรรมและความเชื่อทางพุทธศาสนาอย่าง ลึกซึ้ง 



661 

  
RATANABUTH JOURNAL Vol.6 No. 3: September – December 2024 

ISSN: 2697-6641 (Print), ISSN: 2822-0080 (Online) 

 

 วารสารวิชาการรัตนบุศย์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 : กันยายน – ธันวาคม 2567 

 
 

 
 

วารสารวิชาการรัตนบุศย์ 
RATANABUTH JOURNAL 

บทความนี้จะสำรวจความสัมพันธ์ระหว่างพุทธศาสตร์และศิลปะ โดยเน้นที่การสร้างสรรค์และการตีความ
ศิลปะในบริบทของหลักธรรมพุทธศาสนา ศิลปะในบริบทของพุทธศาสตร์ไม่เพียงแต่เป็นการสร้างผลงานที่
สวยงาม แต่ยังเป็นเครื่องมือในการสื่อสารหลักธรรมและความเชื่อทางพุทธศาสนา ศิลปะพุทธศิลป์ เช่น รูปปั้น
พระพุทธรูป จิตรกรรมฝาผนัง และสถาปัตยกรรมวัด มีจุดมุ่งหมายเพื่อสะท้อนหลักธรรมที่สำคัญ เช่น สติ 
สมาธิ และปัญญา (Gombrich, 2008) ดังนี้ (1) การแสดงออกทางศิลปะในพุทธศาสตร์ เช่น การสร้าง
พระพุทธรูป พระพุทธรูปเป็นสัญลักษณ์สำคัญของพุทธศาสนา ซึ่งไม่เพียงแต่เป็นเครื่องหมายทางศาสนา แต่ยัง
สะท้อนถึงหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้า เช่น การทำพระพุทธรูปในท่าทางต่าง ๆ เช่น การนั่งสมาธิหรือ
การยืนในท่าที่แสดงถึงการปฏิบัติธรรม ซึ่งเป็นการสื่อสารหลักธรรมที่เก่ียวข้องกับการเข้าถึงนิพพาน จิตรกรรม
ฝาผนัง การใช้จิตรกรรมฝาผนังในวัดเพื่อเล่าเรื่องราวของพระพุทธเจ้าและหลักธรรมศาสนาเป็นอีกหนึ่งวิธีที่
ศิลปะได้ใช้ในการเผยแผ่พุทธศาสนา รูปภาพเหล่านี้มักจะสะท้อนถึงเหตุการณ์สำคัญในชีวิตของพระพุทธเจ้า 
เช่น การตรัสรู้และการแสดงธรรม (Wickremasinghe, 2015) และ สถาปัตยกรรมของวัด เช่น เจดีย์และวิหาร 
เป็นอีกหนึ่งรูปแบบของพุทธศิลป์ที่แสดงถึงการบูรณาการระหว่างศิลปะและหลักธรรมศาสนา การออกแบบ
และการตกแต่งวัดมีการสะท้อนถึงหลักธรรม เช่น ความสมดุลและความสงบ และ (2) การตีความพุทธศิลปใ์น
บริบทสมัยใหม่ กล่าวคือในยุคปัจจุบันการบูรณาการพุทธศาสตร์กับศิลปะยังคงมีความสำคัญโดยมีการใช้
เทคนิคใหม่ ๆ และสื่อดิจิทัลในการสร้างสรรค์งานศิลปะที่สะท้อนถึงหลักธรรมพุทธศาสนา ตัวอย่างเช่น การใช้
ภาพยนตร์และแอนิเมชันเพ่ือเผยแพร่ความเข้าใจในหลักธรรมอย่างมีประสิทธิภาพมากขึ้น การพัฒนานี้ช่วยให้
พุทธศาสนาสามารถเข้าถึงผู้คนในยุคใหม่ได้อย่างกว้างขวาง (Shaw, 2018) 
 บริบทที่ 4 ทฤษฎีศิลปะร่วมสมัย 
  ทฤษฎีศิลปะร่วมสมัยเป็นการศึกษาเกี่ยวกับแนวคิดและปรากฏการณ์ท่ีกำหนดลักษณะของศิลปะใน
ยุคปัจจุบัน ศิลปะร่วมสมัยสะท้อนถึงความหลากหลายของสื่อและเทคนิคท่ีเกิดขึ้นภายใต้บริบททางวัฒนธรรม
และสังคมที่เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว การศึกษาทฤษฎีศิลปะร่วมสมัยจึงเป็นการสำรวจวิธีการที่ศิลปินและนัก
วิจารณ์ใช้ในการสร้างสรรค์และตีความงานศิลปะในยุคนี้ และแนวคิดหลักในทฤษฎีศิลปะร่วมสมัยสามารถมอง
ผ่านสารัตถะในประเด็นดังต่อไปนี้ (1) ทฤษฎีศิลปะร่วมสมัยมักเน้นไปที่การสำรวจอัตลักษณ์และความ
หลากหลาย ศิลปินร่วมสมัยหลายคนใช้ผลงานศิลปะของตนในการสำรวจประเด็นทางอัตลักษณ์ เช่น เพศ เชื้อ
ชาติ และชนชั้น โดยเน้นการตีความและการเปลี่ยนแปลงบทบาทของกลุ่มสังคมต่าง ๆ ในงานศิลปะ งานของ
ศิลปิน เช่น Cindy Sherman และ Kehinde Wiley เป็นตัวอย่างของการใช้ศิลปะในการสำรวจและ
ประกาศอัตลักษณ์ในสังคมร่วมสมัย (2) การบูรณาการสื่อศิลปะร่วมสมัยมีลักษณะเด่นในการบูรณาการสื่อ
หลายรูปแบบ การใช้สื ่อหลายรูปแบบช่วยให้ศิลปินสามารถสร้างประสบการณ์ที่หลากหลายและมีความ
ซับซ้อน การบูรณาการสื่อช่วยให้ศิลปินสามารถสร้างสรรค์ผลงานที่มีความหมายลึกซึ้งและตอบสนองต่อการ
เปลี่ยนแปลงในเทคโนโลยีและวัฒนธรรม (3) ศิลปะเชิงวิพากษ์ ศิลปะร่วมสมัยมักมีลักษณะเชิงวิพากษ์ ซึ่ง
หมายถึงการใช้ศิลปะในการตั้งคำถามและวิจารณ์โครงสร้างทางสังคมและการเมือง ศิลปินที่ทำงานในแนวทาง



662 

  
RATANABUTH JOURNAL Vol.6 No. 3: September – December 2024 

ISSN: 2697-6641 (Print), ISSN: 2822-0080 (Online) 

 

 วารสารวิชาการรัตนบุศย์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 : กันยายน – ธันวาคม 2567 

 
 

 
 

วารสารวิชาการรัตนบุศย์ 
RATANABUTH JOURNAL 

นี้มักจะสำรวจประเด็นทางสังคมและการเมืองที่เกี่ยวข้องกับการปกครอง การกดขี่ และความไม่เท่าเทียมกัน 
เช่น Banksy และ Ai Weiwei ที่ใช้ศิลปะของตนในการวิพากษ์วิจารณ์และสร้างความตระหนักเกี่ยวกับปัญหา
ทางสังคม และ (4) การเปลี่ยนแปลงและแนวโน้มในศิลปะร่วมสมัย ประกอบด้วยศิลปะเชิงโต้ตอบและการ
พัฒนาของเทคโนโลยีดิจิทัลได้ส่งผลให้ศิลปะร่วมสมัยเกิดการเปลี่ยนแปลงในลักษณะเชิงโต้ตอบ ศิลปินร่วม
สมัยหลายคนใช้เทคโนโลยีเชิงโต้ตอบในการสร้างผลงานที่ผู้ชมสามารถมีส่วนร่วมและมีประสบการณ์ทางศิลปะ
ที่เปลี่ยนแปลงตามปฏิสัมพันธ์และศิลปะในพ้ืนที่สาธารณะศิลปะในพ้ืนที่สาธารณะได้กลายเป็นแนวโน้มสำคัญ
ในศิลปะร่วมสมัย การนำศิลปะเข้าสู่พ้ืนที่สาธารณะช่วยให้ศิลปินสามารถเข้าถึงผู้ชมได้มากข้ึนและมีส่วนร่วมใน
การสร้างสรรค์ชุมชน (Bishop, 2012) การใช้พื้นที่สาธารณะเพื่อสร้างสรรค์งานศิลปะช่วยให้เกิดการสนทนา
และการมีส่วนร่วมในประเด็นทางสังคมและวัฒนธรรม 
 
พุทธศิลป์: สายธารแห่งอดีตและปัจจุบัน 
 การศึกษาเกี่ยวกับพุทธศิลป์ในยุคต่าง ๆ เป็นการสำรวจความเปลี่ยนแปลงในรูปแบบและแนวทางการ
สร้างสรรค์งานศิลปะที่ได้รับอิทธิพลจากศาสนา วัฒนธรรม และการเมือง การวิเคราะห์พุทธศิลป์ในบริบททาง
ประวัติศาสตร์ช่วยให้เราเข้าใจถึงการพัฒนาของศิลปะพุทธศาสนาและบทบาทของมันในสังคมต่าง ๆ 
การศึกษานี้จะครอบคลุมพุทธศิลป์ในสามช่วงหลัก ได้แก่ ยุคโบราณ ยุคกลางและยุคใหม่ โดยเน้นที่อิทธิพลที่
สำคัญที่มีต่อการสร้างสรรค์งานศิลปะ ดังนี้ (1) พุทธศิลป์ในยุคโบราณ สะท้อนได้จากอิทธิพลจากศาสนาและ
วัฒนธรรม ในยุคโบราณ พุทธศิลป์ได้รับอิทธิพลจากการแพร่กระจายของพุทธศาสนาในภูมิภาคต่าง ๆ งาน
ศิลปะในยุคนี้มักสะท้อนถึงหลักธรรมและเหตุการณ์สำคัญในชีวิตของพระพุทธเจ้า เช่น การตรัสรู้และการแสดง
ธรรม รูปแบบพุทธศิลป์ในยุคนี้มีทั้งการแกะสลักภาพพระพุทธรูปในถ้ำและการสร้างพระเจดีย์ซึ่งมีลักษณะเป็น
เอกลักษณ์ที่สื่อถึงความเชื่อในพระพุทธศาสนาและอิทธิพลทางการเมือง การสนับสนุนของราชวงศ์และผู้นำ
ทางการเมืองมีบทบาทสำคัญในการพัฒนาพุทธศิลป์ในยุคโบราณ ตัวอย่างเช่น พระเจ้าอโศกในอินเดียที่มี
บทบาทสำคัญในการส่งเสริมศิลปะพุทธศาสนาและสร้างพระสถูป การสนับสนุนจากอำนาจการเมืองทำให้การ
สร้างสรรค์ศิลปะพุทธมีความเข้มแข็งและแพร่หลาย (2) พุทธศิลป์ในยุคกลาง สะท้อนได้จาก อิทธิพลจาก
ศาสนาและวัฒนธรรม ในยุคกลาง พุทธศิลป์ได้รับอิทธิพลจากการแลกเปลี่ยนวัฒนธรรมและการติดต่อทาง
การค้าผ่านเส้นทางสายไหม ศิลปะพุทธในช่วงนี้เริ่มมีลักษณะการผสมผสานระหว่างวัฒนธรรมต่าง ๆ เช่น 
ศิลปะจีนและศิลปะทิเบตที่ส่งผลต่อการสร้างสรรค์ภาพพระพุทธรูปและวัตถุทางศาสนา การสร้างสรรค์พุทธ
ศิลป์ในยุคกลางจึงสะท้อนถึงการพัฒนาและการเปลี่ยนแปลงของศาสนาและวัฒนธรรมที่มีการแลกเปลี่ยน
อย่างต่อเนื่อง (Harrison, 2008) และอิทธิพลทางการเมือง การเปลี่ยนแปลงทางการเมือง เช่น การสถาปนา
ราชวงศ์ใหม่และการเปลี่ยนแปลงอำนาจการปกครอง มีผลต่อการสร้างสรรค์พุทธศิลป์ในยุคกลาง เช่น การ
เปลี่ยนแปลงจากราชวงศ์ซ่งเป็นราชวงศ์หยวนในจีนที่ส่งผลให้เกิดการเปลี่ยนแปลงในรูปแบบและลักษณะของ
พุทธศิลป์ (Wu, 2007) การเปลี่ยนแปลงทางการเมืองทำให้เกิดความหลากหลายและการพัฒนาในศิลปะพุทธ



663 

  
RATANABUTH JOURNAL Vol.6 No. 3: September – December 2024 

ISSN: 2697-6641 (Print), ISSN: 2822-0080 (Online) 

 

 วารสารวิชาการรัตนบุศย์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 : กันยายน – ธันวาคม 2567 

 
 

 
 

วารสารวิชาการรัตนบุศย์ 
RATANABUTH JOURNAL 

ศาสนา (3) พุทธศิลป์ในยุคใหม่ สะท้อนได้จากอิทธิพลจากศาสนาและวัฒนธรรม ในยุคใหม่พุทธศิลป์ได้รับ
อิทธิพลจากความหลากหลายของศิลปะสมัยใหม่และการเคลื่อนไหวทางศิลปะในระดับโลก ศิลปินร่วมสมัยได้
ใช้เทคนิคและสื่อใหม่ ๆ เพ่ือสร้างสรรค์งานศิลปะที่สะท้อนถึงหลักธรรมพุทธศาสนาในบริบทสมัยใหม่ (Shaw, 
2018) การบูรณาการของศิลปะพุทธศาสนากับศิลปะร่วมสมัยช่วยให้ศิลปะพุทธยังคงมีความหมายและ
ความสำคัญในยุคปัจจุบัน (Bishop, 2012) และอิทธิพลทางการเมือง การเปลี่ยนแปลงทางการเมืองในยุคใหม่ 
เช่น การเปลี่ยนแปลงระบบการปกครองและความท้าทายทางการเมือง มีผลต่อการสร้างสรรค์พุทธศิลป์ 
ตัวอย่างเช่น การใช้ศิลปะพุทธในการวิพากษ์วิจารณ์สังคมและการเมืองในประเทศท่ีมีการเปลี่ยนแปลงทางการ
ปกครองอย่างรวดเร็ว การสร้างสรรค์พุทธศิลป์ในยุคใหม่จึงสะท้อนถึงการตอบสนองต่อการเปลี่ยนแปลงและ
การท้าทายทางการเมือง ดังนั้น การศึกษาพุทธศิลป์ในแต่ละยุคช่วยให้เราเห็นความเปลี่ยนแปลงและการ
พัฒนาในศิลปะพุทธศาสนาที่ได้รับอิทธิพลจากศาสนา วัฒนธรรม และการเมือง การวิเคราะห์เหล่านี้ช่วยให้เรา
เข้าใจถึงบทบาทและความสำคัญของพุทธศิลป์ในแต่ละยุค รวมถึงความสัมพันธ์ระหว่างศิลปะพุทธศาสนากับ
การเปลี่ยนแปลงทางสังคมและการเมือง 
 
พุทธศิลป:์ สายธารแห่งศิลปะในยุคสมัยใหม่ 
 พุทธศิลป์ในยุคสมัยใหม่ได้เผชิญกับความท้าทายและโอกาสที่เกิดจากการเปลี่ยนแปลงในสังคมและ
เทคโนโลยี ศิลปะพุทธศาสนาไม่เพียงแต่ต้องปรับตัวให้เข้ากับยุคสมัย แต่ยังต้องค้นหาวิธี ใหม่ ๆ ในการสื่อสาร
และเผยแผ่หลักธรรมของพระพุทธศาสนา บทความนี้จะสำรวจการปรับตัวและการฟ้ืนฟูของพุทธศิลป์ในสังคม
ปัจจุบัน รวมถึงความสัมพันธ์ระหว่างศิลปะกับสื่อใหม่ ๆ ที่มีบทบาทในการเผยแผ่พุทธศาสนา สามารถสะท้อน
ผ่านมุมมองดังต่อไปนี้ (1) การปรับตัวของพุทธศิลป์ในยุคสมัยใหม่ผ่านบริบทของการเปลี่ยนแปลงทางศิลปะ 
พุทธศิลป์ในยุคสมัยใหม่ได้ปรับตัวด้วยการนำเสนอแนวทางการสร้างสรรค์ที่หลากหลายและร่วมสมัย ศิลปิน
พุทธศาสนาร่วมสมัยเริ่มใช้สื่อใหม่ ๆ และการฟ้ืนฟูการรักษา การฟ้ืนฟูพุทธศิลป์ในยุคปัจจุบันมีความสำคัญใน
การรักษาและอนุรักษ์งานศิลปะที่มีความสำคัญทางประวัติศาสตร์และวัฒนธรรม การใช้เทคโนโลยีในการฟ้ืนฟู
และอนุรักษ์พุทธศิลป์ ช่วยให้สามารถบันทึกและเผยแพร่ข้อมูลเกี่ยวกับศิลปะพุทธได้อย่างมีประสิทธิภาพ การ
ฟ้ืนฟเูหล่านี้ช่วยให้ผู้ชมสามารถเข้าถึงและศึกษางานศิลปะพุทธจากยุคต่าง ๆ ได้มากขึ้น และ (2) ความสัมพันธ์
ระหว่างศิลปะกับสื่อใหม่ ๆ ผ่านบริบทของสื่อดิจิทัลและศิลปะพุทธ การใช้สื่อดิจิทัลได้สร้างโอกาสใหม่ ๆ 
สำหรับการเผยแผ่พุทธศาสนา ศิลปินพุทธศาสนาที่ใช้เทคโนโลยีดิจิทัลสามารถสร้างประสบการณ์ที ่เป็น
เอกลักษณ์และดึงดูดผู้ชมรุ่นใหม่ (Shaw, 2018) และศิลปะในสื่อสังคมออนไลน์ สื่อสังคมออนไลน์ได้กลายเป็น
ช่องทางที่สำคัญสำหรับการเผยแพร่และสนับสนุนพุทธศิลป์ ศิลปินและวัดต่าง ๆ ใช้แพลตฟอร์มเพื่อเผยแพร่
ผลงานศิลปะพุทธและหลักธรรม (Bishop, 2012) การใช้สื ่อสังคมออนไลน์ช่วยให้สามารถเข้าถึงผู ้ชมที่
หลากหลายและกระจายข้อมูลเกี่ยวกับพุทธศาสนาได้อย่างรวดเร็ว ดังนั้น การปรับตัวและการฟื้นฟูของพุทธ
ศิลป์ในยุคสมัยใหม่เป็นกระบวนการที่ต้องเผชิญกับความท้าทายจากการเปลี่ยนแปลงทางเทคโนโลยีและสังคม 



664 

  
RATANABUTH JOURNAL Vol.6 No. 3: September – December 2024 

ISSN: 2697-6641 (Print), ISSN: 2822-0080 (Online) 

 

 วารสารวิชาการรัตนบุศย์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 : กันยายน – ธันวาคม 2567 

 
 

 
 

วารสารวิชาการรัตนบุศย์ 
RATANABUTH JOURNAL 

การใช้สื่อใหม่ ๆ จึงมีบทบาทสำคัญในการเผยแผ่พุทธศาสนาและสร้างสรรค์ประสบการณ์ใหม่สำหรับผู้ชม 
การศึกษาและการเข้าใจถึงการเปลี่ยนแปลงเหล่านี้ช่วยให้เราเห็นถึงความสำคัญของพุทธศิลป์ในบริบทสมัยใหม่ 
 
อนาคตภาพของพุทธศิลป์และพุทธศาสตร์ 
 เมื่อเราพิจารณาถึงแนวโน้มและการพัฒนาในอนาคต ทิศทางการพัฒนาของพุทธศิลป์ในอนาคต การ
ผสมผสานระหว่างศิลปะดั้งเดิมและศิลปะสมัยใหม่จะทำให้มองเห็นฉากทัศน์แห่งพุทธศิลป์เป็นสาขาของศิลปะ
ที่ได้รับอิทธิพลจากหลักธรรมและประเพณีของพระพุทธศาสนา การพัฒนาและการเปลี่ยนแปลงของพุทธศิลป์
ในอนาคตจะสะท้อนถึงการเปลี่ยนแปลงในสังคมและเทคโนโลยี รวมถึงการผสมผสานระหว่างศิลปะดั้งเดิมและ
ศิลปะสมัยใหม่ การศึกษานี้จะสำรวจแนวโน้มและการพัฒนาของพุทธศิลป์ในอนาคต รวมถึงการผสมผสาน
ระหว่างศิลปะดั้งเดิมและศิลปะสมัยใหม่ที่อาจเกิดข้ึนบนสายธารแห่งกาลเวลา ดังนี้ 
 1. บริบทแห่งแนวโน้มการพัฒนาของพุทธศิลป์ในอนาคต ประกอบด้วย (1) การรวมเทคโนโลยีและ
ศิลปะดั้งเดิม การพัฒนาเทคโนโลยีกำลังมีอิทธิพลต่อการสร้างสรรค์พุทธศิลป์ในอนาคต ศิลปินพุทธศาสนาจะ
สามารถใช้เทคโนโลยีเหล่านี้ในการสร้างงานศิลปะที่มีความสมจริงและเป็นเอกลักษณ์ (Shaw, 2018) การ
ผสมผสานเทคโนโลยีดิจิทัลเข้ากับศิลปะดั้งเดิมจะช่วยให้พุทธศิลป์เข้าถึงผู้ชมรุ่นใหม่และสร้างความสนใจใน
หลักธรรมของพระพุทธศาสนา (Bishop, 2012) (2) การฟ้ืนฟูศิลปะพุทธศาสนา การฟ้ืนฟูศิลปะพุทธศาสนาใน
อนาคตจะมุ่งเน้นที่การอนุรักษ์และการฟ้ืนฟูงานศิลปะที่มีความสำคัญทางประวัติศาสตร์และวัฒนธรรม การใช้
เทคโนโลยีการอนุรักษ์จะช่วยให้สามารถบันทึกและเผยแพร่ข้อมูลเกี่ยวกับศิลปะพุทธในรูปแบบใหม่ การฟื้นฟู
นี้จะช่วยให้ศิลปะพุทธสามารถรักษาความสมบูรณ์และความสำคัญในยุคปัจจุบัน และ (3) การสร้างสรรค์ร่วม
สมัย การผสมผสานระหว่างศิลปะดั้งเดิมและศิลปะร่วมสมัยจะเป็นแนวโน้มสำคัญในการพัฒนาพุทธศิลป์ใน
อนาคต ศิลปินพุทธศาสนาจะเริ่มใช้เทคนิคใหม่ ๆ และวัสดุสมัยใหม่ในการสร้างสรรค์งานศิลปะที่สะท้อนถึง
หลักธรรมของพระพุทธศาสนาในรูปแบบที่ทันสมัย การสร้างสรรค์นี้อาจรวมถึงการใช้วัสดุรีไซเคิล การสร้าง
งานศิลปะท่ีมีลักษณะทางสังคมและการเมือง และการสำรวจแนวทางใหม่ ๆ ในการแสดงออกทางศิลปะ 
 2. การผสมผสานระหว่างศิลปะดั้งเดิมและศิลปะสมัยใหม่ ประกอบด้วย (1) การใช้สื่อดิจิทัลในศิลปะ
พุทธ ศิลปะพุทธในยุคปัจจุบันเริ่มเห็นการใช้สื่อดิจิทัลเป็นส่วนสำคัญในการสร้างสรรค์งานศิลปะ การใช้เทคนิค
การสร้างภาพ 3D การสร้างภาพดิจิทัล และการจัดนิทรรศการเสมือนจริงช่วยให้พุทธศิลป์สามารถนำเสนอใน
รูปแบบที่เป็นเอกลักษณ์และเข้าถึงผู้ชมที่หลากหลาย (Shaw, 2018) การใช้สื่อดิจิทัลช่วยให้สามารถนำเสนอ
พุทธศิลป์ในรูปแบบใหม่และสร้างการมีส่วนร่วมที่ลึกซึ้งกับผู้ชม (Bishop, 2012) (2) การสร้างสรรค์แบบบูรณา
การ การสร้างสรรค์งานศิลปะพุทธในอนาคตจะเน้นที่การบูรณาการระหว่างศิลปะดั้งเดิมและศิลปะร่วมสมัย 
การผสมผสานนี้จะช่วยให้สามารถรักษาความเป็นเอกลักษณ์ของศิลปะพุทธในขณะที่ตอบสนองต่อความ
ต้องการและความสนใจของสังคมปัจจุบัน ดังนั้น การพัฒนาและการผสมผสานระหว่างศิลปะดั้งเดิมและศิลปะ
สมัยใหม่ในพุทธศิลป์ในอนาคตจะช่วยให้พุทธศิลป์สามารถตอบสนองต่อความต้องการและความสนใจของ



665 

  
RATANABUTH JOURNAL Vol.6 No. 3: September – December 2024 

ISSN: 2697-6641 (Print), ISSN: 2822-0080 (Online) 

 

 วารสารวิชาการรัตนบุศย์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 : กันยายน – ธันวาคม 2567 

 
 

 
 

วารสารวิชาการรัตนบุศย์ 
RATANABUTH JOURNAL 

สังคมปัจจุบันผ่านหลักพุทธศาสตร์ การใช้เทคโนโลยีใหม่ ๆ และการฟื้นฟูศิลปะพุทธจะช่วยให้สามารถรักษา
ความสำคัญและความสมบูรณ์ของพุทธศิลป์ในยุคปัจจุบัน การสร้างสรรค์ที่รวมศิลปะดั้งเดิมและศิลปะร่วมสมัย
จะเป็นก้าวสำคัญในการพัฒนาพุทธศิลป์ในอนาคต 
 แต่หากเมือเรามองสะท้อนผ่านมุมมองของบทบาทของศิลปะในการเผยแผ่พุทธศาสตร์ การคาดการณ์
ถึงบทบาทที่ศิลปะจะมีต่อการเผยแผ่และการรักษาพุทธศาสนาในยุคดิจิทัล จะพบว่า ศิลปะมีบทบาทสำคัญใน
การเผยแผ่พุทธศาสนา โดยการนำเสนอและสื่อสารหลักธรรมของพระพุทธศาสนาในรูปแบบที่เป็นภาพและ
เสียงที่ดึงดูดความสนใจของผู้ชม การเปลี่ยนแปลงทางเทคโนโลยีและสื่อดิจิทัลในปัจจุบันกำลังเปิดโอกาสใหม่ 
ๆ สำหรับศิลปะในการเผยแผ่และรักษาพุทธศาสนา บทความนี้จะสำรวจบทบาทของศิลปะในการเผยแผ่พุทธ
ศาสตร์ และคาดการณ์ถึงบทบาทที่ศิลปะจะมีต่อการเผยแผ่และการรักษาพุทธศาสนาในยุคดิจิทัล ดังนี้ (1) 
ด้านบทบาทของศิลปะในการเผยแผ่พุทธศาสตร์ คือ การสร้างความเข้าใจและการเข้าถึงหลักธรรมศิลปะพุทธ
ศาสนาใช้รูปแบบต่าง ๆ การใช้ศิลปะในการนำเสนอเรื่องราวทางพุทธศาสนาในรูปแบบที่มีความงดงามและ
สร้างสรรค์ช่วยกระตุ้นความสนใจและทำให้ผู้ชมรู้สึกเชื่อมโยงกับหลักธรรมได้ดีขึ้น (Shaw, 2018) และการ
รักษาและอนุรักษ์พุทธศาสนา ศิลปะพุทธศาสนาไม่เพียงแต่มีบทบาทในการเผยแผ่หลักธรรม แต่ยังมีบทบาท
สำคัญในการรักษาและอนุรักษ์พุทธศาสนา การสร้างสรรค์งานศิลปะใหม่ ๆ ที่ได้รับอิทธิพลจากศิลปะดั้งเดิม
สามารถช่วยรักษาความสมบูรณ์และความสำคัญของพุทธศิลป์ในยุคปัจจุบัน การใช้เทคโนโลยีในการบันทึก
และเผยแพร่ข้อมูลเกี่ยวกับศิลปะพุทธทำให้สามารถรักษาและเข้าถึงงานศิลปะพุทธได้มากขึ้น และ (2) ด้าน
การคาดการณ์บทบาทของศิลปะในการเผยแผ่และรักษาพุทธศาสนาในยุคดิจิทัล ประกอบด้วย การใช้สื่อดิจิทัล
ในการสร้างสรรค์ สื่อดิจิทัลมีศักยภาพสูงในการสร้างประสบการณ์ที่เป็นเอกลักษณ์และมีปฏิสัมพันธ์สำหรับ
การเผยแผ่พุทธศาสนา การใช้สื่อดิจิทัลและการแสดงสดออนไลน์จะทำให้สามารถเข้าถึงผู้ชมได้ทั่วโลก การใช้
เทคโนโลยีเสมือนจริงเพื่อสร้างประสบการณ์ที่ลึกซึ้งเกี่ยวกับสถานที่สำคัญทางพุทธศาสนาจะช่วยให้ผู้ชมมี
ประสบการณ์ที่มีความหมายมากขึ้น (Bishop, 2012) การสร้างสรรค์และการเผยแพร่เนื้อหา ศิลปะร่วมสมัย
จะมีบทบาทสำคัญในการสร้างเนื้อหาใหม่ ๆ ที่เก่ียวข้องกับพุทธศาสนา การใช้ศิลปะร่วมสมัยในการแสดงออก
ทางพุทธศาสนาจะช่วยให้การเผยแผ่พุทธศาสนาสามารถตอบสนองต่อความสนใจของผู้ชมรุ ่นใหม่ การ
สร้างสรรค์ที่รวมเอาเทคนิคและสื่อใหม่ ๆ จะช่วยให้การเผยแผ่พุทธศาสนาเป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพ และ
การสร้างชุมชนออนไลน์ การใช้สื่อสังคมออนไลน์ในการเผยแพร่และสนับสนุนศิลปะพุทธศาสนาจะช่วยสร้าง
ชุมชนออนไลน์ที่เชื่อมโยงผู้คนที่มีความสนใจในพุทธศาสนา การสร้างแพลตฟอร์มออนไลน์ที่ให้ผู้คนสามารถ
แชร์และอภิปรายเกี่ยวกับศิลปะพุทธและหลักธรรม จะช่วยกระตุ้นการสนทนาและการเรียนรู้ที่ลึกซึ้งยิ่งขึ้น
ดังนั้น จึงกล่าวได้ว่าศิลปะมีบทบาทสำคัญในการเผยแผ่พุทธศาสนาและการรักษาพุทธศาสนา โดยการใช้
เทคโนโลยีและสื่อดิจิทัลในการสร้างสรรค์งานศิลปะที่ตอบสนองต่อความสนใจของผู้ชมในยุคปัจจุบัน การ
คาดการณ์ถึงบทบาทของศิลปะในอนาคตแสดงให้เห็นถึงความสามารถในการสร้างประสบการณ์ที่ลึกซึ้งและมี
ปฏิสัมพันธ์ที่ช่วยในการเผยแผ่และรักษาพุทธศาสนาอย่างมีประสิทธิภาพ 



666 

  
RATANABUTH JOURNAL Vol.6 No. 3: September – December 2024 

ISSN: 2697-6641 (Print), ISSN: 2822-0080 (Online) 

 

 วารสารวิชาการรัตนบุศย์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 : กันยายน – ธันวาคม 2567 

 
 

 
 

วารสารวิชาการรัตนบุศย์ 
RATANABUTH JOURNAL 

บทสรุป 
 การบูรณาการพุทธศิลป์ในหลักสูตรการศึกษาและการฝึกอบรมด้านศิลปะสามารถเสริมสร้างความ
เข้าใจและการเผยแผ่พุทธศาสนาได้อย่างมีประสิทธิภาพ พุทธศิลป์เป็นเครื่องมือที ่สำคัญในการสื่อสาร
หลักธรรมและปรัชญาของพระพุทธศาสนา การนำพุทธศิลป์มาใช้ในสถาบันการศึกษาไม่เพียงแต่ช่วยเพิ่มพูน
ความรู้ทางศิลปะ แต่ยังช่วยให้ผู้เรียนมีความเข้าใจในหลักธรรมและประวัติศาสตร์ของพระพุทธศาสนาอย่าง
ลึกซึ้ง ดังนี้ 
 สารัตถะที่ 1 การบูรณาการพุทธศิลป์ในหลักสูตรการศึกษาผ่านบริบทแห่ง (1) การรวมพุทธศิลป์ใน
หลักสูตรการศึกษา การบูรณาการพุทธศิลป์ในหลักสูตรการศึกษาควรเริ่มต้นจากการรวมพุทธศิลป์เข้าไปในวิชา
เรียนที่เกี่ยวข้อง เช่น ประวัติศาสตร์ศิลปะ ศิลปะไทยและวัฒนธรรม การเรียนรู้เกี่ยวกับพุทธศิลป์ควรรวมถึง
การศึกษาประวัติศาสตร์ของศิลปะพุทธ เทคนิคการสร้างสรรค์และความหมายทางศาสนาและวัฒนธรรมของ
พุทธศิลป์ (Baker, 2015) การเรียนรู้เชิงประวัติศาสตร์และศิลปะจะช่วยให้นักเรียนมีความเข้าใจในบริบททาง
วัฒนธรรมและศาสนาที่เป็นพื้นฐานของพุทธศิลป์ และ (2) การใช้พุทธศิลป์ในการพัฒนาทักษะการคิดเชิง
วิพากษ์ การศึกษาเกี่ยวกับพุทธศิลป์สามารถช่วยในการพัฒนาทักษะการคิดเชิงวิพากษ์ การวิเคราะห์และ
ตีความศิลปะพุทธจะช่วยให้นักเรียนสามารถเข้าใจปรัชญาและหลักธรรมของพุทธศาสนาได้ดีขึ้น (Collins, 
2011) การทำความเข้าใจในรายละเอียดของพุทธศิลป์และการเชื่อมโยงกับหลักธรรมจะช่วยให้นักเรียนมีความ
เข้าใจในความซับซ้อนของศิลปะและศาสนา (Vong, 2017) 
 สารัตถะที่ 2 การฝึกอบรมด้านศิลปะเพื่อการเผยแผ่พุทธศาสนาผ่านบริบทแห่ง (1) การจัดหลักสูตร
การฝึกอบรมสำหรับครูและนักศึกษา การฝึกอบรมด้านศิลปะสำหรับครูและนักศึกษาเป็นสิ่งสำคัญในการเผย
แผ่พุทธศาสนา การจัดหลักสูตรการฝึกอบรมที่เน้นการใช้พุทธศิลป์ในการสอนและการสร้างสรรค์ศิลปะพุทธจะ
ช่วยให้ครูและนักเรียนมีความรู้และทักษะในการเผยแผ่พุทธศาสนาอย่างมีประสิทธิภาพ (Kumar, 2014) การ
ฝึกอบรมควรรวมถึงการสอนเทคนิคการสร้างสรรค์ศิลปะพุทธ , การทำความเข้าใจในความหมายและ
ความสำคัญของพุทธศิลป์, และการเรียนรู้วิธีการใช้ศิลปะในการสื่อสารหลักธรรม (Ishikawa, 2019) (2) การ
พัฒนาโปรแกรมการศึกษาทางศิลปะที่เชื่อมโยงกับพุทธศาสนา การพัฒนาโปรแกรมการศึกษาทางศิลปะที่
เชื่อมโยงกับพุทธศาสนาเป็นวิธีที่ดีในการเผยแผ่และอนุรักษ์พุทธศิลป์ โปรแกรมการศึกษาเหล่านี้ควรรวมถึง
การสร้างโอกาสให้กับนักเรียนในการเรียนรู้และสร้างสรรค์พุทธศิลป์ การจัดนิทรรศการและการแสดงศิลปะ
พุทธเป็นวิธีที่มีประสิทธิภาพในการแสดงผลงานและเผยแพร่ความรู้เกี่ยวกับพุทธศาสนา (Miller, 2018) การมี
ส่วนร่วมในการจัดกิจกรรมเหล่านี้จะช่วยสร้างความตระหนักรู้และความเข้าใจในศิลปะพุทธและหลักธรรมของ
พระพุทธศาสนา (Davis, 2013) (3) บทบาทของสื่อดิจิทัลในการเผยแผ่พุทธศาสนาและศิลปะ สื่อดิจิทัลเช่น 
เว็บไซต์, บล็อก, และสื่อสังคมออนไลน์มีบทบาทสำคัญในการเผยแพร่เนื้อหาทางศาสนา เช่น ข้อความธรรมะ , 
สอนพระธรรม, และบทความเกี่ยวกับศิลปะพุทธ การสร้างเว็บไซต์ที่มีเนื ้อหาทางศาสนาและศิลปะพุทธ
สามารถเข้าถึงผู้คนทั่วโลกได้อย่างรวดเร็วและมีประสิทธิภาพ (Smith, 2019) การใช้สื่อสังคมออนไลน์ เช่น 



667 

  
RATANABUTH JOURNAL Vol.6 No. 3: September – December 2024 

ISSN: 2697-6641 (Print), ISSN: 2822-0080 (Online) 

 

 วารสารวิชาการรัตนบุศย์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 : กันยายน – ธันวาคม 2567 

 
 

 
 

วารสารวิชาการรัตนบุศย์ 
RATANABUTH JOURNAL 

Facebook, Instagram, และ YouTube ทำให้สามารถเผยแพร่พุทธศาสนาและศิลปะพุทธในรูปแบบที่
หลากหลาย รวมถึงวีดีโอการสอน การถ่ายทอดสดพิธีกรรมและการแชร์ภาพและข้อมูลเกี่ยวกับพุทธศิลป์ สื่อ
สังคมออนไลน์ช่วยให้การเผยแผ่พุทธศาสนาเป็นไปอย่างต่อเนื่องและตอบสนองได้รวดเร็วต่อความต้องการของ
ผู้ใช้ (Lee, 2021) และ (4) ความท้าทายในการใช้สื่อดิจิทัลและเทคโนโลยีในการเผยแผ่พุทธศาสนาและศลิปะ 
หนึ่งในความท้าทายหลักคือการรักษาความถูกต้องและความเชื่อถือได้ของข้อมูลเกี่ยวกับพุทธศาสนาและศิลปะ
พุทธ การเผยแพร่ข้อมูลที่ผิดพลาดหรือบิดเบือนอาจส่งผลกระทบต่อการรับรู้และความเข้าใจของประชาชน 
การตรวจสอบและรับรองข้อมูลจากแหล่งที่เชื่อถือได้จึงเป็นสิ่งสำคัญ (Miller, 2018) และการใช้เทคโนโลยีใน
การเผยแผ่พุทธศาสนาและศิลปะอาจเสี่ยงต่อการละเมิดความเป็นธรรมและวัฒนธรรม ตัวอย่างเช่น การใช้
ภาพพุทธศิลป์ในสื่อโฆษณาหรือการตลาดอาจสร้างความไม่พอใจในชุมชนที่เคารพศิลปะพุทธ (Williams, 
2020) การใช้เทคโนโลยีควรคำนึงถึงการรักษาความเป็นธรรมและเคารพวัฒนธรรมท้องถิ่น (Kumar, 2019) 
ดังนั้น การบูรณาการพุทธศิลป์ในหลักสูตรการศึกษาและการฝึกอบรมด้านศิลปะเป็นแนวทางที่สำคัญในการ
เผยแผ่และอนุรักษ์พุทธศาสนา การรวมพุทธศิลป์เข้าไปในหลักสูตรการศึกษาและการฝึกอบรมจะช่วยเพิ่มพูน
ความรู้และทักษะในการสร้างสรรค์พุทธศิลป์ และเสริมสร้างความเข้าใจในหลักธรรมของพระพุทธศาสนา 
 
เอกสารอ้างอิง 
ชาตรี ประกิตนนทการ. (2557). พุทธศิลป์ในสมัยอยุธยา. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรมหาวิทยาลัย. 
ทวีศิลป์ สืบวัฒนะ. (2560). อิทธิพลจากวัฒนธรรมต่างชาติที่มีต่อพุทธศิลป์ไทย. วารสารศิลปะไทย,8(2), 14-

26. 
พรศิลป์ พูนสนอง. (2550). พุทธศิลป์สุโขทัย: การสะท้อนปรัชญาทางพุทธศาสนา. นครปฐม:มหาวิทยาลัย

ศิลปากร. 
ศรีศักร วัลลิโภดม. (2561). พุทธศิลป์ในยุคดิจิทัล. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
อุไรศรี วรศะรินทร์. (2546). พุทธศิลป์รัตนโกสินทร์: การเปลี่ยนแปลงและการปรับตัว.  กรุงเทพฯ:ศูนย์

มานุษยวิทยาสิรินธร. 
Baker, C. (2015). Understanding Buddhist art: An introduction to Buddhist art and  

iconography. Oxford University Press. 
Bishop, C. (2012). Artificial hells: Participatory art and the politics of spectatorship. Verso 

Books. 
Collins, S. (2011). Buddhist philosophy: A historical analysis. Routledge. 
Davis, T. (2013). Teaching and learning with the arts: Integrating art into the curriculum.  

Wiley-Blackwell. 



668 

  
RATANABUTH JOURNAL Vol.6 No. 3: September – December 2024 

ISSN: 2697-6641 (Print), ISSN: 2822-0080 (Online) 

 

 วารสารวิชาการรัตนบุศย์ ปีที่ 6 ฉบับท่ี 3 : กันยายน – ธันวาคม 2567 

 
 

 
 

วารสารวิชาการรัตนบุศย์ 
RATANABUTH JOURNAL 

Gombrich, E. H. (2008). How Buddhism began: The condition of the early Sangha . 
University of Chicago Press. 

Ishikawa, K. (2019). Art and religion: Exploring the intersection of creativity  and 
spirituality. Springer. 

Kinnard, J. N. (2006). Buddhist images and the technology of devotion in Asia. Routledge. 
Kumar, P. (2019). Innovations in art education: New perspectives and practices.  Palgrave 

Macmillan. 
Lee, S. (2021). The impact of social media on modern religious practices . Cambridge 

University Press. 
Lopez, D. S. (2002). A modern Buddhist Bible: Essential readings from East and West . 

Beacon Press. 
Miller, T. (2018). Heritage and education: Strategies for sustainable development.  

Routledge. 
Paine, R. (2013). The anthropology of Buddhism and Hinduism: Weberian themes.  

Routledge. 
Smith, L. (2019). Uses of heritage. Routledge. 
Snodgrass, A. (2007). The symbolic art of Buddhist sculpture. Paragon Book Reprint Corp. 
Vasudha, N. (2005). The Hindu worldview. In C. S. King & R. K. Burkholder (Eds.), Faiths and 

Traditions, (pp. 78-92). Routledge. 
Vong, M. (2017). Critical thinking and Buddhist philosophy: A comparative study. Journal of 

Buddhist Studies, 20(1), 45-58. 
Wickremasinghe, N. (2015). The art of Buddhist narrative: A study of the visual depiction 

of the Jataka tales. South Asia Press. 
Williams, A. (2020). Cultural sensitivity in digital media: Case studies and strategies.  

Routledge. 
Wu, K. (2007). The art of the Yuan dynasty. Yale University Press. 
 
 
 


