
ธรรมะกับการเมืองในวิถีแห่งธรรมาธิปไตย 
Dhamma with politics in the way of democracy 

 
    ยุภาพร ยุภาศ และ พระมหาอำคา วรปัญโญ (สุขแดง) 

มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม  
Yuphaporn Yupas and Phramaha Amka Worapanyo (Sukdaeng) 

Rajabhat Mahasarakham University 
. Email :  Phramahaamka999_@hotmail.com 

 
วันท่ีรับบทความ: 16 มกราคม 2563; วันแก้ไขบทความ 20 มีนาคม 2563; วันตอบรับบทความ: 28 มีนาคม 2563 

Received: January 16, 2020; Revised: March 20, 2020; Accepted: March 28, 2020 

 
บทคัดย่อ 

บทความธรรมะกับการเมืองในวิถีแห่งธรรมาธิปไตย มีวัตถุประสงค์เพื่อนำเสนอหลักธรรมะ สำหรับ
นักการเมืองและประชาชนทั่วไป โดยใช้หลักทศพิธราชธรรม หมายถึง ธรรมของพระราชาหรือผู้ปกครอง ซึ่ง
เป็นกงจักร วงล้อแห่งธรรมทางพระพุทธศาสนา ประกอบด้วยธรรมะ 10 ประการ ได้แก่ 1. ทานัง (การให้ทาน
หรือแบ่งปัน) 2. สีลัง (การรักษาศีล) 3. ปะริจาคัง (การบริจาคหรือเสียสละ) 4. อาชชะวัง (ความซื่อตรง) 5. มัท
ทะวัง (ความอ่อนโยน) 6. ตะปัง (ความเพียรเผาผลาญกิเลส) 7. อักโกธัง (ไม่โกรธ) 8. อะวิหิงสา (ไม่เบียดเบียน) 
9. ขันติ (ความอดทน) 10. อะวิโรธะนัง (ความไม่มีอะไรพิรุธ) นอกจากนี้ ยังรวมถึงหน้าที่ตามกฎหมาย กติกา
สังคม และขนบธรรมเนียมประเพณีอันดีงาม มาใช้เป็นเกณฑ์ เป็นมาตรฐานในการดำเนินชีวิตและปฏิบัติงาน 
โดยเฉพาะนักการเมืองที่ต้องใช้อำนาจและดุลยพินิจเพ่ือบริหารรัฐกิจและการจัดระเบียบสังคม  ให้ถูกต้องตาม
กฎหมาย และกฎเกณฑ์ทางศีลธรรม เพ่ือประโยชน์สุขร่วมกัน ทั้ง รัฐบาล ครอบครัว ศาสนา สถาบันการศึกษา
และโรงพยาบาล ตลอดจนถึงทุกหน่วยของสังคม ให้มีความสงบ สันติ ปรองดอง เกิดเป็นความสุขมวลรวมของ
ประชาชาติ  (Gross National Happiness - GNH) ม ีการเส ียสละผลประโยชน ์ส ่วนต ัวเพ ื ่อส ่วนรวม                  
ดังนั้น เมื่อประกอบด้วยธรรม จะได้รับความเชื่อมั่น ส่งผลให้บรรลุเป้าหมายการปฏิบัติหน้าที่ทางการเมือง  

 

คำสำคัญ: ธรรมะ, การเมือง, ธรรมาธิปไตย 
 
Abstract 

The article Dhamma with politics in the way of democracy have purpose to present 
the principle for politicians and the general public by virtues of the king.  The virtues of the 
king mean dhamma of the king or guardian, which is the wheel of Buddhism 10 points 1. ) 
Charity 2.) High moral 3.) Self-sacrifice 4.) Honesty 5.) Kindness and gentleness 6.) Self-control 
7. )  Non-anger 8. )  Non-violence 9. )  Patience 10. )  Non-opposition Also including legal duty, 



2 วารสารวิชาการรัตนบุศย์ (RATANABUTH JOURNAL)  ปีที ่2 ฉบับที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2563)   

    

social rules and good traditions used as criteria.  So that are standard in living and working. 
Especially politicians that have to use power, business discretion, social organization to be 
lawful and moral rules for mutual benefits in government, family, religion, educational 
institution, hospital and harmony.  All that are " gross national happiness GNH" , people are 
sacrificing personal benefits for the common good.  So, when consisting of dhamma, will 
receive confidence and resulting in achieving the goal. 

 

Keywords: Dhamma, Politics, Righteousness 
 
บทนำ  

จากผลสำรวจสำนักงานสถิติแห่งชาติ ปี 2561 ของประเทศไทย พบว่า ประชาชนส่วนใหญ่นับถือ
ศาสนาพุทธร้อยละ 93 หรือประมาณ 64 ล้านคน (สำนักงานสถิติแห่งชาติ , 2563 : ออนไลน์) โดยมี
พระมหากษัตริย์ทรงเป็นพุทธมามกะและอัครศาสนูปถัมภก ทรงส่งเสริมพระพุทธศาสนาให้มีความมั่นคงยั่งยืน 
และทรงเป็นหลักชัยในการอุปถัมภ์เผยแผ่ศีลธรรมนับแต่อดีตเป็นต้นมา พระพุทธศาสนามีคำสั่งสอนทั้งหมด 
84,000 พระธรรมขันธ์ ที่ถูกรวบรวมไว้ เรียกว่า พระไตรปิฎก หรือที่เรียกในภาษาบาลีว่า ติปิฎกหรือเตปิฎก 
แบ่งออกเป็น 3 ส่วน ดังนี้ 1. วินัยปิฎก เป็นส่วนที่ว่าด้วยวินัยหรือศีลของพระภิกษุภิกษุณี 2. สุตตันตปิฎก  ว่า
ด้วยพระธรรมเทศนาทั่ว ๆ ไป 3. อภิธัมมปิฎก เป็นส่วนว่าด้วยธรรมะล้วน ๆ หรือธรรมะที่สำคัญ ซึ่งคำสอน
ของพระพุทธเจ้าที่ถูกรวบรวมจัดหมวดหมู่จารึกเป็นตัวหนังสือไว้หลังจากที่พระพุทธเจ้าปรินิพพาน มีการทำ
สังคายนาเกิดขึ้น โดยมีพระสาวก 4 รูป เป็นผู้มีส่วนสำคัญ ได้แก่ พระอานนท์เชี่ยวชาญพุทธวจนะ พระอุบาลี
เชี่ยวชาญพระวินัย พระโสณกุฏิกัณณะ เป็นผู้มีส่วนในการจดจำพระสุตตันตปิฎกและเป็นพระต้นแบบในการ
จดจำสมัยที ่ย ังไม่ม ีการจารึกเป็นต ัวหนังส ือ และพระมหากัสสปะ เป็นผู ้ร ิเร ิ ่มในการทำสังคายนา                       
(สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2545 : 1 - 2) ในประเทศไทยมีกฎหมายสูงสุด คือ รัฐธรรมนูญ แต่ในพระพุทธศาสนามี
พระธรรมวินัยเป็นธรรมนูญหรือกฎหมายสูงสุด เมื่อแยกส่วนกัน “พระธรรม” ได้แก่ คำสอนขององค์สมเด็จ
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่ทรงแสดงไว้ “พระวินัย” ได้แก่ ข้อปฏิบัติต่าง ๆ ที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติไว้เพ่ือความ
เจริญงอกงามในการอยู่ร่วมกัน เป็นการจัดระเบียบสังคมตามแบบแผนกติกาในการอยู่ร่วมกัน ทรงมอบให้   
คณะสงฆ์เป็นใหญ่ในการปกครอง โดยมีความเสมอภาคกันภายใต้พระธรรมวินัย เรียกว่า “สังฆาธิปไตย” 
กล่าวคือ ไม่ว่าจะมาจากชนชั้นใดก็ตาม เมื ่อเข้ามาในพระพุทธศาสนาแล้ว ย่อมมีความเท่าเทียมกันใน                
การปฏิบัติตามสิกขาบท และเคารพกันตามอาวุโส คือ ผู้อุปสมบทภายหลัง แม้จะมีอายุมากกว่าจะต้องเคารพผู้
มีอายุน้อยกว่า เรียกว่า ธรรมาธิปไตย คือ การถือหลักธรรมวินัย หรือกฎหมาย กฎกติกาสังคมที่ชอบธรรมเป็น
ใหญ่ในการปกครอง เพ่ือความผาสุกในสังคมและประเทศชาติ  



วารสารวิชาการรัตนบุศย์ (RATANABUTH JOURNAL) ปีที่ 3 ฉบับที ่1 มกราคม-เมษายน 2564) 3 
 

โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ถ้าแยกธรรมะออกจากการเมือง หากนักการเมืองผู้บริหารประเทศไม่มีธรรมะ
แล้ว จะเป็นเหตุนำไปสู่ความขัดแย้ง ปฏิวัติ ปฏิรูป ยุบสภา เลือกตั้งใหม่ หรืออาจจะทวีความรุนแรง เกิด
สงครามกลางเมือง ไม่มีความสงบ สันติ ปรองดอง ดังนั้น ธรรมะกับการเมืองในวิถีแห่งธรรมาธิปไตย จึงมี
ความสำคัญอย่างยิ่ง ที่จะต้องปกครองโดยใช้ธรรมะฝ่ายกุศลธรรม (กุสลาธัมมา) ได้แก่ ความถูกต้อง ความดี 
และความงาม เพื่อขจัดธรรมฝ่ายอกุศล (อกุสลาธัมมา) ที่หมักหมมทับถมอยู่ในจิตใจให้หมดสิ้นไป ซึ่งได้แก่ 
ความโลภ ความโกรธ ความหลง ความอิจฉาริษยา ความอาฆาต การกดขี่ข่มเหง เข่นฆ่าซึ่งกันและกัน เพื่อให้
ได้มา ซึ่งผลประโยชน์และอำนาจโดยไม่มีความละอายต่อการกระทำ และที่สำคัญไม่ว่าจะใช้ระบอบการ
ปกครองใด ก็ตามที ่มีอยู่ ในโลกนี ้ เช ่น 1. ราชาธิปไตย (Monarchy) เป็นการปกครองโดยคนเด ียว                         
2. คณาธิปไตย (Oligarchy ) เป็นการปกครองโดยคณะบุคคล 3. ประชาธิปไตย (Democracy) เป็นการ
ปกครองโดยคนจำนวนมาก อย่างไรก็ตาม ธรรมะนั้นก็ไม่สามารถแยกออกจากการเมืองได้ เพราะต้องใช้เป็น
เกณฑ์ตัดสินให้ได้ระบอบการปกครองทีดี่ที่สุด 

ดังนั้น ธรรมะกับการเมืองในวิถีแห่งธรรมาธิปไตย จึงเป็นการยึดถือธรรมะเป็นใหญ่ในการปกครอง
ของนักการเมือง ผู้นำ คณะรัฐบาล ตามหลักทศพิธราชธรรม กฎหมาย แบบแผนกติกาสังคม ตลอดจนถึง
ขนบธรรมเนียมวัฒนธรรมประเพณีอันดีงามเป็นที่ตั้ง นอกจากนั้น ยังรวมถึงการเป็นต้นแบบแห่งความดีและ
เป็นผู้นำทางความคิดและจิตวิญญาณเพื่อประชาชน (Spiritual) มีสัมมาทิฏฐิ (ความเชื่อที่ถูกต้อง) ในการ
แก้ปัญหาด้วยกระบวนการด้านลึกแห่งปัญญา (Tacit Wisdom) ได้แก่ กำหนดรู้ปัญหา สาเหตุ ค้นหาแนวทาง
แก้ไข และวิธีแก้ปัญหา เพื่อประโยชน์สุขของประชาชนส่วนใหญ่ในสังคม เรียกว่า “โลกัตถจริยา” อีกทั้ง 
อนุเคราะห์เกื้อกูลแบ่งปัน (Give) คืนให้กับชุมชน (Back to community) ในฐานะตัวแทนประชาชนส่วนใหญ่
ในประเทศที่เข้าไปมีบทบาทในรัฐสภา สามารถเชื่อมโยงสังคม (Connected) ให้เกิดสมานฉันท์กันในชาติ  
และเป็นผู้อยู่เหนืออคติแห่งการครอบงำ ได้แก่ 1. ลำเอียงเพราะรัก เรียกว่า ฉันทาคติ 2. ลำเอียงเพราะเกลียด 
เรียกว่า โทสาคติ 3. ลำเอียงเพราะโง่เขลาหรือมีข้อมูลน้อย เรียกว่า โมหาคติ 4. ลำเอียงเพราะเกรงกลัว
อิทธิพลหรืออำนาจธรรมฝ่ายเลว เรียกว่า ภยาคติ ดังนั้น นักการเมืองที่ดี จะต้องยึดถือความดี ความถูกต้อง
เป็นหลัก เป็นต้นแบบจริยปฏิบัติ เพ่ือขัดเกลา พฤติกรรม จิตใจ และปัญญา ด้วยการน้อมนำธรรมะมาปฏิบัติใน
ชีวิต (โอปะนะยิโก) ย่อมเป็นฐานรากสำคัญให้เกิดประโยชน์สุขในสังคม  

 
แนวคิดธรรมะกับการเมืองในวิถีแห่งธรรมาธิปไตย 

คำว่า “ธรรมะ” ตามความหมายพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554 หมายถึง คำสั่งสอน
ทางพระพุทธศาสนาที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ เป็นหลักสำคัญของการประพฤติปฏิบัติ ได้แก่ 1. การปฏิบัติ
ธรรมให้ถึงซึ่งความจริง เช่น การได้ดวงตาเห็นธรรม 2. การปฏิบัติให้ถึงความยุติธรรมในสังคม เช่น การยึดถือ
ความถูกต้อง การเคารพกฎเกณฑ์ของหมู่คณะ หรือกฎหมาย ในการอยู่ร่วมกันของสังคมหมู่มาก 3. การเป็น
คนดมีีธรรมะ มีศีลธรรม (ราชบัณฑิตยถาน, 2554 : ออนไลน์) 



4 วารสารวิชาการรัตนบุศย์ (RATANABUTH JOURNAL)  ปีที ่2 ฉบับที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2563)   

    

ท่านพุทธทาส ได้ให้ความหมาย คำว่า “ธรรมะ” ในหนังสือธรรมะกับการเมือง ไว้ว่า ธรรมะ คือ 1. 
ธรรมชาติ 2. กฎของธรรมชาติ 3. การปฏิบัติเพื่อให้เป็นไปตามกฎของธรรมชาติ 4. ผลลัพธ์ที่ได้รับจากการ
ปฏิบัติ นอกจาก 4 ความหมายข้างต้นแล้ว ท่านพุทธทาส  ยังได้อธิบายเพ่ิมเติมว่า “ธรรมะ” หมายถึง ศีลธรรม 
ได้แก่ การทำหน้าที่ตามปกติของบุคคล สังคมย่อมมีความสงบสุข ซึ่งบุคคลก็เป็นหน่วยหนึ่งของสังคม และทุก
หน่วยมีศีล จะทำให้สังคมมีความปกติและมีความสงบ นอกจากนี้ ยังรวมถึงรูปแบบของวัฒนธรรม ศิลปะ 
ขนบธรรมเนียมประเพณี และกฎหมายของสังคมด้วย (พุทธทาส, 2547 : 15, 18, 29, 33) สรุปให้ชัดเจนว่า
ธรรมะ 4 ความหมายที่กล่าวมานั้น มีความเกี่ยวพันกับสังคมการเมืองโดยแยกกันไม่ออก จึงเป็นธรรมะกับ
การเมือง หรือการเมืองที่ถูกต้องก็คือธรรมะหรือประกอบด้วยธรรมะนั่นเอง 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต) (2550 : 12 - 14) ได้นำเสนอคำว่า “ธรรมะ” ในหนังสือ
นิติศาสตร์แนวพุทธ ไว้ว่า ธรรมะเป็นความจริงที่มีอยู่ตามธรรมดา เป็นหลักการของพระพุทธศาสนา แม้ว่า
พระพุทธเจ้าจะเกิดขึ้นหรือไม่เกิดขึ้นก็ตาม ความจริงก็ยังเป็นอยู่เช่นนั้น แต่เมื่อพระพุทธเจ้าเกิดขึ้นก็ทรงนำมา
เปิดเผยสั่งสอน ได้แก่ ความเป็นจริงของธรรมชาติ  กฎของธรรมชาติ หรือความเป็นไปที่เป็นธรรมดา การที่
มนุษย์จะสามารถดำเนินชีวิตได้อย่างมีประสิทธิภาพนั้น ต้องเข้าใจความเป็นจริงตามเหตุปัจจัย คือ ถ้าสร้างเหตุ
ไว้ดี ผลลัพธ์ก็จะดี อีกทั้ง จะเป็นประโยชน์ต่อการดำเนินชีวิตอย่างถูกต้อง และคำว่า “ธรรม” จะมาคู่กับ 
“วินัย” เสมอ ซึ่งคำว่า วินัย แปลว่า การจัดตั้งวางระบบแบบแผนชุมชนหรือสังคม เพ่ือให้สามารถอยู่ร่วมกันได้
อย่างสันติสุข จุดมุ่งหมายสูงสุด คือ การได้ประโยชน์จากธรรม และคำว่า “วินัย” ก็มีความหมายใกล้เคียงกับ
กฎหมาย (Law) ทางสังคม และมีความสัมพันธ์กับธรรม เมื่อนำมารวมกัน จึงกลายเป็น “ธรรมวินัย” จะเห็น
หลักการของพระพุทธศาสนาทั้งหมด 

จากการให้นิยามความหมายในข้างต้น สรุปได้ว่า “ธรรมะ” หมายถึง ระเบียบกฎเกณฑ์ที่มีอยู่ใน
ธรรมชาติ ที่ใช้เป็นกฎเกณฑ์ในการปฏิบัติหน้าที่ เพื่อให้ชีวิตดำเนินไปได้อย่างมีประสิทธิภาพ ในการจัดระบบ
แบบแผนชุมชนหรือสังคม ด้วยการประสานสังคมให้มีความเป็นหนึ่งเดียวกัน ได้แก่ การมองไกล ใจกว้าง วาง
ได้ ด้วยความเข้าใจตามความเป็นจริง แม้มีความแตกต่างทางศาสนา ความเชื่อ เชื้อชาติ อุดมการณ์          ก็
สามารถอยู่ร่วมกันได้อย่างปกติสุข          

คำว่า “การเมือง” ตามพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554  หมายถึง งานที่เกี่ยวกับรัฐ
หรือแผ่นดิน เช่น วิชาการเมือง วิชาว่าด้วยรัฐ การจัดส่วนแห่งรัฐ และการดำเนินการแห่งรัฐ (ราชบัณฑิตยถาน
,2554 : ออนไลน์) 

ทัศนะของเพลโต้ (Plato) ซึ่งเป็นนักปราชญ์ชาวตะวันตก ให้ความหมายของ “การเมือง” ไว้ว่า การ
ที่รัฐออกกฎหมายระเบียบต่าง ๆ ของสังคม การบังคับใช้กฎหมายในการปกครองและจัดสรรสังคม  

มหาตมา คานธี ซึ่งเป็นผู้นำและเป็นนักการเมืองที่มีชื่อเสียงของประเทศอินเดีย  ได้มีแนวคิดและ
วิถีทางแห่งการต่อสู้ทางการเมืองว่า “การไม่เข้าไปร่วมมือในกฎที่ไม่ยุติธรรม และการใช้อหิงสา คือ การไม่
เบียดเบียนหรือการไม่ใช้กำลังในการต่อสู้” (สมชัย พงษ์กิ่ง, 2563 : ออนไลน์)  



วารสารวิชาการรัตนบุศย์ (RATANABUTH JOURNAL) ปีที่ 3 ฉบับที ่1 มกราคม-เมษายน 2564) 5 
 

นอกจากนี้ สัญญา เคณาภูมิ (2559 : 91) ยังได้อธิบายว่า “การเมือง” เป็นเรื่องของการต่อสู้เพื่อให้
ได้มาซึ ่งอำนาจ (Power) และอิทธิพลทางสังคม การได้ร ับความนับถือ การได้ร ับความนิยมชมชอบ                  
การได้รับความยุติธรรมและการอยู่ดีกินดี การมีความมั่นคงในชีวิต เป็นเรื่องที่มีความสำคัญต่อบุคคล สังคม
เศรษฐกิจ และประเทศชาติ มีความสัมพันธ์เชื่อมโยงกับอำนาจและผลประโยชน์ของสังคม หากมีระบบการ
บริหารที่ดี ย่อมเป็นปัจจัยเกื้อหนุนให้เกิดความเจริญรุ่งเรือง และพัฒนาไปในทิศทางตามวัตถุประสงค์ที่ตั้งไว้  

สรุปได้ว่า “การเมือง (Politics)” ในนิยามและความหมายตามทัศนะของนักวิชาการ หมายถึง การ
แสวงหาอำนาจเพื ่อให้ได้มาซึ่งการปกครอง เพื ่อการออกกฎหมาย ระเบียบข้อบังคับ จัดสรรสังคมเพ่ือ
ประโยชน์สุขของประชาชนส่วนใหญ่ ให้พัฒนาไปในทิศทางตามวัตถุประสงค์ที่ตั้งไว้ เพื่อบรรลุประโยชน์สูงสุด
ของชาติ 3 ระดับ ได้แก่ 

1. ประโยชน์ที่สัมผัสได้ในปัจจุบัน ได้แก่ การได้รับความเชื่อมั่นจากประชาชนต่อการบริหารงาน
ของนักการเมือง ผู้นำ คณะรัฐบาล ประเทศมีเศรษฐกิจที่ดี ประชาชนมีความสุขมวลรวมเพิ่มขึ้น เรียกว่า                     
“ทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์” 

2. ประโยชน์ในเบื้องหน้าที่สัมผัสได้ในความหวัง ได้แก่ ประชาชนมีความอุ่นใจในการปกครอง
บ้านเมือง ของคณะรัฐบาล นักการเมือง รู้สึกมีความหวัง มีความภาคภูมิใจในการบริหารประเทศไปสู่ความ
เจริญในอนาคต เรียกว่า “สัมปรายิกัตถประโยชน์” 

3. ประโยชน์เป้าหมายสูงสุด ได้แก่ การนำพาประเทศชาติไปสู่ความเจริญอย่างยั่งยืน นักการเมืองมี
ธรรมะในการทำหน้าที่เพื่อประโยชน์สุขของชาติ ศาสนา และพระมหากษัตริย์ ยึดมั่นในศักดิ์ศรีความเป็น
มนุษย์ ไม่คอรัปชั่น มีความพอเพียง มีวินัย สุจริต จิตอาสา และประชาชนทำหน้าที่ของตนด้วยความซื่อสัตย์
สุจริต เคารพกฎหมาย กฎเกณฑ์ กติกาสังคม ไม่ขายสิทธิ์ขายเสียง เรียกว่า “ปรมัตถประโยชน์” 

และคำว่า “ธรรมาธิปไตย (Meritocracy)” ก็เป็นส่วนหนึ่งใน “อธิปไตย 3 ประการ” แปลว่า ความ
เป็นใหญ่ ได้แก่  

1. อัตตาธิปไตย ถือตนเป็นใหญ่ คือ การถือตนเอง เกียรติยศ ศักดิ์ศรี ความคิด และประโยชน์ส่วน
ตนเป็นที่ตั้ง เป็นศูนย์กลาง (Self-Centered Viewpoint) เปรียบได้กับการปกครองแบบเผด็จการ 

2. โลกาธิปไตย ถือโลกเป็นใหญ่ คือ การกระทำหรือตัดสินใจโดยถือกระแสโลกเป็นใหญ่ เปรียบได้
กับการปกครองแบบประชาธิปไตย 

3. ธรรมาธิปไตย ถือธรรมเป็นใหญ่ คือ การจะทำอะไรต้องยึดถือธรรมะ ความถูกต้อง หลักการ 
เหตุผล ความจริง เป็นที่ตั้ง ไม่ใช่ยึดถือตนเองและกระแสโลกที่ไม่ถูกธรรมเป็นใหญ่ และธรรมาธิปไตยไม่ใช่
ระบอบการปกครอง แต่เป็นคุณธรรมหรือคุณสมบัติที่มีอยู่ในตัวบุคคล สรุปได้ดังนี้ 

 



6 วารสารวิชาการรัตนบุศย์ (RATANABUTH JOURNAL)  ปีที ่2 ฉบับที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2563)   

    

 
ภาพที ่1 : อธิปไตย แปลว่า ความเป็นใหญ่ 

 
ด้วยเหตุนี้ นักการเมืองในรูปแบบ “อัตตาธิปไตย” จะต้องอาศัยความอดทนและสติเข้ามากำกับ

ความคิด การพูด และการกระทำของตน เพื่อไม่ให้เกิดความลุ่มหลงในอำนาจที่ก่อให้เกิดอัตตา (ตัวกู ของกู) 
คือ ถือความคิดตนเป็นใหญ่ไม่รับฟังความเห็นต่างจากผู้อื่น เป็นจุดด้อย (Weaknesses) จะต้องปรับปรุงและ
พัฒนา ส่วนนักการเมืองรูปแบบ “โลกาธิปไตย” มีจุดเด่น คือ เสรีภาพ ความเสมอภาค ภราดรภาพ                       
ในการแสดงออกทางความคิด คำพูด และการกระทำของคนหมู่ใหญ่ นักการเมืองจะต้องอาศัยสติปัญญาในการ
รับฟังความเห็นต่าง ๆ อย่างมีวิจารณญาณ เพราะอาจก่อให้เกิดความเดือดร้อนแก่ตนได้ อย่างไรก็ตาม              
ในการปกครองนั้น ไม่มีรูปแบบใดดีที่สุดหรือเลวที่สุด แต่อยู่ที่บุคคลยึดความถูกต้องดีงาม หลักการ กฎ กติกา 
เป็นที่ตั้งในการปกครองเพื่อตัดสินใจใช้อำนาจจัดสรรประโยชน์ของส่วนรวม ตลอดจนถึงประชาชนมีส่วนร่วม
ทางการเมือง (Political participant) ส่งเสริมกระตุ้นให้บรรลุประโยชน์และคุณค่า (Value) ด้วยการทำหน้าที่
ของตนบนฐานความรู้สึกเป็นเจ้าของทางการเมืองร่วมกัน เพ่ือคัดสรรคุณสมบัติของนักการเมือง ผู้นำรัฐบาลที่
ดีมีศีลธรรม นอกเหนือจากทักษะ ความสามารถ และประสบการณ์ของบุคคลนั้นเป็นที่ตั้งแล้ว ในการปกครอง
ระบอบประชาธิปไตย (Democracy) ก็จะได้นักการเมืองมาจากการเลือกตั้งโดยประชาชนที่มีธรรมาธิปไตยใน
จิตวิญญาณ สนับสนุนให้คะแนนเสียงเลือกตั้งเข้ามาทำหน้าที่ในทางการเมือง ดังพระนิพนธ์ของสมเด็จพระ
มหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ในหนังสือพุทธคุณกถา ฉบับหอสมุดวชิรญาณ (พิมพ์เมื่อปี พ.ศ. 
2473 หน้า 51) ตอนหนึ่งว่า “อนึ่ง เนื่องด้วยการถือชาติ คนทั้งหลายย่อมมีปกติเห็นแก่ตัว จะทำการอย่างใด
อย่างหนึ่งแม้เป็นประโยชน์แก่ผู้อื่นตัวต้องได้ประโยชน์ด้วยจึงจะทำ อัธยาศัยนี้ติดมาในสันดาน แม้แห่งคนถือ
พระพุทธศาสนาทำบุญให้ทานยังปรารถนาจะได้สมบัติอย่างนั้นอย่างนี้ สมเด็จพระบรมศาสดาทรงชักนำใหล้ะ
ความเห็นแก่ตัว และให้ตั้งใจทำมุ่งความสมควรเป็นใหญ่ ทรงติการทำด้วยอัตตาธิปไตยยกตนเป็นใหญ่  และ
โลกาธิปไตย เพ่งโลกเป็นใหญ่ และทรงสรรเสริญธรรมาธิปไตย มุ่งธรรมเป็นใหญ่” (สุชีพ ปุญญานุภาพ, พระ
มหาบุญไทย ปุญญมโน, 2553 : ออนไลน์) 

อธิปไตย 
แปลว่า 

ความเป็น
ใหญ่

1. 
อัตตาธิปไต
ย ถือตน
เป็นใหญ็

2. 
โลกาธิปไตย 
ถือโลกเป็น

ใหญ่

3. 
ธรรมาธิปไต
ย ถือธรรม
เป็นใหญ่



วารสารวิชาการรัตนบุศย์ (RATANABUTH JOURNAL) ปีที่ 3 ฉบับที ่1 มกราคม-เมษายน 2564) 7 
 

การประยุกต์ใช้ธรรมะกับการเมืองในวิถีทางแห่งธรรมาธิปไตย  
พระพุทธศาสนามีอายุกาลเวลา 2500 ปี มีพระธรรมคำสั่งสอนที่เป็น “อกาลิโก” คือ ไม่จำกัด

กาลเวลา ไม่จำกัดบุคคล เชื้อชาติ ศาสนา เมื่อบุคคลใดตั้งอยู่ในธรรม ใช้ชีวิตอย่างเหมาะสมกับกาลเทศะ               
ย่อมส่งผลให้เกิดประโยชน์สูงสุด เรียกว่า “ธรรมฐิติ”  มีระบบ มีกฎหมายที่เป็นธรรม เรียกว่า “ธรรมนิติ” การ
กระทำหรือตัดสินใจใด ๆ ยึดผลประโยชน์ของชาติเป็นที่ตั้ง ยึดมั่นในธรรมเป็นหลัก เรียกว่า “ธรรมมติ”  

ซึ่งบุคคลต้นแบบของประเทศไทยผู้ได้ชื่อว่าทำหน้าที่โดยยึดหลักธรรมะเป็นใหญ่ในการปกครอง
บ้านเมืองที่ประชาชนเคารพศรัทธาให้การยอมรับ ได้แก่ พระบาทสมเด็จพระบรมชนกาธิเบศร มหาภูมิพลอ
ดุลยเดชมหาราช บรมนาถบพิตร ทรงมีพระราโชบายในการปกครองแผ่นดินเพื่อให้เกิดความร่มเย็นในสยาม
ประเทศที่เด่นชัดมั่นคง เมื่อครั้งพระองค์เสด็จขึ้นครองราชย์สมบัติในปีพุทธศักราช 2489 ดังพระราชดำรัส 
ที ่ว ่า “เราจะครองแผ่นดินโดยธรรมเพื ่อประโยชน์สุขแห่งมหาชนชาวสยาม”  (สำนักงานเลขาธิการ
คณะรัฐมนตรี, 2553 : 1) พระราชดำรัสนี้ นับว่าเป็นวาทกรรมอันยิ่งใหญ่ เป็นอมตะวาจาที่มั่นคง ยืนหยัดต่อ
การพิสูจน์ด้วยกาลเวลา ยังความปลื้มปีติแห่งจิตใจให้เกิดขึ้นกับประชาชนทุกหมู่เหล่า ที่ซาบซึ้งในพระมหา
กรุณาธิคุณอันยิ่งใหญ่อย่างไม่เสื่อมคลาย ในการเจริญรอยตามเบื้องพระยุคลบาท ยึดถือความถูกต้อง ความดี 
ความงามเป็นสำคัญ ตามหน้าที่แห่งธรรมและหน้าที่ตามกฎหมาย หน้าที่ตามกฎหมาย ได้แก่ หน้าที่ของปวง
ชนชาวไทยตามรัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พุทธศักราช 2560 มาตรา 50 ที ่ว ่า บุคคลมีหน้าที่  
ดังต่อไปนี้ (สำนักงานเลขาธิการวุฒิสภาปฏิบัติหน้าที่สำนักงานเลขาธิการสภานิติบัญญัติแห่งชาติ, 2560 : 13) 

1. พิทักษ์รักษาไว้ซึ ่งชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ และการปกครองระบอบประชาธิปไตยอันมี
พระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุข            

2. ป้องกันประเทศ พิทักษ์รักษาเกียรติภูมิ ผลประโยชน์ของชาติ และสาธารณสมบัติของแผ่นดิน 
รวมทั้งให้ความร่วมมือในการป้องกันและบรรเทาสาธารณภัย  

3. ปฏิบัติตามกฎหมายอย่างเคร่งครัด  
4. เข้ารับการศึกษาอบรมในการศึกษาภาคบังคับ  
5. รับราชการทหารตามท่ีกฎหมายบัญญัติ  
6. เคารพและไม่ละเมิดสิทธิและเสรีภาพของบุคคลอื่น และไม่กระทำการใดที่อาจก่อให้เกิดความ

แตกแยกหรือเกลียดชังในสังคม  
7. ไปใช้สิทธิเลือกตั้งหรือลงประชามติอย่างอิสระโดยคำนึงถึงประโยชน์ส่วนรวมของประเทศเป็น

สำคัญ  
8. ร่วมมือและสนับสนุนการอนุรักษ์และคุ้มครองสิ่งแวดล้อม ทรัพยากรธรรมชาติ ความหลากหลาย

ทางชีวภาพ รวมทั้งมรดกทางวัฒนธรรม 
 9. เสียภาษีอากรตามที่กฎหมายบัญญัติ  
10. ไม่ร่วมมือหรือสนับสนุนการทุจริตและประพฤติ มิชอบทุกรูปแบบ  



8 วารสารวิชาการรัตนบุศย์ (RATANABUTH JOURNAL)  ปีที ่2 ฉบับที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2563)   

    

ที่กล่าวมานั ้น เป็นหน้าที ่ตามกฎหมาย นอกจากนี้ ยังมีหน้าที่ตามกฎของศีลธรรม โดยเฉพาะ
นักการเมือง ที่ต้องใช้อำนาจและดุลยพินิจเพ่ือบริหารรัฐกิจและจัดระเบียบสังคมของรัฐให้ถูกต้องตามกฎหมาย
และกฎเกณฑ์ทางศีลธรรม เพ่ือความอยู่รอดของประเทศ เพราะการเมืองมีความเกี่ยวสัมพันธ์กับเรื่องปากท้อง
ของประชาชนโดยตรง และส่งผลต่อระบบองค์รวมส่วนอื ่น ได้แก่ เศรษฐกิจ สังคม ศาสนา วัฒนธรรม 
สิ่งแวดล้อม ตลอดจนถึงความผาสุกทั้งหมดที่เชื่อมโยงกันเป็นระบบ ดังนั้น เมื่อผู้นำตั้งอยู่ในธรรม ผู้ตามย่อม
ตั้งอยู่ในธรรมเช่นกัน และเมื่อให้สิ่งดีที่สุด ก็จะได้รับสิ่งดีทีสุ่ดเช่นกัน (Give the best and you will receive 
the best) ดังพุทธพจน์ที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า “เมื่อโคจ่าฝูงผู้นำเดินตรง โคฝูงทั้งหมดก็เดินตรง แต่ถ้าโคจ่าฝูง
ผู้นำเดินคด โคทั้งหมดก็เดินคด” ที่ว่าเดินถูกต้องหรือเดินตรง คือ ผู้นำเดินตามธรรม หมายถึง ตามหลัก
ทศพิธราชธรรม เพื่อให้เกิดสันติสุขและสันติภาพร่วมกัน ประกอบด้วยธรรมะ 10 ประการ ได้แก่ (พุทธทาส, 
2530 :  14 - 25) 1. ทานัง (การให้ทานหรือแบ่งปัน) 2. สีลัง (การรักษาศีล) 3. ปะริจาคัง (การบริจาคหรือ
เสียสละ) 4. อาชชะวัง (ความซื่อตรง) 5. มัททะวัง (ความอ่อนโยน) 6. ตะปัง (ความเพียรเผาผลาญกิเลส) 7. 
อักโกธัง (ไม่โกรธ) 8. อะวิหิงสา (ไม่เบียดเบียน) 9. ขันติ (ความอดทน) 10. อะวิโรธะนัง (ความไม่มีอะไรพิรุธ) 
สามารถอธิบายรายละเอียด ได้ดังนี้  

1. ทานัง หมายถึง การให้ทานหรือแบ่งปัน (Charity) นักการเมืองที่ดี ต้องเป็นผู้ให้หรือแบ่งปัน 
ได้แก่ ให้สิ่งของที่เป็นวัตถุภายนอก เช่น เครื่องยังชีพที่เป็นปัจจัยพื้นฐาน อาหาร ที่อยู่อาศัย ยารักษาโรคเพ่ือ
อนุเคราะห์ สงเคราะห์ประชาชนให้สามารถดำรงชีพอยู่ ได้ ด้วยความกรุณา (kindness)  โดยไม่เลือกชนชั้น 
ชาติ ศาสนา ให้เป็นสังคมที่เอ้ืออาทรต่อกัน เป็นสังคมที่มีความสามัคคี มีความรัก ไม่เห็นแก่ตัว ซึ่งมูลฐานของ
การให้ก็เพื่อทำลายความเห็นแก่ตัวภายในจิตใจตนเอง กล่าวโดยย่อ คือ 1. การให้วัตถุทาน 2. การให้ธรรม
ทาน และ 3. การให้อภัยทาน เพ่ือให้เกิดความผาสุกในชุมชน สังคม ประเทศชาติ 

2. สีลัง หมายถึง การรักษาศีลระเบียบวินัย (High moral character) นักการเมืองที่ดี เป็นผู้มี
ศีล ได้แก่ มีความประพฤติเรียบร้อยดีงามทั้งกาย วาจา และจิตใจ มีความเคารพกฎหมาย และกฎแห่งศีลธรรม             
ไม่คอรัปชั่นฉ้อราษฎร์บังหลวง มีความซื่อสัตย์สุจริตในสัมมาอาชีพ ไม่ประพฤติผิดในกาม มี ความสันโดษใน
คู่ครองตนเอง ไม่กล่าววจีทุจริต ได้แก่ พูดโกหก พูดส่อเสียด พูดคำหยาบคาย พูดเพ้อเจ้อ ต้องเปลี่ยนเป็น                 
พูดความจริง พูดถูกต้อง มีประโยชน์ ถูกกาลเทศะ และพูดให้บุคคลอื่นพึงพอใจ เช่น ใช้ปิยวาจาในการสื่อสาร 
ใช้สุนทรียสนทนาในการทำงานร่วมกับผู้อื ่น และไม่เสพสิ่งเสพติดทุกชนิด ตรงข้ามจะต้องดูแลสุขภาพให้
แข็งแรงอยู่เสมอด้วยการออกกำลังกาย ลด ละ เลิก อบายมุขทุกประเภท ที่เป็นเหตุให้เสื ่อมเสียชื่อเสียง
เกียรติยศ ได้แก่ ดื่มน้ำเมา เที่ยวกลางคืน เที่ยวชมการละเล่น เล่นการพนัน คบคนชั่วเป็นมิตร เกียจคร้าน
ทำงาน เป็นต้น  

3. ปะริจาคัง หมายถึง การบริจาคหรือเสียสละ (Self – Sacrifice) นักการเมืองที่ดี จะต้องมีจิต
บริการสาธารณะเพ่ือสังคม โดยไม่เห็นแก่ความเหน็ดเหนื่อยตามบทบาทของตนที่ได้มอบหมาย ด้วยการยึดถือ
ประโยชน์ตนเป็นที่สองรองจากประโยชน์ส่วนรวมเป็นที่หนึ่ง มีความมุ่งมั่นในการทำหน้าที่ ด้วยปณิธานที่ว่า 



วารสารวิชาการรัตนบุศย์ (RATANABUTH JOURNAL) ปีที่ 3 ฉบับที ่1 มกราคม-เมษายน 2564) 9 
 

“จงถามตัวเองให้มากกว่าเราจะให้อะไรกับประเทศชาติ และจงถามตัวเองให้น้อยว่าประเทศชาติจะให้อะไรกับ
เรา” อีกทั้ง ยึดมั่นในความถูกต้องและความยุติธรรม ดังวลีที่ว่า “พึงสละอวัยวะ ทรัพย์สิน และแม้ชีวิต เพ่ือ
รักษาธรรมหรือความถูกต้องของบ้านเมือง” 

4. อาชชะวัง หมายถึง ความซื่อตรง (Honesty) นักการเมืองที่ดี ต้องมีความซื่อตรงต่อการทำ
หน้าที่ ไม่มีมายา ปฏิบัติภารกิจโดยสุจริตทั้งกาย วาจา ใจ ไม่หลอกหลวงผู้อ่ืน มีจิตใจสะอาดซื่อตรงจากอกุศล
ทั้งหลาย ยึดมั่นต่อหน้าที่ ซื่อตรงต่อตนเอง ผู้ใต้บังคับบัญชา และประชาชน  

5. มัททะวัง หมายถึง ความอ่อนโยน (kindness and gentleness) นักการเมืองที่ดี ต้องมี
อัธยาศัยไมตรีอ่อนโยนแต่ไม่อ่อนแอ แข็งแรงแต่ไม่แข็งกระด้าง มีกายอ่อนน้อม วาจาอ่อนหวาน จิตใจอ่อนโยน 
ไม่หยิ่งยโสโอหัง มีบุคลิกภาพที่ดีในการปฏิบัติหน้าที่ จะนำมาซึ่งความเจริญรุ่งเรืองในชีวิต 

6. ตะปัง หมายถึง ความเพียรเผาผลาญกิเลสในจิตใจ (Self - control) นักการเมืองที่ดี ต้อง
หมั่นฝึกฝนอบรมจิตใจตนเองให้มีความเข้มแข็งในการเอาชนะกิเลสและข่มใจต่อสิ่งที่เข้ามายั่วยุทั้งหลาย ได้แก่ 
ตัณหา (ความอยากได้ไม่สิ้นสุด) มานะ (ความถือตัวหรือความสำคัญตัว) ฐิติ (การมีจิตใจแคบหรือยึดความคิด
ตนเป็นที่ตั ้ง) ไม่ให้หลงใหลในความสุขสำราญหรืออำนาจโดยไม่คำนึงถึงกฎหมายและกฎศีลธรรม หาก
นักการเมืองไม่ระมัดระวังการใช้อำนาจ อาจจะก่อให้เกิดโทษภัยแก่ตนเองและสังคมได้ 

7. อักโกธัง หมายถึง ไม่โกรธ (Non – Anger) นักการเมืองที่ดี ต้องมีความอดทน ไม่เป็นคนโกรธ
ง่าย จะช่วยส่งเสริมบุคลิกภาพให้มีความสง่างามทั้งภายในและภายนอก มีสติควบคุมตนเองได้ ไม่แสดง
พฤติกรรมไปตามอารมณ์โดยขาดการยับยั้งชั่งใจ จะส่งผลกระทบเชิงลบต่อสัมพันธภาพที่ดีกับคนรอบข้างได้ 
ข้อนี้พึงระวังและสังวรให้ดี 

8. อะวิหิงสา หมายถึง ไม่เบียดเบียน (Non – Violence) นักการเมืองที่ดี ต้องยึดมั่นทางสาย
กลางไม่เบียดเบียนผู้อื่น ไม่แสวงหาลาภ ยศ สรรเสริญ สุข ด้วยการบีบคั้นกดขี่ข่มเหงประชาชน ซึ่งจะทำให้
เสื่อมศรัทธาต่อความเชื่อมั่นในการปฏิบัติหน้าที่ ภาพลักษณ์ติดลบ ภาพพจน์เสียหาย ต้องปรับทัศนคติตนเอง
ใหม่ (Mindset) ให้มุง่ไปเพื่อสันติสุขร่วมกันในสังคม 

9. ขันติ หมายถึง ความอดทน (Patience) นักการเมืองที่ดี จะต้องมีความหนักแน่นในจิตใจ ไม่
หวั่นไหวต่อสิ่งที่มากระทบ มีสติควบคุมตนเองได้ ด้วยมองโลกตามความเป็นจริง พิจารณาอย่างเข้าใจใน
สถานการณ์ต่าง ๆ ที่เกิดขึ้น มีทั้งชอบใจและไม่ชอบใจ เปรียบได้กับการยืนอยู่กลางแจ้ง ที่ต้องทนแดด ทนฝน 
ทนลมหนาว ในทุกสภาวการณ์ให้สามารถยืนหยัดได้อย่างม ั

 



10 วารสารวิชาการรัตนบุศย์ (RATANABUTH JOURNAL)  ปีที ่2 ฉบับที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2563)   

    

10. อะวิโรธะนัง หมายถึง ความไม่มีอะไรพิรุธ (Non - Opposition) นักการเมืองที่ดี ต้องยึดถือ
ความถูกต้องหรือธรรมะเป็นใหญ่ ไม่หวั่นไหวต่อการพิสูจน์ความจริง มีความซื่อตรง โปร่งใส มีความเที่ยงธรรม 
สถิตมั่นในหลักธรรมาภิบาล (Good governance) ไม่มีพิรุธหรือข้อบกพร่องใด ๆ ให้เกิดความเสื่อมเสียในการ
ปฏิบัติหน้าที่ สรุปได้ดังนี้  

 
ภาพที่ 2 การประยุกต์ใช้หลักทศพิธราชธรรมกับการเมืองในวิถีทางแห่งธรรมาธิปไตย 

 
จะเห็นได้ว่า ทศพิธราชธรรม คือ จริยวัตรเป็นคุณธรรมประจำตนของนักการเมืองที่อ่อนละมุน (Soft 

Power) ไม่ใช่อำนาจที่แข็งกระด้าง (Hard Power) เหมาะแก่การประยุกต์ใช้ในการปกครองประเทศ  เพ่ือ
ประโยชน์สุขประชาชนได้เป็นอย่างดี ถ้านักการเมือง ยึดมั่นปฏิบัติตามหลักคุณธรรมของผู้ปกครอง มีความชื่อ
ตรง เป็นผู้ให้  มีความจริงใจ มีอัธยาศัยไมตรีอ่อนโยน ไม่เย่อหยิ่งในตน มีความหนักแน่นในจิตใจ เพื่อแผดเผา
กิเลสตัณหามิให้เข้ามาครอบงำได้ ไม่มักโกรธ ไม่เบียดเบียนผู้อื่น รู้จักให้อภัย มีความอดทนต่อการกล่าวว่าติ
เตียน มีความซื่อตรงในการปฏิบัติหน้าที่ ไม่เอารัดเอาเปรียบเบียดบังประเทศ จะทำให้ได้รับความนิยมชมชอบ
จากผู้ใต้บังคับบัญชาและประชาชน อีกท้ัง ยังทำให้เพ่ือนสมาชิกในกลุ่มรักใคร่เชื่อฟัง เชื่อมั่น เคารพนับถือ จะ
บริหารวินิจฉัยสั่งการต่าง ๆ ย่อมบรรลุวัตถุประสงค์ด้วยดี เพราะทุกคนให้ความร่วมมือร่วมใจในการปฏิบัติ
หน้าที่ และช่วยให้บรรลุประโยชน์สูงสุดในฐานะนักการเมืองหรือผู้ปกครองรัฐ นำมาซึ่งความเจริญรุ่งเรืองและ
สงบสุขแก่ตนเอง ครอบครัว ชุมชน สังคม ประเทศชาติ ดังบทประพันธ์ที่ว่า 

 

การ
ประยุกต์ใช้

หลัก
ทศพิธราชธ

รรมกับ
การเมืองใน
วิถีทางแห่ง
ธรรมาธิปไต

ย 

1. ทานัง หมายถึง 
การให้ทานหรือ

แบ่งปัน 
(Charity) 

2. สีลัง หมายถึง 
การรักษาศีล
ระเบียบวินัย 
(High moral 
character)

3. ปะริจาคัง 
หมายถึง การ
บริจาคหรือ

เสียสละ (Self –
Sacrifice)

4. อาชชะวัง 
หมายถึง ความ

ซื่อตรง 
(Honesty) 

5. มัททะวัง 
หมายถึง ความ

อ่อนโยน 
(kindness and 
gentleness)

6. ตะปัง หมายถึง 
ความเพียรเผา
ผลาญกิเลสใน
จิตใจ (Self -

control)

7. อักโกธัง 
หมายถึง ไม่โกรธ 
(Non – Anger)

8. อะวิหิงสา 
หมายถึง ไม่
เบียดเบียน 
(Non –

Violence)

9. ขันติ หมายถึง 
ความอดทน 
(Patience)

10. อะวิโรธะนัง 
หมายถึง ความไม่
มีอะไรพิรุธ (Non 
- Opposition)



วารสารวิชาการรัตนบุศย์ (RATANABUTH JOURNAL) ปีที่ 3 ฉบับที ่1 มกราคม-เมษายน 2564) 11 
 

เมตตา   กรุณา  ค้ำจนุโลก 
มีประโยชน์   สร้างชาติ   ศาสนา 
พาพ่ีน้อง    ร่วมชาติ   ร่วมพัฒนา 
ปวงประชา   ชาติไทย  ได้สันติสุข 
จริยธรรม   นำจิต    พิชิตสุข 
ช่วยปลดทุกข์   ทำใจใส   จิตสมาน 
มีสติ    คิดแต่ดี   มีน้ำใจ 
คอรัปชั่น    ห่างไกล   ให้ทำด ี
อภัยทาน    จัดเป็นทาน   อันสูงสุด 
จะช่วยฉุด   จิตใจ    มิให้ต่ำ 
ปฏิบัติดี     จริงจัง    ฝังใจจำ 
ชีวิตหลุด    บ่วงกรรม   ธรรมนำไทย 

นายพูลทรัพย์ ปิยะอนันต์ ร้อยกรอง 
 

ดังนั้นเมื่อพิจารณาอย่างละเอียดแล้วจะเห็นได้ว่า ธรรมะคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้านั้น เมื่อนำไป
ปฏิบัติ ถูกฝา ถูกตัว จะเกิดประประโยชน์และคุณค่าในชีวิตและการปฏิบัติงาน อย่างไรก็ตาม นักการเมือง
จะต้องมีเจตคติที่ถูกต้องต่อการรับรู้ว่าธรรมะนั้นมีประโยชน์และให้คุณค่า  ถึงจะส่งผลต่อพฤติกรรมที่มุ ่งหวัง
เพ่ือส่วนรวม จึงจะเกิดเป็นอุนิสัยที่ดีในการทำหน้าที่บริหารบ้านเมืองให้เจริญมั่นคงผ่านการใช้อํานาจอธิปไตย 
ซึ่งเป็นอํานาจสูงสุดในการบริหารประเทศ  ได้แก่ 1. อํานาจนิติบัญญัติ 2. อํานาจบริหาร และ 3. อํานาจตุลา
การ เพื่อสังคม สงบ สันติ ภายใต้ธรรมาธิปไตย ดังพระบรมราโชวาท พระบาทสมเด็จพระบรมชนกาธิเบศร 
มหาภูมิพลอดุลยเดชมหาราช บรมนาถบพิตร ในพิธีเปิดการประชุมสมาคมพุทธศาสนาทั่วราชอาณาจักร ครั้งที่ 
40 เรื่อง พระพุทธศาสนากับภาวะวิกฤต ของสังคมไทย เมื่อวันที่ 21 พฤศจิกายน 2541 ที่มีใจความว่า “...
ธรรมะในพระพุทธศาสนานั้นบริบูรณ์ ด้วยสัจธรรมที่เป็นสาระและเป็นประโยชน์ใน ทุกระดับ ซึ่งบุคคลสามารถ
จะศึกษาและปฏิบัติให้เกิดประโยชน์ คือความเจริญผาสุกแก่ตนได้อย่างแท้จริง กล่าวคือ ผู้ปฏิบัติธรรมย่อมจะ
มีชีวิตและกิจการงานที่ประกอบด้วยความสว่าง สะอาด และสงบ ที่ว่าสว่างนั้น คือ มีปัญญารู้เหตุรู้ผล รู้ผิด
ชอบชั่วดีโดยกระจ่างชัด ที่ว่าสะอาดนั้น คือ ไม่มีความทุจริตทั้งกายวาจาใจมาเกลือกกลั้ว เพราะเห็นจริงชัดใน
กุศลและในอกุศล ที่ว่าสงบนั้น คือ เมื่อไม่ประพฤติทุจริตทุก ๆ ทางแล้ว ความเดือดร้อน จากบาปทุจริตก็ไม่มา
แผ้วพาน คนที่ประพฤติตน ปฏิบัติงานโดยตั้งอยู่ในธรรมอย่างเคร่งครัด จึงเป็น ผู้ที่มีปรกติสุขร่มเย็นไม่ทำความ
เดือดร้อนให้แก่ตนเองแก่ผู้อื่น และสังคมส่วนรวม ท่านทั้งหลายผู้ตั้งใจอุทิศแรงกายแรงใจของตนเองเพ่ือ
พระพุทธศาสนา และความผาสุกของประชาชน จึงควรจะได้เพียร พยายามปฏิบัติส่งเสริมให้มหาชนได้ ศึกษา 
และปฏิบัติธรรมะอย่างทั่วถึง ก็จะช่วยให้แต่ละบุคคล ดำรงตนอยู่ได้อย่างมั่นคงและเป็นสุขในทุกสถานการณ์ 



12 วารสารวิชาการรัตนบุศย์ (RATANABUTH JOURNAL)  ปีที ่2 ฉบับที่ 1 (มกราคม – เมษายน 2563)   

    

และช่วยค้ำจุนส่วนรวมมิให้เสื่อมทรุดลงได้ ดังที่ ท่านมุ่งหวัง..." (พูลทรัพย์ ปิยะอนันต์, 2555 : 91)  จากพระ
บรมราโชวาทชี้ให้เห็นว่า ธรรมะในพระพุทธศาสนานั้นเป็นสัจธรรมความจริง ที่สามารถปรับประยุกต์ใช้ในการ
ดำเนินชีวิตให้เกิดประโยชน์ร่วมกันได้  

 
บทสรุป 

หลักพระธรรมวินัยในพระพุทธศาสนา 84,000 พระธรรมขันธ์ ที่มาในพระไตรปิฎกนั้น บริบูรณ์ด้วย
สัจธรรมที่เป็นสาระและเป็นประโยชน์ในสังคมทุกระดับ สามารถจะศึกษาและประยุกต์ใช้ในการทำหน้าที่
เพื่อให้เกิดประโยชน์สุขร่วมกัน ทุกคนอยู่อย่างเป็นธรรม ภายใต้กรอบแห่งกฎหมายและศีลธรรม เกิดเป็น
คุณค่าในสังคม โดยเฉพาะอย่างยิ่ง บทบาทนักการเมืองที่มีอำนาจควบคุมผลประโยชน์ของประเทศ ที่ เป็น
ตัวแทนประชาชนเข้าไปทำหน้าที่ในรัฐสภา จะต้องยึดถือความถูกต้องเป็นสำคัญ ยึดถือธรรมะเป็นใหญ่ 
เรียกว่า “ธรรมาธิปไตย” เป็นพลังอำนาจในการปฏิบัติหน้าที่ (Right is Might) ไม่ใช่ถืออำนาจผลประโยชน์
ของตนและพวกพ้องเป็นสรณะ (Might is Right) ให้ยึดถือประโยชน์ของประชาชนเป็นที่ตั้งในการปฏิบัติหน้าที่ 
อีกทั้ง ต้องศึกษาและส่งเสริมการปฏิบัติหน้าที่หรือปฏิบัติธรรมสำหรับนักการเมือง ให้สามารถดำเนินชีวิต
ประสานสอดคล้องถูกต้องตามความจริงเพื่อการครองตน ครองคน ครองงาน ด้วยสติ เมตตา กรุณาค้ำจุนโลก 
ให้เกิดปรกติสุขร่มเย็นเป็นประโยชน์ คือ สงบ สันติ ปรองดอง ในสังคมหมู่ใหญ่ โดยภาพรวมธรรมะกับ
การเมืองในวิถีแห่งธรรมาธิปไตย สรุปได้ดังนี้  

 

 
 

ภาพที่ 3 ธรรมะกับการเมืองในวิถีแห่งธรรมาธิปไตย 
 
 
 
 
 

ธรรมะกับการเมืองในวิถี
แห่งธรรมาธิปไตย

การปฏิบัติหน้าที่ตามกฎหมาย
ภายใต้รัฐธรรมนูญเปรยีบได้

กับพระวินัย

การปฏิบัติหน้าที่ถูกต้องหรือ
เดินตรงเปรียบได้กับพระธรรม 
หมายถึง หลักทศพิธราชธรรม



วารสารวิชาการรัตนบุศย์ (RATANABUTH JOURNAL) ปีที่ 3 ฉบับที ่1 มกราคม-เมษายน 2564) 13 
 

เอกสารอ้างอิง  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2550). นิติศาสตร์แนวพุทธ. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร. พิมพ์ที่ : 

บริษัท พิมพ์สวยจำกัด. 
พุทธทาส. (2530) . ทศพิธราชธรรม : ธรรมบรรยายชุดทศพิธราชธรรม การตามรอยพระยุคลบาทโดย

ทศพิธราชธรรม. ครั้งที่ 1. กรุงเทพมหานคร. ธรรมสภา. 
พุทธทาส. (2547). ธรรมะกับการเมือง. ฉบับที่ระลึกครบ 100 ปีพุทธทาสภิกขุ.  พิมพ์ครั้งที่ 2. จัดพิมพ์ : 

ธรรมทานมูลนิธิ หน้าสวนโมกข์ ไชยา. 
พูลทรัพย์ ปิยะอนันต์. (2555). ธรรมะท้ังแผ่นดิน สำนักงานผู้ตรวจการแผ่นดิน. 5 (2). หน้า 91. 
ราชบ ัณฑ ิตยสถาน. (2554).พจนาน ุกรมราชบ ัณฑ ิตยถาน  พ.ศ.2554. [Online] .  ส ืบค ้นจาก : 

http://www.royin.go.th/dictionary/index.php. [24 มีนาคม 2563]. 
สมชัย พงษ์ก่ิง. (2563). ปรัชญาการเมือง. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครราชสีมา.

[Online]. สืบค้นจาก : http://nkr.mcu.ac.th/e-book/?p=574. [24 มีนาคม 2563]. 
สัญญา เคณาภูมิ. (2559). การตัดสินใจทางการเมืองแบบวิถีประชาธิปไตย : แนวคิดและรูปแบบลักษณะ 

Political Decision on the Democratic Way of Life :  Concept and Forms ว า ร ส า ร 
มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์. มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม. 33 (2). หน้า 91. 

สำนักงานเลขาธิการคณะรัฐมนตรี. (2553). ทศพิธราชธรรม : ธรรมเนียมปฏิบัติทางรัฐธรรมนูญ (Convention 
of the Constitution) ในยุคประชาธิปไตยโลกาภิวัฒน์. กรุเทพมหานคร. สำนักพิมพ์คณะรัฐมนตรี
และราชกิจจานุเบกษา. 18 (5). หน้า 1. 

สำนักงานเลขาธิการวุฒิสภาปฏิบัติหน้าที่สำนักงานเลขาธิการสภานิติบัญญัติแห่งชาติ .(2560). รัฐธรรมนูญ
แห่งราชอาณาจักรไทยพุทธศักราช 2560. กรุงเทพมหานคร : สำนักงานเลขาธิการวุฒิสภาปฏบิัติ
หน้าที่สำนักงานเลขาธิการสภานิติบัญญัติแห่งชาติ. 

สำนักงานสถิติแห่งชาติ. (2563). เผยผลสำรวจสภาวะทางสังคม วัฒนธรรม และสุขภาพจิต. [Online]. สืบค้น
จาก :  http: / /www.nso.go. th/sites/2014/Pages/News/2561/N21-09-61-1.aspx.  [23 
มีนาคม 2563].  

สุชีพ ปุญญานุภาพ (เขียน), พระมหาบุญไทย ปุญญมโน. (รวบรวม). คุณลักษณะพิเศษแห่งพระพุทธศาสนา 
"ธรรมาธิปไตย". (2553). [Online]. สืบค้นจาก : https://www.cybervanaram.net/2009-
1…/343-2010-11-23-14-21-44. [29มีนาคม 2563].  

สุชีพ ปุญญานุภาพ. (2545). พระไตรปิฎกฉบับสำหรับประชาชนย่อความจากพระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลี 
45 เล่ม. พิมพ์ครั้งที่ 18. จังหวัดนครปฐม. พิมพ์ที่ : โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 

 


