
685 

 

 

 

 

วารสารวิชาการรตันบุศย์ 

RATANABUTH JOURNAL 

วารสารวิชาการรตันบุศย์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 : กันยายน – ธนัวาคม 2568 

ISSN: 2697-6641 (Print), ISSN: 2822-0080 (Online) 

RATANABUTH JOURNAL Vol.7 No. 3: September-December 2025 

Buddhist Democracy: หลักการประชาธิปไตยตามแนวพระพุทธศาสนา 
Buddhist Democracy: The Principles of Democracy According to Buddhism 

พระครูอุดมธรรมวุฒิ 
พระมหาสุทธิดล จิตฺตปญฺโญ 

พระครูสุธีสารบัณฑิต 
พระมหากิตต ิกิตฺติเมธ ี

ธวัชชัย ทรัพย์สมบัติ 
ธิดา ชูโชต ิ

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น 
PhrakruUdomDhammavut 

PhramahaSuttidon Jittapanyo 
PhrakruSudhisarabandhit 
Phamahakitti kittimatee  
Thawatchai Sapsombat 

Thida Chuchot 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Khon Kaen Campus, Thailand 

Corresponding Author, Email: pmnatsila2525@gmail.com 
 

รับบทความ: 3 ธันวาคม 2568; แก้ไขบทความ 24 ธันวาคม 2568; ตอบรับบทความ: 26 ธันวาคม 2568 
Received: December 3, 2025; Revised: December 24, 2025; Accepted: December 26, 2025 

 

บทคัดย่อ 
 บทความนี้ผู้เขียนมุ่งอธิบายหลักธรรมทางพระพุทธศาสนากับแนวคิดประชาธิปไตยร่วมสมัยในบริบท
สังคมไทย ทั้งในมิติการเมือง วัฒนธรรม และจริยธรรมสาธารณะ โดยใช้วิธีการศึกษาเชิงเอกสาร ประกอบกับ
การวิเคราะห์เชิงตีความ เพื่อเชื่อมโยงหลักธรรมาธิปไตยสามารถทำหน้าที่เป็นกรอบคุณค่าเชิงบรรทัดฐานของ
ระบอบประชาธิปไตย โดยเน้นการใช้อำนาจภายใต้หลักเหตุผล ความถูกต้อง และความรับผิดชอบ หลัก
อธิปไตยสามประการสะท้อนพัฒนาการของการใช้อำนาจจากระดับปัจเจก สังคม ไปสู่การยึดธรรมะเป็นหลัก
สูงสุด ขณะที่กระบวนการเยภุยยสิกาแสดงให้เห็นกลไกการตัดสินใจด้วยเสียงข้างมากควบคู่กับศีลธรรม ซึ่ง
แตกต่างจากประชาธิปไตยเชิงปริมาณที่เน้นเพียงจำนวนเสียง ดังนั้น พระพุทธศาสนาไม่เพียงสอดคล้องกับ
หลักประชาธิปไตย หากยังสามารถเติมเต็มมิติทางจริยธรรมให้กับการเมืองไทย แนวคิด “ประชาธิปไตยแบบ
พุทธ” ช่วยขยายกรอบการศึกษาประชาธิปไตยจากเชิงโครงสร้างสู่เชิงคุณค่า อันเป็นประโยชน์ต่อการพัฒนา
ทฤษฎีการเมืองเชิงวัฒนธรรม และการประยุกต์ใช้ในสังคมพหุวัฒนธรรมอย่างยั่งยืนสรุปผล 
 
คำสำคัญ: ประชาธิปไตย; ประชาธิปไตยตามแนวพระพุทธศาสนา; ธรรมาธิปไตย 
 
Abstract 
 This article aims to explain and examine the relationship between Buddhist doctrines 
and contemporary democratic thought within the context of Thai society, particularly in the 
political, cultural, and public ethical dimensions. The study employs documentary research 
combined with interpretative analysis in order to systematically connect key Buddhist 
principles with democratic governance. The findings suggest that the principle of 



686 

 

 

 

 

วารสารวิชาการรตันบุศย์ 

RATANABUTH JOURNAL 

วารสารวิชาการรตันบุศย์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 : กันยายน – ธนัวาคม 2568 

ISSN: 2697-6641 (Print), ISSN: 2822-0080 (Online) 

RATANABUTH JOURNAL Vol.7 No. 3: September-December 2025 

Dhammādhipateyya (the supremacy of Dhamma) can function as a normative ethical 
framework for democracy by emphasizing the exercise of power based on reason, moral 
correctness, and accountability. The three forms of sovereignty Attādhipateyya (self-centered 
authority), Lokādhipateyya (socially driven authority), and Dhammādhipateyya reflect a 
progressive development of power from the individual and social levels toward the primacy 
of moral principles. In addition, the Yebhuyyasikā procedure, which resolves disputes through 
majority decision-making within the Buddhist monastic community, demonstrates a form of 
democratic practice that integrates majority rule with ethical restraint. This approach differs 
from purely quantitative democracy, which focuses solely on numerical majority. Therefore, 
Buddhism is not only compatible with democratic principles but also contributes an essential 
ethical dimension to Thai politics. The concept of “Buddhist Democracy” broadens the study 
of democracy from a purely structural perspective to a value-oriented framework, offering 
significant contributions to cultural political theory and supporting the sustainable application 
of democratic principles in multicultural societies. 
 
Keywords: Democracy; Buddhist Democracy; Dhammādhipateyya (Supremacy of Dhamma) 
 
บทนำ 
 ในสภาพสังคมปัจจุบัน การเปลี่ยนแปลงที่ส่งผลกระทบต่อวิถีชีวิตของผู้คนอย่างลึกซึ้ง นอกเหนือจาก
ปัญหาเศรษฐกิจและปัจจัยพ้ืนฐานในการดำรงชีวิตแล้ว คือเรื่องการเมืองการปกครอง ความคิด ความต้องการ 
และวิถีทางเพื่อเข้าสู่อำนาจ หากขาดความรู้ ความสามารถ และศักยภาพเชิงยุทธศาสตร์ ย่อมกลายเป็น
พฤติกรรมเสี่ยงที่นำพาประเทศไปสู่ความล้มเหลว ทั้งในด้านเศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรม สิ่งแวดล้อม และอาจ
ก่อให้เกิดความขัดแย้งกับนานาประเทศ ดังนั ้น การเมืองในยุคโลกาภิว ัตน์จำเป็นต้องอาศัยผู ้นำและ
นักการเมืองที่สามารถวางรากฐานการพัฒนาอย่างบูรณาการและสมดุล เพื่อความยั่งยืนในทุกระดับสังคม 
(พระครูปลัดสุริยะ ชวนปญฺโญ, และประวิทย์ ธงชัย, 2566) ประชาธิปไตยมิใช่สิ่งที่เกิดขึ้นได้เพียงเพราะ
รูปแบบการปกครอง หากแต่ต้องอาศัยกระบวนการพัฒนาอย่างต่อเนื่อง ตัวอย่างเช่น ประเทศท่ีถือเป็นแม่แบบ
ของประชาธิปไตยอย่างสหรัฐอเมริกาและอังกฤษ ต่างใช้เวลายาวนานในการสร้างรากฐานและจิตสำนึก
ทางการเมือง ทั้งนี้ การนำระบอบประชาธิปไตยมาประยุกต์ใช้ในแต่ละสังคมต้องสอดคล้องกับรากฐานทาง
สังคมและวัฒนธรรมดั้งเดิมที่แตกต่างกัน โดยระบบประชาธิปไตยท่ีไทยรับมานั้นถือเป็นผลจากวิวัฒนาการของ
ตะวันตก หากเปรียบเทียบก็เปรียบเสมือนการนำผลของ “ต้นไม้ประชาธิปไตย” ที่เติบโตสมบูรณ์แล้วมาใช้ 
โดยยังไม่ได้สร้างรากฐานที่มั่นคงให้กับสังคมไทยเอง ดังนั้น หากต้องการความมั่นคงแท้จริง จำเป็นต้องสร้าง
รากฐานที่เหมาะสมกับบริบททางความคิดและความเชื่อของสังคมไทย (อัจฉราวรรณ์ ใจยะเขียว และยุทธนา 
ประณีต, 2565) ซึ่งมักจะนำมาใช้เป็นกรอบความคิดตามแบบตะวันตกมาศึกษาปัญหาในสังคมไทย ทำให้
บางครั้งเรามองตนเองด้วยสายตาของ “คนอื่น” มากกว่าด้วยความเข้าใจที่แท้จริงต่อบริบทไทย ขณะเดียวกัน 
ความแตกต่างทางวัฒนธรรม โดยเฉพาะอิทธิพลของพระพุทธศาสนาซึ่งเป็นรากฐานสำคัญของสังคมไทย ก็ทำ
ให้การพัฒนาประชาธิปไตยตามแนวตะวันตกดำเนินไปอย่างจำกัด หลักธรรมของพระพุทธศาสนาได้หล่อหลอม



687 

 

 

 

 

วารสารวิชาการรตันบุศย์ 

RATANABUTH JOURNAL 

วารสารวิชาการรตันบุศย์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 : กันยายน – ธนัวาคม 2568 

ISSN: 2697-6641 (Print), ISSN: 2822-0080 (Online) 

RATANABUTH JOURNAL Vol.7 No. 3: September-December 2025 

ทัศนะชีวิตและวัฒนธรรมการเมืองของคนไทยมาโดยตลอด แม้แต่พรรคการเมืองบางพรรคยังอาศัยภาพลักษณ์
ความศรัทธาตามหลักธรรมเพื่อสร้างการสนับสนุนทางการเมือง แต่การสนับสนุนเช่นนี้มิได้ตั้งอยู่บนความ
เข้าใจที่แท้จริงของประชาธิปไตย หากเป็นเพียงการใช้ศาสนาเป็นเครื่องมือทางการเมืองเฉพาะหน้าเท่านั้น 
(พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2534) พุทธศาสนาในสังคมไทยจึงมีบทบาทมากกว่าสถาบันศาสนา แต่เป็น
รากเหง้าของอัตลักษณ์และเอกลักษณ์ของชาติ ทั้งในด้านสังคม วัฒนธรรม และการเมือง พระธรรมคำสอนของ
พระพุทธเจ้า รวมถึงพระสงฆ์และวัด ทำหน้าที่เชื่อมโยงกับสังคมอย่างใกล้ชิดมาโดยตลอด นักวิชาการมองว่า 
พุทธศาสนามิได้มุ่งเพียงการปฏิรูปบุคคล หากแต่มีศักยภาพในการปรับเปลี่ยนสังคม เศรษฐกิจ และการเมือง
ไปสู่สังคมในอุดมคติ หลักธรรมาธิปไตย หรือการยึด “ธรรมะเป็นใหญ่” ถือเป็นหัวใจสำคัญของรัฐศาสตร์เชิง
พุทธ สามารถนำไปประยุกต์ใช้ได้กับทุกระบอบการปกครอง โดยวาง “หลักธรรม” เป็นเกณฑ์สูงสุดประดุจ
กฎหมายรัฐธรรมนูญ (สมบูรณ์ สุขสําราญ, 2527) อย่างไรก็ตาม แม้พระพุทธศาสนาจะมีบทบาทสำคัญต่อ
โครงสร้างความคิดและวัฒนธรรมทางการเมืองของสังคมไทยมาอย่างยาวนาน แต่ในทางปฏิบัติ การอ้างอิง
พระพุทธศาสนาในบริบททางการเมืองกลับมักถูกนำมาใช้ในเชิงสัญลักษณ์หรือเพื่อสร้างความชอบธรรมให้กับ
อำนาจทางการเมือง มากกว่าการยึดถือและประยุกต์ใช้หลักธรรมอย่างแท้จริง พรรคการเมืองหรือผู้นำทาง
การเมืองบางกลุ่มอาศัยภาพลักษณ์แห่งความศรัทธาทางศาสนาเพ่ือระดมการสนับสนุนจากประชาชน โดยขาด
ความเข้าใจอย่างลึกซึ้งต่อสาระของประชาธิปไตยตามแนวพระพุทธศาสนา  ปรากฏการณ์ดังกล่าวสะท้อน
ปัญหาสำคัญของการเมืองไทย คือ การแยกขาดระหว่าง “รูปแบบ” ของประชาธิปไตยกับ “คุณค่า” ทาง
จริยธรรมที่ควรเป็นรากฐานของระบอบการปกครอง ในบริบทนี้ แนวคิดประชาธิปไตยในพระพุทธศาสนา 
โดยเฉพาะหลักอธิปไตยสามประการ ได้แก่ อัตตาธิปไตย โลกาธิปไตย และธรรมาธิปไตย ตลอดจนกระบวนการ
ตัดสินใจด้วยเสียงข้างมากบนฐานของศีลธรรม เช่น หลักเยภุยยสิกา กลับยังไม่ได้รับการศึกษา วิเคราะห์ และ
อธิบายอย่างเป็นระบบในฐานะกรอบแนวคิดทางการเมือง  
 ดังนั้น บทความนี้จึงมุ่งตอบคำถามสำคัญว่า พระพุทธศาสนามีแนวคิดและหลักการใดที่สามารถ
อธิบายและเสริมสร้างระบอบประชาธิปไตยให้มีความสมบูรณ์ท้ังในเชิงโครงสร้างและเชิงคุณค่าได้ และแนวคิด
ดังกล่าวจะช่วยทำความเข้าใจหรือวิพากษ์ปัญหาการเมืองไทยร่วมสมัยได้อย่างไร การศึก ษาแนวคิด
ประชาธิปไตยตามแนวพระพุทธศาสนาอย่างเป็นระบบจึงไม่เพียงช่วยลดการใช้ศาสนาอย่างผิวเผิน หากยังเปิด
พ้ืนที่ให้เกิดการพัฒนาประชาธิปไตยท่ียั่งยืนบนฐานของจริยธรรมและความรับผิดชอบต่อสังคม 
 
แนวคิดเกี่ยวกับการปกครองระบอบประชาธิปไตย 
 1. ความหมายประชาธิปไตย 
  ความหมายคำว่า “ประชาธิปไตย” พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542 บัญญัติคำว่า 
“ประชาธิปไตย” ภายใต้หัวเรื่อง “ประชา” โดยระบุว่า “ประชาธิปไตย” หมายถึงระบอบการปกครองที่ถือมติ
ปวงชนเป็นใหญ่การถือเสียงข้างมากเป็นใหญ่ “ประชาธิปไตย” แปลจากคำภาษาอังกฤษว่า “Democracy” 
ซึ่งนำมาจากภาษากรีกโบราณว่า “Demokratia” ซึ่งคำว่า “Demokratia” มาจากการผสมของคำว่า Demos 
ซึ่งแปลว่าประชาชน และคำว่า Kratein หรือ Kratos แปลว่า ปกครอง ดังนั้นคำรากศัพท์ดั้งเดิม Democratia 
หรือ Democracy จึงแปลว่าการปกครองโดยประชาชน (พระครูอุดมเจติยารักษ์, 2561)  อีกทั้ง คำว่า 
“ประชาธิปไตย” แปลว่า การปกครองที่มีลักษณะสำคัญคือการยึดถือเสียงของประชาชนส่วนใหญ่เป็นเกณฑ์ 
โดยให ้มต ิของปวงชนเป ็นบรรท ัดฐาน และยอมร ับหล ักการต ัดส ินใจตามเส ียงข ้างมากเป ็นหลัก  



688 

 

 

 

 

วารสารวิชาการรตันบุศย์ 

RATANABUTH JOURNAL 

วารสารวิชาการรตันบุศย์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 : กันยายน – ธนัวาคม 2568 

ISSN: 2697-6641 (Print), ISSN: 2822-0080 (Online) 

RATANABUTH JOURNAL Vol.7 No. 3: September-December 2025 

(ราชบัณฑิตยสถาน, 2542)  เมื ่อแปลรวมกันตรงกับคำอังกฤษว่า People' Power สรุปคำนิยามของ
ประชาธิปไตย คือรูปแบบการปกครองที่ประชาชนทรง อำนาจสูงสุดและใช้อำนาจนั้นทางผู้แทนของตน (สุชีพ 
ปุญญานุภาพ, 2541) โดยสรุป คือ การปกครองโดยยึดเสียงข้างมากเป็นใหญ่ ซึ่งเป็นคำท่ีมีความหมายเดียวกับ
การปกครองแบบสามัคคีธรรมในคัมภีร์พระพุทธศาสนา แปลว่า หลักการปกครองที่ชอบธรรม สามัคคีธรรม 
หมายถึงการปกครองที่พร่อมเพรียงอย่างชอบธรรมเพ่ือให้เกิดความเข้าใจในหลักการทางประชาธิปไตยมากขึ้น 
จึงมีการแบ่งความหมายเป็น 2 แนวทาง คือ 
  1) ความหมายในเชิงแคบของประชาธิปไตย หมายถึง ระบบการเมืองการปกครองที่ประชาชนเปน็ผู้
ถือครองอำนาจสูงสุด และมีสิทธิในการปกครองตนเอง อำนาจดังกล่าวเป็นสิทธิที่ประชาชนมอบหมายให้คณะ
ผู้บริหาร เช่น รัฐบาล หรือสถาบันทางการเมือง ผ่านกระบวนการเลือกตั้ง ทำหน้าที่ใช้อำนาจแทนประชาชน 
(ลิขิต ธีรเวคิน, 2546) ประชาธิปไตยในความหมายนี้มีลักษณะสำคัญ คือ ประชาชนเป็นเจ้าของประเทศ เป็น
ที่มาของอำนาจอธิปไตย และมีสิทธิ อำนาจ รวมถึงโอกาสในการมีส่วนร่วมกำกับควบคุมกิจการทางการเมือง
ของชาติ (ณัชชาภัทร อุ่นตรงจิตร, 2548) 
  2) ความหมายในเชิงกว้าง หมายถึง ประชาธิปไตยในฐานะวิถีการดำเนินชีวิตของมนุษย์ ที่ตั้งอยู่บน
พื้นฐานของการยอมรับสิทธิ เสรีภาพ และความเสมอภาค รวมถึงการเคารพคุณค่าของกันและกันอย่างมี
เหตุผล อันนำไปสู่ความผาสุกร่วมกัน ในปัจจุบัน ประชาธิปไตยมิได้จำกัดอยู่เพียงมิติทางการเมืองเท่านั้น แต่ยัง
ครอบคลุมถึงมิติทางสังคม เศรษฐกิจ และวัฒนธรรม โดยประชาธิปไตยในความหมายนี้อาจถือเป็นปรัชญาการ
อยู่ร่วมกันของมนุษย์ หรือวิถีชีวิตที่ยึดมั่นในอุดมคติและหลักการซึ่งกำกับพฤติกรรมของมนุษย์ในกิจกรรมทาง
การเมือง เศรษฐกิจ สังคม และวัฒนธรรม (ณัชชาภัทร อุ่นตรงจิตร, 2548) 
 2. องค์ประกอบสำคัญของประชาธิปไตย 
  หลักประชาธิปไตยคือการให้อำนาจแก่ประชาชน โดยประชาชน และเพื่อประชาชน ผ่านอำนาจทั้ง
ในด้านนิติบัญญัติ บริหาร และตุลาการ โดยมีรากฐานสำคัญ 5 ประการ ได้แก่ 1) อำนาจอธิปไตยของ
ประชาชน (Popular Sovereignty) ที่ประชาชนมีสิทธิเลือกตั้งและตรวจสอบผู้ปกครองเพ่ือประโยชน์ส่วนรวม 
2) เสรีภาพ (Liberty) ที่ประชาชนสามารถกระทำหรือหลีกเลี่ยงการกระทำตามความประสงค์โดยไม่ละเมิด
สิทธิผู้อื่นและไม่กระทบสังคม 3) ความเสมอภาค (Equality) ที่ประชาชนทุกคนเข้าถึงทรัพยากรและโอกาส
อย่างเท่าเทียมโดยไม่ถูกเลือกปฏิบัติ 4) หลักนิติธรรม (Rule of Law) ที่กฎหมายคุ้มครองสิทธิและศักดิ์ศรีของ
ประชาชน 5) เสียงข้างมากควบคู่การเคารพเสียงส่วนน้อย (Majority Rule with Minority Rights) ซึ่งการ
ตัดสินใจตามเสียงข้างมากต้องไม่ละเมิดสิทธิและความเป็นธรรมของเสียงส่วนน้อย เพื่อสร้างประชาธิปไตยที่
สมดุล ยั่งยืน และเป็นธรรมต่อทุกฝ่าย (วิทยากร เชียงกูล, ออนไลน์, 2568) 
 3. ประเภทประชาธิปไตย 
  ประชาธิปไตยสามารถแบ่งออกได้เป็น 2 ประเภท ได้แก่  1) ประชาธิปไตยแบบโดยตรง และ 2) 
ประชาธิปไตยแบบโดยอ้อม 
   1) ประชาธิปไตยแบบโดยตรง (Direct Democracy) หรือ ประชาธิปไตยแบบบริสุทธิ์ (Pure 
Democracy) หมายถึง ระบบที่ประชาชนมีโอกาสแสดงความคิดเห็นและตัดสินใจในที่ประชุมด้วยตนเองโดย
ไม่ต้องผ่านตัวแทน ประชาชนใช้อำนาจปกครองร่วมกันอย่างตรงไปตรงมา รวมถึงการเลือกเจ้าหน้าที่ของรัฐ
ด้วยตนเอง รูปแบบนี้เหมาะกับรัฐหรือชุมชนขนาดเล็กท่ีมีประชากรไม่มาก เช่น นครรัฐกรีกโบราณ ที่ใช้การยก
มือหรือการหย่อนก้อนหินลงในภาชนะเพื่อออกเสียงลงมติ ตัวอย่างของประชาธิปไตยโดยตรงในปัจจุบันอาจ



689 

 

 

 

 

วารสารวิชาการรตันบุศย์ 

RATANABUTH JOURNAL 

วารสารวิชาการรตันบุศย์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 : กันยายน – ธนัวาคม 2568 

ISSN: 2697-6641 (Print), ISSN: 2822-0080 (Online) 

RATANABUTH JOURNAL Vol.7 No. 3: September-December 2025 

เห็นได้จากการประชุมชุมชนขนาดเล็กประมาณ 100–200 คน ที่มีการอภิปรายก่อนลงคะแนนเสียงเพื่อหา
ข้อสรุป อย่างไรก็ตาม สำหรับสังคมขนาดใหญ่ เช่น มณฑล จังหวัด หรือประเทศ ระบบประชาธิปไตยโดยตรง
เป็นไปได้ยาก จึงต้องใช้ระบบ “ประชาธิปไตยแบบผู้แทน” ผ่านกระบวนการเลือกตั ้ง เช่ น การเลือกตั้ง
สมาชิกสภาผู้แทนราษฎร (ลิขิต ธีรเวคิน, 2546) 
   2) แบบโดยอ้อม ( Indirect Democracy) หรือ แบบมีผู ้แทนราษฎร (Representative 
Democracy) คือ การที่ประชาชนปฏิบัติหน้าที่ทางการเมืองโดยการเลือกสรรบุคคลที่มีศักยภาพทั้งด้าน
ความรู้และจริยธรรมเข้าไปบริหารและตัดสินใจแทนตน ในวาระ 4 หรือ 5 ปี เรียกว่า “ประชาธิปไตยแบบ
ผู้แทน” (Representative Democracy) ซึ่งผู้แทนจะทำหน้าที่ใช้อำนาจอธิปไตยทางด้านนิติบัญญัติ บริหาร 
และตุลาการ ทั้งนี้ รูปแบบของรัฐบาลแบ่งได้เป็น 3 ระบบ (ณัชชาภัทร อุนตรงจิตร , 2548) ได้แก่ ก) แบบ
รัฐสภา ข) แบบประธานาธิบดี และ ค) แบบกึ่งรัฐสภา – กึ่งประธานาธิบดี 
  จากประเด็นข้างต้นนั้นเห็นได้ว่า  ประชาธิปไตยมี 2 รูปแบบหลัก คือ ประชาธิปไตยแบบโดยตรง 
(Direct Democracy) ที่ประชาชนมีสิทธิแสดงความเห็นและลงมติด้วยตนเองโดยไม่ต้องผ่านตัวแทน เหมาะ
กับสังคมขนาดเล็ก เช่น กรีกโบราณ และประชาธิปไตยแบบโดยอ้อม ( Indirect Democracy) หรือแบบ
ผู้แทนราษฎร (Representative Democracy) ที่ประชาชนเลือกตัวแทนเข้าไปใช้อำนาจอธิปไตยแทนตนใน
ด้านนิติบัญญัติ บริหาร และตุลาการ โดยมีวาระตามกำหนด รูปแบบของรัฐบาลในระบบนี้แบ่งได้ 3 ประเภท 
คือ แบบรัฐสภา แบบประธานาธิบดี และแบบกึ่งรัฐสภา–กึ่งประธานาธิบดี ซึ ่งเหมาะสมกับประเทศที่มี
ประชากรจำนวนมากและพ้ืนที่กว้างขวางที่ไม่สามารถใช้วิธีการแบบโดยตรงได้ 
 4. แนวทางการปฏิบัติตนตามหลักประชาธิปไตย  
  การดำรงชีวิตในสังคมประชาธิปไตยจำเป็นต้องยึดถือหลักการสำคัญเป็นแนวทางในการปฏิบัติ 
ดังต่อไปนี้ 
   1) ในวิถีของสังคมประชาธิปไตย ประชาชนพึงเปิดใจรับฟังความคิดเห็นของผู้อ่ืน ไม่ยึดมั่นถือมั่น
ในทัศนะของตนเองจนขาดเหตุผล หรือถูกมองว่าเป็นผู้มีมิจฉาทิฐิ (ความเห็นที่ผิดจากครรลองของเหตุผล) 
   2) สังคมประชาธิปไตยมิได้แบ่งแยกมนุษย์ด้วยเพศ สีผิว ชนชั ้น ที ่อยู ่อาศัย ศาสนา หรือ
อุดมการณ์ทางการเมือง ทุกคนควรได้รับการปฏิบัติอย่างเท่าเทียมกันตามกฎหมาย โดยเฉพาะในด้านต่อไปนี้ 
    2.1) ความเสมอภาคทางการเมือง ทุกคนมีสิทธิสมัครรับเลือกตั้งเมื่อมีคุณสมบัติตามกฎหมาย 
และมีสิทธิออกเสียงเลือกตั้งอย่างเท่าเทียมกัน 
    2.2) ความเสมอภาคทางเศรษฐกิจ ประชาชนทุกกลุ่มไม่ควรถูกเลือกปฏิบัติหรือกีดกันจาก
โอกาสในการประกอบอาชีพหรือแสวงหารายได้ 
    2.3) ความเสมอภาคทางโอกาส คือ ทุกคนควรได ้ร ับโอกาสเข ้าถ ึงการศึกษา การ
รักษาพยาบาล และบริการสาธารณะของรัฐอย่างเท่าเทียมกัน 
   3) หลักสิทธิและเสรีภาพ 
    3.1) สิทธิ หมายถึง ประโยชน์ที่บุคคลพึงได้รับตามกฎหมาย เช่น การได้รับการศึกษา การ
รักษาพยาบาล หรือการถือครองทรัพย์สิน 
    3.2) เสรีภาพ หมายถึง อิสระในการกระทำสิ่งต่าง ๆ อย่างไม่ขัดต่อกฎหมายและความสงบ
เรียบร้อยของสังคม พร้อมทั้งไม่ละเมิดสิทธิของผู้อื่น เช่น เสรีภาพในการพูด การเขียน การพิมพ์ การโฆษณา 
และการจัดตั้งพรรคการเมือง 



690 

 

 

 

 

วารสารวิชาการรตันบุศย์ 

RATANABUTH JOURNAL 

วารสารวิชาการรตันบุศย์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 : กันยายน – ธนัวาคม 2568 

ISSN: 2697-6641 (Print), ISSN: 2822-0080 (Online) 

RATANABUTH JOURNAL Vol.7 No. 3: September-December 2025 

   4) หลักการยึดเสียงข้างมากควบคู่กับการคุ้มครองเสียงส่วนน้อย การตัดสินใจใด ๆ ที่เกี่ยวข้อง
กับประโยชน์ส่วนรวมควรยึดตามมติของคนส่วนใหญ่ อย่างไรก็ตาม สิทธิและศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ของเสียง
ส่วนน้อยต้องได้รับการเคารพและคุ ้มครอง เพื ่อให้ทุกฝ่ายสามารถอยู ่ร่วมกันได้อย่างสันติสุขในสังคม
ประชาธิปไตย 
   5) หลักภราดรภาพ ประชาชนควรมีความรัก ความผูกพัน และความเอื้ออาทรต่อกันเสมือนพ่ี
น้อง ไม่แบ่งแยกด้วยภูมิภาค เชื้อชาติ ชนชั้น หรือเพศ ส่งเสริมความเห็นอกเห็นใจ และไม่เอารัดเอาเปรียบกัน 
(สำนักงานเลขาธิการสภาผู้แทนราษฎร, 2558) 
  ดังนั้น การดำรงชีวิตในสังคมประชาธิปไตยควรยึดหลักเปิดใจรับฟังผู้อ่ืนและไม่ยึดมั่นถือมั่นในทัศนะ
ของตนเอง สังคมต้องให้ความเสมอภาคทางการเมือง เศรษฐกิจ และโอกาสในการเข้าถึงบริการสาธารณะ หลัก
สิทธิและเสรีภาพต้องได้รับการเคารพอย่างสมดุลระหว่างเสียงข้างมากและเสียงส่วนน้อย และประชาชนควรมี
ความรัก ความเอ้ืออาทร และภราดรภาพต่อกันเพ่ือสร้างสังคมท่ีสงบสุข 
 5. ประชาธิปไตย “สากล” 
  ประชาธ ิปไตยสากลมีองค ์ประกอบหลายประการที ่ ไปในทิศทางเด ียวก ับหล ักธรรมของ
พระพุทธศาสนา เช่น การยอมรับความเท่าเทียมกันของมนุษย์ การเคารพสิทธิเสรีภาพของพลเมือง และการ
ส่งเสริมการมีส่วนร่วมของประชาชนในกระบวนการตัดสินใจ ซึ่งสอดคล้องกับแนวความคิดเรื่อง ประชาธิปไตย
ในพระไตรปิฎก ที่ชี้ว่าพระพุทธศาสนาให้ความสำคัญกับความเสมอภาคและการปฏิบัติตามธรรมเป็นหลักใน
การอยู่ร่วมกันของสังคมมนุษย์ (พระครูปริยัติสาทร และคณะ, 2565)นอกจากนี้ แนวคิด ธรรมาธิปไตย ซึ่งถือ
ธรรมะหรือความถูกต้องเป็นหลักในการตัดสินใจของปัจเจกบุคคลและสังคม ยังถูกนำเสนอเป็นแนวคิดเชื่อมโยง
กับประชาธิปไตยในบริบทการเมืองไทย โดยมีบทบาทเสริมให้ระบอบประชาธิปไตยมีความยุติธรรมและ
สอดคล้องกับวัฒนธรรมไทย (สุพจน์ บุญวิเศษ และไพรวัลย์ เคนพรม, 2557) อย่างไรก็ตาม ประชาธิปไตย
สากลบางด้านยังขัดแย้งกับหลักธรรม เช่น การเน้นเสียงข้างมากเพียงเชิงปริมาณโดยไม่คำนึงถึงคุณค่าทาง
ศีลธรรม อาจนำไปสู่การตัดสินใจที่ละเลยความถูกต้องหรือไม่เป็นธรรมสำหรับชนกลุ่มน้อย ซึ่งขัดกับหลัก  
ธรรมาธิปไตย ที่ยึดธรรมเป็นใหญ่และหลักการปกครองที่ถูกต้องตามพระวินัย (พระครูปลัด ทองใบ สุปภาโส, 
2565)เพราะฉะนั้น การทำความเข้าใจประชาธิปไตยสากลอย่างลึกซึ้งจึงเป็นพื้นฐานสำคัญต่อการวิเคราะห์
แนวคิดประชาธิปไตยตามแนวพระพุทธศาสนา เพราะช่วยให้สามารถจำแนกองค์ประกอบที่สอดคล้องและไม่
สอดคล้องกับหลักธรรม พร้อมทั ้งสร้างกรอบวิเคราะห์ที ่เชื ่อมโยงคุณค่าทางศีลธรรมเข้ากับ การปฏิบัติ
ประชาธิปไตยในสังคมไทยได้อย่างมีเหตุผลและรอบด้าน  (สุพจน์ บุญวิเศษ และไพรวัลย์ เคนพรม, 2557) จาก
ข้อมูลนี้แสดงให้เห็นถึงนัยยะเกี่ยวกับ การปฏิบัติตตนตามหลักการประชาธิปไตยนั้น ต้องยึดมั่นในหลักการ
สำคัญได้แก่ หลักเหตุผล ที่เปิดโอกาสให้ผู้คนรับฟังความคิดเห็นซึ่งกันและกัน ไม่ดื้อดึงจนกลายเป็นมิจฉาทิฐิ 
ต่อมาเป็น หลักความเสมอภาค ที่ทุกคนมีสิทธิและโอกาสเท่าเทียมกันทั้งทางการเมือง เศรษฐกิจ และการ
เข้าถึงบริการจากรัฐอย่างเป็นธรรม นอกจากนี้ยังมี หลักสิทธิและเสรีภาพ ที่ประชาชนสามารถใช้สิทธิประโยชน์
ของตนและมีเสรีภาพในการแสดงออกหรือประกอบกิจกรรมต่าง ๆ ภายใต้ขอบเขตของกฎหมายและไม่ละเมิด
ผู้อื่น ขณะเดียวกัน การตัดสินใจในสังคมต้องยึด หลักเสียงข้างมาก แต่ไม่ละเลยการคุ้มครองเสียงส่วนน้อย 
เพื่อรักษาความสมดุลในการอยู่ร่วมกันอย่างสงบ และสุดท้ายคือ หลักภราดรภาพ ที่ปลูกฝังความ รัก ความ
เอื ้อเฟื ้อ และความผูกพันฉันพี ่น้องโดยไม่แบ่งแยก เพื ่อนำไปสู ่การอยู ่ร ่วมกันอย่างสันติสุขในสังคม
ประชาธิปไตย 



691 

 

 

 

 

วารสารวิชาการรตันบุศย์ 

RATANABUTH JOURNAL 

วารสารวิชาการรตันบุศย์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 : กันยายน – ธนัวาคม 2568 

ISSN: 2697-6641 (Print), ISSN: 2822-0080 (Online) 

RATANABUTH JOURNAL Vol.7 No. 3: September-December 2025 

 6. แนวคิดการมีส่วนร่วมของประชาชน 
  การมีส่วนร่วมเป็นแนวคิดท่ีมีความหมายกว้างและเกี่ยวข้องกับบุคคลทุกระดับ ในการประชุมว่าด้วย
การมีส่วนร่วมของประชาชน ณ องค์การสหประชาชาติ เมื่อปี ค.ศ. 1975 กลุ่มผู้เชี่ยวชาญได้เสนอว่า การมี
ส่วนร่วมของประชาชนไม่สามารถกำหนดนิยามที่ตายตัวเพียงหนึ่งเดียวได้ เนื่องจากความหมายอาจแตกต่าง
กันตามบริบทของแต่ละประเทศ หรือแม้แต่ภายในประเทศเดียวกัน ดังนั้น การให้ความหมายของการมีส่วน
ร่วมจึงควรจำกัดอยู่ภายใต้ระบบเศรษฐกิจ สังคม และการเมืองของแต่ละสังคม อย่างไรก็ตาม กลุ่มผู้เชี่ยวชาญ
ดังกล่าวได้ขยายความว่า “การมีส่วนร่วมของประชาชน” ครอบคลุมประเด็นสำคัญหลายด้าน (กรมอนามัย, 
2550) 
  ประเด็นที่ 1 การมีส่วนร่วมของประชาชนหมายถึงการเปิดโอกาสให้สมาชิกทุกคนในชุมชนและสังคม
สามารถเข้าร่วมกิจกรรมต่าง ๆ ที่มีผลต่อกระบวนการพัฒนา ทั้งในด้านการกำหนดทิศทางและการได้รับ
ประโยชน์จากการพัฒนาอย่างเท่าเทียมกัน 
  ประเด็นที ่ 2 การมีส่วนร่วมสะท้อนถึงการเข้ามามีบทบาทอย่างสมัครใจภายใต้กระบวนการ
ประชาธิปไตย ทั้งในการผลักดันความพยายามเพื่อการพัฒนา การแบ่งปันผลประโยชน์จากการพัฒนาอย่าง
เป็นธรรม รวมถึงการมีส่วนร่วมในการตัดสินใจ การกำหนดนโยบาย และการวางแผนดำเนินโครงการทาง
เศรษฐกิจและสังคม 
  ประเด็นที่ 3 การมีส่วนร่วมทำหน้าที่เป็นกลไกเชื่อมโยงระหว่างประชาชนกับทรัพยากรที่ใช้ในการ
พัฒนา โดยทำให้ประชาชนมีบทบาทในการตัดสินใจทั้งในระดับท้องถิ่น ภูมิภาค และระดับชาติ ซึ่งช่วยให้เกิด
ความสัมพันธ์ที่ชัดเจนระหว่างแรงงานหรือทรัพยากรที่ประชาชนลงทุนกับผลประโยชน์ที่ได้รับกลับคืนมา 
  ประเด็นที่ 4 ระดับและรูปแบบของการมีส่วนร่วมของประชาชนอาจแตกต่างกันไปตามสภาวะ
เศรษฐกิจของประเทศ นโยบาย โครงสร้างการบริหาร และลักษณะทางสังคมประชากร ทั้งนี้ การมีส่วนร่วม
มิใช่เพียงเครื่องมือหรือวิธีการทางเทคนิค แต่เป็นองค์ประกอบสำคัญที่ช่วยให้กระบวนการพัฒนาเป็นไปเพ่ือ
ประโยชน์ของส่วนรวมอย่างแท้จริง 
  จากนิยามดังกล่าวสามารถสรุปได้ว่า การมีส่วนร่วมของประชาชนในฐานะสมาชิกของสังคม ไม่ว่า
ภายใต้กระบวนการพัฒนาทางสังคม เศรษฐกิจ การเมือง หรือวัฒนธรรม ล้วนสะท้อนถึงความสามารถในการ
กำหนดวิถีชีวิตของตนเอง ตลอดจนการมีบทบาทในการจัดการ ควบคุม และกระจายการใช้ทรัพยากรที่มี อยู่ 
เพ่ือส่งเสริมคุณภาพชีวิตและการพัฒนาทางเศรษฐกิจและสังคม 
  นอกจากนี้ เออร์วิน (Erwin, 1976) กล่าวไว้ว่า การมีส่วนร่วมของประชาชนคือกระบวนการที่เปิด
โอกาสให้ประชาชนเข้ามามีส่วนเกี่ยวข้องในการดำเนินงานพัฒนา ทั้งการร่วมคิด ร่วมตัดสินใจแก้ปัญหาของ
ตนเอง ใช้ความคิดสร้างสรรค์ ความรู้ และความชำนาญร่วมกับวิทยากรที่เหมาะสม รวมทั้งสนับสนุนและ
ติดตามผลการปฏิบัติงานขององค์กรและเจ้าหน้าที่ที่เกี่ยวข้องอย่างจริงจัง การมีส่วนร่วมของประชาชนจึงมี
ความหมายที่ครอบคลุมมากกว่าการเป็นเพียงกระบวนการให้ข้อมูลข่าวสารต่อสาธารณชนเพียงด้านเดียว ซึ่ง
เป็นการสื่อสารแบบทางเดียว (One-way Communication) เท่านั้น หากแต่เป้าหมายสำคัญของกระบวนการ
มีส่วนร่วมของประชาชน คือการให้ข้อมูลข่าวสารที่ครบถ้วนควบคู่กับการเปิดโอกาสให้ประชาชนและผู้มีสว่น
ได้ส่วนเสียจากนโยบาย กิจกรรม และโครงการพัฒนา สามารถแสดงความคิดเห็นและมีส่วนร่วมในการแก้ไข
ปัญหา นำไปสู่กระบวนการสร้างฉันทามติ (Consensus Building) เพื่อหาทางออกที่เหมาะสมและได้รับการ



692 

 

 

 

 

วารสารวิชาการรตันบุศย์ 

RATANABUTH JOURNAL 

วารสารวิชาการรตันบุศย์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 : กันยายน – ธนัวาคม 2568 

ISSN: 2697-6641 (Print), ISSN: 2822-0080 (Online) 

RATANABUTH JOURNAL Vol.7 No. 3: September-December 2025 

ยอมรับจากทุกฝ่าย ซึ ่งนับเป็นการสื ่อสารแบบสองทาง (Two-way Communication) ที ่ช ่วยสร้าง
ประสิทธิภาพได้อย่างแท้จริง (จุฑารัตน์ ชมพูนุท, 2555) 
  การมีส่วนร่วมของประชาชน จึงหมายถึงการเปิดโอกาสให้คนทุกกลุ่มเข้ามามีบทบาทในการพัฒนา 
ไม่ว่าจะเป็นการร่วมคิด ร่วมตัดสินใจ แก้ปัญหา หรือติดตามผลการทำงานขององค์กร ไม่ใช่แค่การฟังข้อมูล
จากฝ่ายใดฝ่ายหนึ่ง แต่เป็นการสื่อสารสองทางที่ทุกคนได้แลกเปลี่ยนความคิดเห็นอย่างเสมอภาคและเป็น
ประชาธิปไตย สิ่งนี้ช่วยเชื่อมโยงคน ทรัพยากร และผลประโยชน์จากการพัฒนาเข้าด้วยกัน ทั้งในระดับชุมชน 
ระดับประเทศ ไปจนถึงระดับสากล จึงถือว่าการมีส่วนร่วมไม่ใช่เพียงขั้นตอนหรือเทคนิค แต่เป็นหัวใจสำคญัที่
ทำให้การพัฒนามีประสิทธิภาพ โปร่งใส และเป็นที่ยอมรับของทุกฝ่าย 
 
พระพุทธศาสนากับการเสริมสร้างประชาธิปไตย 
 การสังคายนา มาจากภาษาบาลีว่า สํ + ดี ธาตุ (ในความขับร้อง)  สำเร็จรูปเป็นกิริยาว่า สังคายติ , 
สังคีติ เมื่อเป็น นาม จึงเป็น สังคายนา แปลว่า ขับร้องพร้อมกัน ในสมัยก่อนพุทธกาล นักบวชทุกลัทธินิยมขับ
ร้องบทสวดพร้อมกัน เมื่อพุทธศาสนาเกิดขึ้นมาจึงนิยมตาม มีการสวดพร้อมกันภายในกลุ่ม ที่พระภิกษุผู ้อยู่
ร่วมกันในอาวาสมาชุมนุมกันแล้ว ร่วมสวด รวมความแล้ว สังคายนา แปลว่า การร้อยกรองพระธรรมวินัยของ
พระพุทธเจ้า  
 การสังคายนา หมายถึง การสวดพร้อมกัน การรวบรวมและจัดระเบียบพระธรรมวินัยเป็นหมวดหมู่ 
โดยการประชุมพร้อมเพรียงกันของพระสงฆ์เพื่อทบทวน สอบถาม และตรวจสอบคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า
ให้ถูกต้องตรงกัน ก่อนตกลงยอมรับร่วมกันในรูปแบบเดียวกัน นอกจากนี้ การสังคายนายังหมายถึงการสวด
พร้อมกันในเชิงปฏิบัติ ซึ่งแสดงถึงการร่วมกันทบทวน ซักซ้อม และรับรองพระธรรมวินัยให้เป็นมาตรฐาน
เดียวกัน (พระพรหมคุณาภรณ์, 2551) 
 ตามพจนานุกรมของ The Pali Text Society's Pali-English Dictionary คำว่า “สังคีติ” ถูกนิยาม
ว่าเป็นการสวด การประกาศ การสาธยาย และการรวบรวมคัมภีร์ (Pali Text Society, 1925) ขณะที่ Rhys 
Davids อธิบายว่า “สังคีติ” หมายถึง การประกาศ การสังคายนา หรือการประชุมใหญ่ของพระสงฆ์เพื่อแก้ไข
ปัญหาที่เกี ่ยวข้องกับหลักธรรมคำสอน และร่วมกันจัดทำคัมภีร์อย่างเป็นระบบ (T.W. Rhys Davids & 
William Stede, 1921) ซึ ่งในสมัยพุทธกาล แม้จะมีตัวหนังสือใช้แล้ว แต่ไม่เป็นที ่นิยมในการสืบทอด
พระพุทธศาสนาจากพระศาสดาสู่พระสาวกจากพระสาวกผู้ใหญ่สู่พระสาวกผู้น้อย มีเรื่องเล่าว่าว่า พระโสณ
กุฏิกัณณะ ผู้เป็นลูกศิษย์ของพระมหากัจจายนะ ได้เดินทางจากกุรุฆระ ไปเฝ้าพระพุทธเจ้าที่เชตวนาราม พระ
พุทธองค์ได้ทรงให้พระอานนท์จัดสถานที่อยู่ในคันธกุฎีเดียวกับพระองค์ ในตอนใกล้รุ่ง พระโสณกุฏิกัณณะ ได้
กล่าวธรรรม ๑๖ สูตร ในอัฏฐกวรรค สุตตนิบาต พระสุตตันตปิฎก เล่ม ๒๕ ด้วยเสียงที่ไพเราะ พระพุทธองค์
ทรงสรรเสริญว่า พระโสณกุฏิกันณะกล่าวธรรมด้วยเสียงอันไพเราะ นี้แสดงว่า การถ่ายทอดธรรมจากบุคคล
หนึ่งสู่บุคคลหนึ่งเป็นการท่องจำ เรียกว่า มุขปาฐะ พระภิกษุผู้เป็นอุปัชฌาย์, อาจารย์ จะให้ลูกศิษย์ของตนท่อง
บทธรรมต่างๆ เอาไว้ ความหมายเบื้องต้นของการสังคายนา จึงหมายถึง กระบวนการเรียบเรียงและจัด
หมวดหมู่พระธรรมคำสอนให้เป็นระเบียบ ตั้งแต่ระดับการกระทำของบุคคลไปจนถึงการดำเนินงานของหมู่
คณะขนาดใหญ่ มีวัตถุประสงค์เพ่ือแก้ไขหรือระงับปัญหาที่เกี่ยวข้องกับพระธรรมวินัย รวมทั้งเพ่ือรวบรวมและ
จัดระบบพระธรรมวินัยให้เป็นแบบแผนเดียวกัน โดยมีเป้าหมายสำคัญเพื่อธำรงรักษาพระสัทธรรมคำสอนให้
มั่นคงและสืบทอดต่อไปอย่างถูกต้อง 



693 

 

 

 

 

วารสารวิชาการรตันบุศย์ 

RATANABUTH JOURNAL 

วารสารวิชาการรตันบุศย์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 : กันยายน – ธนัวาคม 2568 

ISSN: 2697-6641 (Print), ISSN: 2822-0080 (Online) 

RATANABUTH JOURNAL Vol.7 No. 3: September-December 2025 

  1. การสังคายนากับสร้างหลักการประชาธิปไตย 
  พระพุทธพจน์ที่พระพุทธเจ้าทรงแต่งตั้งไว้เป็นพุทธอาณา คือกฎข้อบังคับ ที่ทรงบังคับให้ทำหากไม่
ทำ มีบทลงโทษ เรียกส่วนนี้ว่า พระวินัย การร้อยกรองรวบรวมพระพุทธพจน์ที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้โดย
โวหารเทศนา คือทรงแสดงโดยคำพูด เพื่อให้เกิดความประทับใจ แล้วปฏิบัติธรรมตามจนบรรลุมรรคผล รวม
ส่วนนี้ว่า พระสูตรและการ้อยกรองรวบรวมพระพทธพจน์ ที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้โดยปรมัตถเทศนา คือ
ทรงแสดงด้วยอรรถอย่างยิ่ง เป็นข้อความอันลึกซึ้ง มุ่งถึงสิ่งที่อยู่เหนือโลก รวมเรียกส่วนนี้ว่า พระอภิธรรม 
จากนั้นได้ทำการซักซ้อมและสวดอย่างพร้อมเพรียงกัน พร้อมทั้งมอบหมายให้ลูกศิษย์ในสำนักทรงจำเป็นส่วน
ส่วนๆ ไป 
  ต่อมาเม่ือมีภิกษุบางกลุ่ม ประพฤติปฏิบัติผิดเพ้ียนแตกต่างกันออกไป หรือมีความคิดเห็นแตกต่างกัน
ออกไป กลุ่มภิกษุผู้ทรงธรรม ทรงวินัย ที่ร่วมกันซักซ้อมและสวดอย่างพร้อมเพรียงตรวจสอบว่า การประพฤติ
ปฏิบัติและความคิดเห็นของภิกษุบางกลุ่มบางหมู่เป็นไปตามหลักของพระรรรมวินัยหรือไม่ ถ้าเห็นว่าผิดเพี้ยน
ไปจากพระธรรมวินัย กลุ่มภิกษุที่รวมตัวกันทำสังคายนาจะสวดยืนยันพระธรรมวินัยที่พระพุทธเจ้าทรงแสดง
และบัญญัติไว้อย่างพร้อมเพรียงกัน โดยกลุ่มภิกษุที่รวมตัวกันทำสังคายนามีวัตถุประสงค์อย่างแรงกล้าที่จะ
รักษาพระธรรมวินัยให้บริสุทธิ์บริบูรณ์ ตามที่พระพุทธองค์ทรงแสดงและบัญญัติไว้โดยประการทั้งปวง (แสวง 
อุดมศรี, 2559 หน้า 15-16) 
  การสวดพร้อมกันในพระพุทธศาสนาเปรียบได้กับการมี “กติกากลาง” ที่ทุกคนยอมรับและปฏิบัติ
ร่วมกันโดยไม่แบ่งแยก การที่พระสงฆ์ทุกหมู่คณะต้องสวดบทเดียวกัน ไม่ว่ามาจากกลุ่มหรือทิศใด สะท้อนถึง
หลักการประชาธิปไตยท่ีว่า ทุกเสียงมีความสำคัญเท่ากัน และต้องเคารพในมติหรือข้อตกลงร่วม การสวดพร้อม
กันยังสร้างความเสมอภาค ความสามัคคี และความเป็นหนึ่งเดียว แม้จะมีความเห็นแตกต่างก็ยังคงมีสิ ่งที่
เชื่อมโยงและยึดเหนี่ยวไว้ร่วมกัน เช่นเดียวกับประชาธิปไตยที่เน้นการอยู่ร่วมกันอย่างสงบภายใต้กฎหมายและ
หลักการเดียวกัน อันเป็นพื้นฐานของการอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างเป็นระเบียบและมั่นคง 
  2. แนวคิดทางพระพุทธศาสนาในประชาธิปไตย 
   หลักการดังกล่าวนี ้ย ังสะท้อนให้เห็นถึงแนวคิดทางพระพุทธศาสนา กับการเสริมสร ้าง
ประชาธิปไตย ดังนี้ 
   1) หลักธรรมในประชาธิปไตย หลักธรรมประชาธิปไตยสามารถเชื่อมโยงกับหลักอธิปไตยใน
พระพุทธศาสนาตามที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ใน อธิปไตยสูตร ซึ่งประกอบด้วยอธิปไตย 3 ประการ ได้แก่  1) 
อัตตาธิปไตย คือ การมีตนเป็นใหญ่ มุ่งละอกุศล บำเพ็ญกุศล ละกรรมที่เป็นโทษ ทำกรรมที่เป็นประโยชน์ และ
รักษาตนให้บริสุทธิ์ 2) โลกาธิปไตย คือ การถือประชาชนหรือหมู่โลกเป็นใหญ่ ประพฤติสิ่งที่ไม่ก่อให้เกิดโทษ
ต่อสังคม และมุ่งกระทำสิ่งที่เป็นประโยชน์ร่วมกัน และ 3) ธัมมาธิปไตย คือ การถือหลักธรรมเป็นใหญ่ ใช้
ปัญญาในการพิจารณาถูกผิด ละอกุศล บำเพ็ญกุศล และประพฤติธรรมเพื่อความเจริญงอกงามทางจิตใจ 
(มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
  สรุปได้ว่า ความสัมพันธ์ระหว่างแนวคิดพระพุทธศาสนากับหลักประชาธิปไตยโดยหลักธรรมใน
อธิปไตยสูตร ได้แก่ อัตตาธิปไตย โลกาธิปไตย และธัมมาธิปไตย มิได้เป็นเพียงคำสอนทางศาสนา แต่ยังทำ
หน้าที่เป็นกรอบคิดที่หล่อหลอมให้บุคคลมีความรับผิดชอบต่อตนเอง เคารพสิทธิและประโยชน์ส่วนรวม 
ตลอดจนยึดมั ่นในความถูกต้องชอบธรรม ซึ ่งถือเป็นรากฐานของการปกครองในระบอบประชาธิปไตย 
นอกจากนี้ หลักการใช้เสียงข้างมากที่ปรากฏในกระบวนการ “เยภุยยสิกา” ยังสะท้อนให้เห็นถึงการจัดการ



694 

 

 

 

 

วารสารวิชาการรตันบุศย์ 

RATANABUTH JOURNAL 

วารสารวิชาการรตันบุศย์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 : กันยายน – ธนัวาคม 2568 

ISSN: 2697-6641 (Print), ISSN: 2822-0080 (Online) 

RATANABUTH JOURNAL Vol.7 No. 3: September-December 2025 

ความขัดแย้งอย่างเป็นธรรม โดยอาศัยการพิจารณาอย่างไม่ลำเอียงและมติของหมู่สงฆ์เป็นเกณฑ์ตัดสิน ซึ่ง
สอดคล้องกับหลักประชาธิปไตยที่ให้ความสำคัญต่อการมีส่วนร่วม การยอมรับความคิดเห็นที่หลากหลาย และ
การมุ่งสู่ความสงบสุขของสังคมโดยรวม 
 
องค์ความรู้ที่ได้รับ 

จากการศึกษาสามารถสรุปเป็นตารางเปรียบเทียบประชาธิปไตยทั่วไปกับประชาธิปไตยตามแนว
พระพุทธศาสนาได้ ดังนี้ 

 
 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
แผนภาพที่ 1 องค์ความรู้ใหม่ 

ที่มา: ผู้เขียนสังเคราะห์ 
  
 จากแผนภาพองค์ความรู้ใหม่นี้ แสดงให้เห็นถึงโมเดลประชาธิปไตยแบบพุทธ (Buddhist Democracy 
Model) สามารถอธิบายเชิงกระบวนการได้ว่าเป็น ระบบการปกครองที่ดำเนินตามขั้นตอนและวิธีการที่ยึด
หลักธรรมเป็นศูนย์กลาง โดยเริ่มจาก รากฐานแนวคิด คือ การพัฒนาตนเองอย่างถูกต้อง (อัตตาธิปไตย) การ
คำนึงถึงประโยชน์สังคมโดยรวม (โลกาธิปไตย) และการยึดธรรมะเป็นหลักในการตัดสินใจ (ธรรมาธิปไตย) ต่อ
ด้วย ขั้นตอนการมีส่วนร่วมของประชาชน ซึ่งเปิดโอกาสให้ประชาชนแสดงความคิดเห็นและร่วมตัดสินใจโดยใช้
เสียงข้างมากอย่างเป็นธรรม พร้อมการพิจารณาอย่างเสมอภาคด้วยเหตุผล ศีลธรรม และปัญญา เสรีภาพและ
ความรับผิดชอบ ถูกกำหนดเป็นขอบเขตที่ประชาชนสามารถใช้สิทธิได้โดยไม่ละเมิดผู้อื่นและต้องเกื้อกูลต่อ
สังคม ส่วน กลไกการตัดสินใจและการบริหาร ดำเนินผ่านการประชุมปรึกษา สังคายนา และการตัดสินใจโดย
เสียงส่วนใหญ่ที่ไม่ลำเอียง เพ่ือสร้างความสงบสุข สมดุล และความเจริญร่วมของสังคม คุณค่าของโมเดลนี้อยู่ที่
การสร้างประชาธิปไตยที่มีความยั่งยืน ผสานศีลธรรมและปัญญาในการใช้สิทธิของประชาชน และสามารถ



695 

 

 

 

 

วารสารวิชาการรตันบุศย์ 

RATANABUTH JOURNAL 

วารสารวิชาการรตันบุศย์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 : กันยายน – ธนัวาคม 2568 

ISSN: 2697-6641 (Print), ISSN: 2822-0080 (Online) 

RATANABUTH JOURNAL Vol.7 No. 3: September-December 2025 

นำไปประยุกต์ใช้ได้ทั้งในองค์กรชุมชน หน่วยงานรัฐ และสังคมกว้าง เพื่อส่งเสริมการตัดสินใจอย่างมีธรรมาภิ
บาลและความรับผิดชอบต่อส่วนรวม 
 
สรุป 
 ประชาธิปไตยทั่วไปมีรากฐานแนวคิดจากปรัชญาการเมืองตะวันตก โดยยึดหลักสิทธิเสรีภาพ ความ
เสมอภาค และการมีอำนาจอธิปไตยของประชาชน การตัดสินใจดำเนินไปตามหลักเสียงข้างมาก การมีส่วนร่วม
ของประชาชนจึงเน้นไปที่การเลือกตั้ง การลงประชามติ และการแสดงออกทางการเมือง ในขณะที่ สิทธิและ
เสรีภาพเป็นองค์ประกอบสำคัญที่คุ้มครองการพูด การรวมกลุ่ม และการเคลื่อนไหวทางสังคม ความขัดแย้งมัก
ได้รับการแก้ไขผ่านกฎหมาย มติส่วนใหญ่ หรือระบบตุลาการ เป้าหมายสูงสุดของประชาธิปไตยทั่วไปคือการ
สร้างระบบการปกครองที่ประชาชนมีบทบาทสำคัญและเสรีภาพเป็นศูนย์กลาง ในทางกลับกัน ประชาธิปไตย
ตามแนวพระพุทธศาสนามีรากฐานจากหลักธรรม เช่น อัตตาธิปไตย โลกาธิปไตย และธัมมาธิปไตย โดยยึด
แนวคิด “ธรรมาธิปไตย” เป็นแกนกลางในการใช้อำนาจ แม้ว ่าจะใช้หลักเสียงข้างมากเช่นเดียวกับ
ประชาธิปไตยทั่วไป แต่ต้องคำนึงถึงความไม่ลำเอียงและการเคารพธรรม การมีส่วนร่วมจึงเน้นความเสมอภาค
และการพิจารณาด้วยเหตุผล ศีลธรรม และปัญญา สิทธิและเสรีภาพได้รับการจำกัดให้อยู่ภายใต้ขอบเขตของ
ศีลธรรม ไม่ละเมิดผู้อื่น และเกื้อกูลต่อสังคม การแก้ไขความขัดแย้งใช้การประชุมปรึกษาและสังคายนาเพ่ือ
สร้างความสงบสุขร่วม เป้าหมายสูงสุดคือการปกครองโดยธรรมะเป็นใหญ่ เพ่ือความสมดุล ความสงบสุข และ
ความเจริญของหมู่ชน 
 
เอกสารอ้างอิง 
กรมอนามัย. (2550). โครงการศึกษารูปแบบการพัฒนาระบบการมีส่วนร่วมของประชาชนในงานภารกิจ

ก ร ม อ น า ม ั ย  ก ร ะ ท ร ว ง ส า ธ า ร ณ ส ุ ข .  ส ื บ ค ้ น เ ม ื ่ อ 7  ต ุ ล า ค ม  2 5 6 8  จ า ก 
http://psdg.anamai.moph.go.th/news/cpadmin/km/files/chapter2.doc. 

จุฑารัตน์ ชมพันธุ์. (2555). บทวิจารณ์เรื่อง การวิเคราะห์หลักการมีส่วนร่วมของประชาชนใน The Public 
Participation Handbook: Making Better Decisions through Citizen Involvement ในบริบท
ประเทศไทย โดย Creighton, J. L. (2005). วารสารการจัดการสิ่งแวดล้อม. 8(1), 123–141. 

ณัชชาภัทร อุนตรงจิตร. (2548). รัฐศาสตร์ (พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพมหานคร: บริษัท ด่านสุทธาการพิมพ์ 
จำกัด. 

พระครูอุดมเจติยารักษ์. (2561). แนวคิดประชาธิปไตยแบบองค์รวม. วารสาร มจร เพชรบุรีปริทรรศน์, 
1(1),39–40. 

พระครูปริยัติสาทร, & คณะ. (2565). แนวคิดประชาธิปไตยในพระไตรปิฎก. วารสารสังคมศาสตร์และ
มนุษยวิทยาเชิงพุทธ. 7(7), 197–207. 

พระครูปลัดสุริยะ ชวนปญฺโญ และธงชัย ประวิทย์. (2565). โลกาภิวัฒน์กับแนวโน้มการเปลี่ยนแปลงของสังคม
และวัฒนธรรมไทย. วารสารสังคมศาสตร์และวัฒนธรรม. 7(10), 286–297. 

พระคร ูปล ัด ทองใบ ส ุปภาโส. (2565). พระว ิน ัยป ิฎกแนวคิดการปกครองแบบธรรมาธิปไตยของ
พระพุทธศาสนา. วารสารพุทธปรัชญาวิวัฒน์. 6(1), 310–318. 



696 

 

 

 

 

วารสารวิชาการรตันบุศย์ 

RATANABUTH JOURNAL 

วารสารวิชาการรตันบุศย์ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 : กันยายน – ธนัวาคม 2568 

ISSN: 2697-6641 (Print), ISSN: 2822-0080 (Online) 

RATANABUTH JOURNAL Vol.7 No. 3: September-December 2025 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2534). มหาวิทยาลัยกับงานวิจัยทางพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: โรง
พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ (พิมพ์ครั้งที่ 11). 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. กรุงเทพมหานคร: บริษัท นาน
มีบุ๊คส์ จำกัด. 

รศ. วิทยากร เชียงกูล. (2568). รากฐานสำคัญของประชาธิปไตย. สืบค้นเมื่อ 19 กันยายน 2568 จาก 
https://witayakornclub.wordpress.com/2008/10/21/w102009/. 

สำนักงานเลขาธิการสภาผู้แทนราษฎร. (2558). วิถีประชาธิปไตยในสังคมไทย. กรุงเทพมหานคร: สำนักงาน
เลขาธิการสภาผู้แทนราษฎร. 

สมบูรณ์ สุขสำราญ. (2527). พุทธศาสนากับการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและการเมือง. กรุงเทพมหานคร: โรง
พิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

สุชีพ ปุญญานุภาพ. (2541). คุณลักษณะพิเศษแห่งพระพุทธศาสนา (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร: โรง
พิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

สุพจน์ บุญวิเศษ และไพรวัลย์ เคนพรม. (ไม่ระบุปี). ธรรมาธิปไตยกับประชาธิปไตยในบริบทของการเมืองไทย. 
วารสารการเมือง การบริหาร และกฎหมาย, 6(3), 31–54. 

แสวง อุดมศรี. (2559). การปกครองคณะสงฆ์ไทย. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

อัจฉราวรรณ์ ใจยะเขียว , และ ยุทธนา ประณีต. (2565). วัฒนธรรมทางการเมืองภายใต้การพัฒนา
ประชาธิปไตยของไทย. Journal of Roi Kaensarn Academi. 7(7), 411–422. 

Erwin, W. (1976). Participation management: Concept, theory and implementation . 
Atlanta, GA: Georgia State University. 

Rhys Davids, T. W., & Stede, W. (1921). Pali-English dictionary. Retrieved on September 19, 
2025 from www.buddhistboards.com. 

 
 


